## ्रे *ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन यन्थमाला* [ प्राकृत प्रन्थाङ्क १ ]

# म हा बं धो

[ महाधवल सिद्धान्त शास्त्र ]

१ पढमो पयडिबंधाहियारो

प्रथम भाग प्रकृतिबन्धाधिकार हिन्दी भाषानुवाद सहित 5749







JP23 Blow Pho

सम्पादकः-

पं॰ सुमेरुचन्द्रो दिवाकरः शास्त्री न्यायतीर्थः

बी॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰, सिवनी

# भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

प्रथम भावृत्ति । एक सहस्र प्रति (

Mehas Clarat Mun

ष्येष्ठ, बीर नि॰ सं॰ २४७३ वि० सं० २००४ मई १६४७

मूल्यम्-१२) द्वादश रूप्यकाणि CENTRAL ARCHAPOLOGIGAN
LIB. A.KY, NEW DELHI.
AGG. ... 72/3/57
Sali No. 7 (2.3) / Ku / PR.

# भारतीय ज्ञानपीठ काशी

स्व० पुण्यश्लोका माता **मूर्तिदेवी की** पवित्र स्मृति में तत्सुपुत्र **सेठ शान्तिप्रसाद जी** द्वारा संस्थापित

# ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इस ग्रन्थमाला में प्राकृत संस्कृत त्र्रापम्रेश हिन्दी कन्नड तामिल त्र्रादि प्राचीन भाषात्रों में उपलब्ध त्रागमिक दार्शनिक पौरािश्विक साहित्यिक त्र्रीर ऐतिहासिक त्र्रादि विविध विषयक जैन साहित्य का त्र्रमुसन्धान, उसका मूल त्र्रीर यथासंभव त्र्रमुवाद त्रादि के साथ प्रकाशन होगा। ॰ जैन भंडारों की सूचियाँ, शिलालेख-संग्रह, विशिष्ट विद्वानों के ऋष्ययनग्रन्थ त्र्रीर लोकहितकारी जैन साहित्य भी इसी ग्रन्थमाला में प्रकाशित होंगे।

प्रन्थमाला सम्पादक और नियामक-( प्राक्तित विभाग ) प्रो० डॉ॰ हीरालाल जैन, एम० ए०, डी० ल्टिंग्, मॅरिस कॅलिंज, नागपुर। प्रो० डॉ॰ आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये, एम० ए०, डी० ल्टिंग्, राजाराम कॅलिंज, कोल्हापुर।

प्राञ्चत ग्रन्थाङ्कालमा

प्रकाशक---

अयोध्याप्रसाद गोयलीयः । प्रशासिक ज्ञानपीठ कारती, भारतीय ज्ञानपीठ कारती,

दुर्गाकुण्ड रोड, बनारसं सिटी।

सुद्रक-पं० पृथ्वीनाय भार्गव, भार्गव सूषण प्रेस, गायदाट, काशी ।

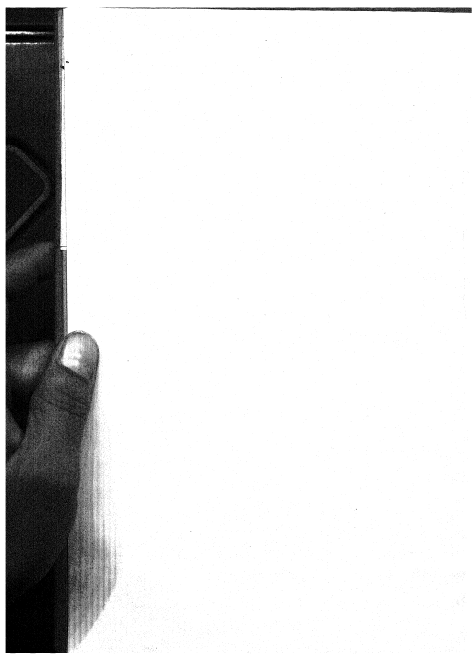
स्थापनाब्द फाल्गुन कृष्णा ६ वीर नि० २४७०

सर्वाधिकार सुरक्षित

विकम सं० २००० १८ फरवरी १६४४



स्व० मूर्तिदेवी, मातेश्वरी सेठ शान्तिप्रसाद जैन



#### JNANA-PITHA MOORTIDEVI JAIN GRANTHAMALA

PRAKRIT GRANTHA No. 1

Bhagwant Bhoodabali Bhadaraya Paneedo

### **MAHABANDHO**

[ MAHADHAVAL SIDDHANTA SHASTRA ]

Padhamo Payadi bandhahiyaro

Vol. 1

PRAKRITI BANDHADHIKARA

WITH

HINDI TRANSLATION



EDITOR

Pt. SUMERU CHANDRA DIWAKAR, SHASTRI,
NYAYATIRTHA, B. A., LL. B., SEONI C. P.

Published by

BHARATIYA JNANA-PITHA KASHI.

First Edition 1000 Copies.

JYESHTHA, VIR SAMVAT 2478 VIKRAMA SAMVAT 2004 MAY, 1947.

Price Rs. 12/+

### **BHARATIYA JNANA-PITHA KASHI**

FOUNDED BY

#### SETH SHANTI PRASAD JAIN

IN MEMORY OF HIS LATE BENEVOLENT MOTHER

#### MOORTI DEVI

#### INANA-PITHA MOORTI DEVI JAIN GRANTHAMALA

IN THIS GRANTHAMALA CRITICALLY EDITED JAIN AGAMIC, PHILOSOPHICAL,
PAURANIC, LITERARY, HISTORICAL AND OTHER ORIGINAL TEXTS IN
PRAKRIT, SANSKRIT, APABHRANSHA, HINDI, KANNADA & TAMIL ETC.,
AVAILABLE IN ANCIENT LANGUAGES, WILL BE PUBLISHED
IN THEIR RESPECTIVE LANGUAGES WITH THE TRANSLATION IN MODERN LANGUAGES.

AND

ALSO CATALOGUES OF JAIN BHANDARAS, INSCRIPTIONS, STUDIES OF COMPETENT SCHOLARS & POPULAR JAIN LITERATURE WILL BE PUBLISHED

GENERAL EDITORS OF THE PRAKRIT SECTION

PROF. DR. HIRALAL JAIN, M. A., D. LITT.,
MORRIS COLLEGE NAGPUR.

PROF. DR. A. N. UPADHYE, M. A., D. LITT., RAJARAM COLLEGE, KOLHAPUR.

### PRAKRIT GRANTHA No. 1

PUBLISHER

AYODHYA PRASAD GOYALIYA.

#### SECY. BHARATIYA JNANA PITHA.

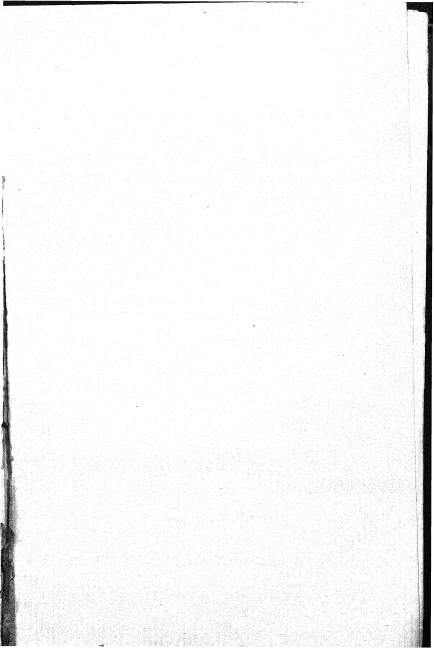
DURGAKUND ROAD, BENARES CITY.

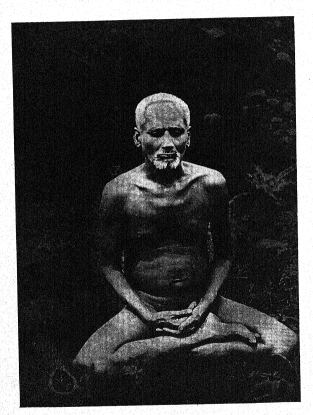
Printed by-BHARGAVA BHUSHAN PRESSS, BENARES.

Founded in Falguna Krishna, 9, Vir Sam. 2470

All Rights Reserved.

Vikram Samvat 2000 18th Feb. 1944.





श्राचार्यं शान्ति सागर महाराज

# राय्या प्रा

चारित्रचक्रवर्ती पूज्य श्री १०८ आचार्य शान्तिसागरजी महाराजके कर कमलोंमें

—सुमेरुचन्द्र दिवाकर

### सूची

| <b>प्रकाशकीय</b>                         |              |          |                         | 7–8 |
|------------------------------------------|--------------|----------|-------------------------|-----|
| ग्रन्थमाला सम्पादकका प्र <del>ास्त</del> |              | -10      |                         |     |
|                                          | गा गा । गा-व |          |                         |     |
| <u> </u>                                 | "            | अंग्रेजी | 11-                     | -12 |
| प्रीफेस—दिवाकरजी                         |              |          | 13-                     | 19  |
| प्राक्षथन ,,                             |              |          | १– <i>१</i>             | 20  |
| प्रस्तावना ,,                            |              |          | 90,                     |     |
| महाबन्धपर प्रकाश                         |              |          |                         |     |
| महाधवल नाम प्रचारका                      | कारण         |          | ११–                     |     |
| महाबन्धके अवतरणका                        | इतिहास       |          |                         | 38  |
| भूतवलिका समय                             |              |          | . १५-:                  |     |
| यन्थकी प्रामाणिकता                       |              |          | • २२–३                  |     |
| मङ्गलाचरण                                |              |          | • হধ–২                  |     |
| श्रेष्टमङ्गल अनादिमङ्गल                  |              |          | · २ <i>७</i> –३         |     |
| मङ्गल पद्यके रचयिता                      |              |          | - ३०–३                  |     |
| प्रतिलिपिके विषयमें                      |              | ••       | ३१–३                    | -   |
| महाबन्धका प्रभाव                         |              |          | • ३ <b>२</b> –३         | 3   |
| महाबन्धके परिशीलनकी                      |              | •        | ₹₹–₹                    | }   |
| प्रशस्ति परिचय                           | उपयागता      | •••      | ₹ <i>8</i> – <b>३</b> ८ | و   |
| कर्मबन्ध मीमांसा                         | •••          |          | ३७–४०                   | ,   |
|                                          |              |          | 86-08                   | (   |
| विषयसूची<br>                             | · •••        | •••      | છ છ                     | •   |
| <b>मंकेतस्</b> ची                        |              |          |                         |     |
| <b>मृ</b> लग्रन्थ                        |              |          | . ৩८                    |     |
| ्<br>।।थासूची                            |              |          | १–३४८                   |     |
| ू<br>ाब्द सूची                           | •••          | •••      | ३४९                     |     |
| । <b>भ्द सूचा</b>                        |              |          | 300_6.                  |     |





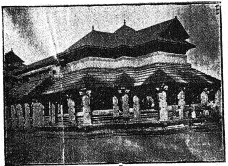
स्वस्ति श्री भट्टारक चारुकीर्ति पण्डिताचार्यवर्ये मृडविद्री



स्वस्ति श्री भट्टारक चारुकीर्ति पण्डिताचार्यवर्य श्रवणबेलगोल



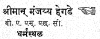
श्रीमान् नागराज श्रेष्ठी, मूडविद्री



3

त्रिलोक चूडामिए चैत्यालय, च**न्द्रनाथ वसदि** मूडबिद्री







### प्रकाशकीय

प्राचीन जैन ग्रन्थों की शोध-खोज, सम्पादन-प्रकाशन तथा आधुनिक लोकोपयोगी धार्मिक साहित्यक ऐतिहासिक सुरुचिपूर्ण भव्य साहित्य के निर्माण ग्रीर प्रकाशन की भावनाग्रों से प्रेरित होकर सेठ शान्तिप्रसादजी ग्रीर उनकी सहधम्मेंचारिणी श्रीमती रमारानीजी ने फाल्गुन कृष्ण ६ वि० सं० २००० शुक्रवार, १८ फरवरी १६४४ को बनारस में भारतीय ज्ञानपीठ की स्थापना की।

उनकी धर्मनिष्ठ स्नेहमयी स्वर्गीय माता मूर्तिदेवी की अभिलाषा जैन सिद्धान्त ग्रन्थों-विशेष कर जयधवल, महाधवल के उद्धार की थी। अतः उनकी अभिलाषा की पूर्ति स्वरूप उनकी पवित्र स्मृति में ज्ञानपीठ से एक **मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला** प्रकाशित की जा रही है।

ज्ञानपीठ की स्थापना को ३-४ मास ही हुए थे कि श्री पं० सुमेरुचन्द्रजी दिवाकर ने स्वसम्पादित प्रस्तुत ग्रन्थराज प्रथमखंड को ज्ञानपीठ से प्रकाशित करने की अभिलाषा प्रकट की । माताजी की अभिलाषा प्रतिस्वरूप जयधवल का प्रकाशन जैनसंघ के तत्त्वावधान में प्रारम्भ हो चुका था। अतः महाधवल को ज्ञानपीठ से प्रकाशित करना तुरन्त निश्चय कर लिया गया और वीरशासन जयन्ती की शुभ वेला में प्रेस में दे दिया। परम सन्तोष की बात है कि ३ वर्ष परचात् श्रुतपंचमी के पुण्य दिवस पर उत्सुक और भिक्तविमोर जनता को उसके पूजन का अवसर मिल रहा है। हमारी अभिलाषा इसे शीध्र से शीध्र प्रकाशित करने की थी, पर प्रेस आदि की कठिनाइयों के कारण ऐसा नहीं हो सका।

दिवाकरजी ने अनेक विघ्न बाघाओं को पार करके जिस साहस और अदम्य उत्साह से यह अलभ्य ग्रंथ प्राप्त किया, उतनी ही लगन और परिश्रम से इसका सम्पादन किया है। ग्रंथराज की उपलब्धि, अनुवाद और सम्पादनादि सब कुछ आत्मकल्याण की पिवत्र भावना से किया है और इसी भाव से ज्ञानपीठ को प्रकाशन के लिये भेंट कर दिया है। जिनवाणी के उद्धार की दिवाकरजी की यह निस्पृह भावना और लगन अनुकरणीय और अभिनन्दनीय है।

in a training (b)

हम उन धर्म-प्रेमी महाशयों का विशेषतः मूडिबद्री के पू० भट्टारकजी का स्मरण करके आत्म-विभोर हो उठते हैं,जिन्होंने घोर संकट काल में, जब कि शास्त्रों को जला-जला कर स्नान के लिये गरम पानी किया जाता था, मन्दिर विध्वंस किये जाते थे; प्राणों से लगाकर इस ग्रंथरत्न की रक्षा की ग्रौर उपयुक्त समय आने पर उनके उत्तराधिकारियों ने भगवन्त मृतबिल की यह धरोहर समाज के कल्याणार्थ सौंप दी।

समाज उन सभी बन्धुयों का आभारी है जिन्होंने इस ग्रन्थराज की गोपनीय भण्डार से उपलब्धि ग्रौर प्रतिलिपि कराने में एक क्षण के लिये भी सहयोग दिया है, अथवा प्रयत्न किया है।

वे महानुभाव भी कम आदर के पात्र नहीं हैं जिन्होंने ग्रन्थ की प्राप्ति में विघ्न नहीं डाला, क्योंकि बने बनाये शुभ कार्य तिनक से विघ्न से छिन्न भिन्न होते देखे गये हैं।

पं परमानन्द जी साहित्याचार्य ग्रौर पं कुन्दनलाल जी शास्त्री के हम विशेषतः आभारी हैं जिन्होंने उक्त ग्रंथ के सम्पूर्ण आद्य अनुवादमें दिवाकरजी को नींव की ईंट की तरह सहयोग देकर इस ग्रन्थप्रासाद की जड़ जमाई।

ज्ञानपीठ के प्राकृत विभाग के सम्पादक ख्यातिप्राप्त डॉ॰ हीरालालजी ने इस ग्रन्थ का प्रास्ताविक लिखा है ग्रौर संस्कृत विभाग के सम्पादक न्यायाचार्य्य पं॰ महेन्द्रकुमार जी की देख-रेख में मुद्रण ग्रौर प्रकाशन हुआ है। समस्त प्रूफ उन्होंने देखे हैं। दोनों ही विद्वान ज्ञानपीठ के विशिष्ट ग्रंग हैं, उन्हें धन्यवाद देने का हमें अधिकार नहीं है।

हम उन सभी बन्धुम्रों के आभारी हैं जिनकी कृपा या भावनाम्रों से यह ग्रन्थ-राज प्रकाश में आया श्रौर हमें भी घर बैठे दर्शनों ग्रौरस्वाध्याय का पुण्य प्राप्त हुआ । भार्गव प्रेस के मालिक पं० पृथ्वीनाथजी भार्गव भी धन्यवाद के पात्र हैं ।

डालिमयानगर, अयोध्याप्रसाद गोयलीय, मन्त्री
प्रमध की लागत—
(१००) कागज ग्रन्थ
२०००) खपाई ,, ५००) कवर डिजाइन, ब्लाक की छपाई, कागज
४००) व्यवस्था, प्रूफरीडिंग ग्रादि
४५००) जिल्द ,, ५०००) क्विकी खर्च, विज्ञापन, भेंट, फुटकर खर्च ग्रादि
१००००) क्लगभग

### प्रास्ताविकं किञ्चित्

जब मैंने प्रयुवंडागमका सम्पादन प्रारम्भ किया था तब मेरे मार्गमें अनेक विन्न बाधाएँ उपस्थित थीं। तो भी जब उक्त ग्रंथका प्रथम भाग सन् १९३९ में प्रकाशित हुआ और छोगोंने उसका आनन्दसे स्वागत किया, तब ग्रुझे यह आशा हो गई कि किटनाइयोंके होते हुए भी यथा-समय तीनों सिद्धांत ग्रंथ प्रकाशमें छाये जा सकेंगे। फिर भी ग्रुझे यह भरोसा नहीं था कि मेरी आशा इतने शीव सफळ हो सकेगी और साहित्यिक प्रश्वतियोंमें संसार-युद्धके कारण अधिकाधिक बाधाओंके उपस्थित होते हुए भी, जयधवळाका प्रथम भाग सन् १९४४ में तथा महाबंधका प्रथम भाग सन् १९४७ में ही प्रकाशित हो सकेगा। जैनसमाज और उसके विद्वानोंके इन सफळ प्रयहोंसे भविष्य आशापूर्ण प्रतीत होता है।

में षट्खंडागमके प्रथम भागकी प्रस्तावनामें बतला चुका हूँ कि घवल और जयधवल सिद्धांतोंकी प्रतिलिपियाँ सन् १९४४ में ही मूडबिद्रीके शास्त्रमंडारसे बाहर आ गई थीं और उसके पश्चात कुछ वर्षोंमें उनकी प्रतियाँ उत्तर भारतमें उपरुभ्य हो गईं। किंतु महाधवरु नामसे प्रसिद्ध सिद्धांत ग्रंथ फिर भी मूडबिद्री सिद्धांत मंदिरमें ही सुरक्षित था । जब मैंने सन् १९३८-३९ में इन सिद्धांत ग्रंथोंके अन्तर्गत विषयोंको जाननेका प्रयत्न प्रारंभ किया तब मुझे यह जानकर बड़ा विस्मय हुआ कि जो कुछ थोड़ा बहुत वृत्तान्त महाधवलकी प्रतिके विषयमें प्राप्त हो सका था उसके आधारपर उस प्रतिमें केवल वीरसेनाचार्यकृत सर्कर्म चूलिकाकी एक पश्चिका मात्र है और महाबंधका वहाँ कुछ पता नहीं चलता तब मैंने इस विषयपर अपनी आशंका और चिंताको प्रकट करते हुए कुछ लेख प्रकाशित किये और अधिकारियोंसे इस विषयकी प्रेरणा भी की कि वे मुडबिदीकी ताड़पत्रीय प्रतिका सावधानीसे समीक्षण कराकर महाबंधका पता लगावें। मुझे यह कहते हुई होता है कि मेरी वह प्रार्थना शीघ्र सफल हुई। मुडबिद्रीके भट्टारक जी महाराजने. पं० लोकनाथ शास्त्री व पं० नागराज शास्त्रीसे ताडपत्रीय प्रतिकी जाँच कराई और मुझे सूचित किया कि उक्त पंजिका ताडपत्र २७ पर समाप्त हो गई है, एवं आगेके पत्रोंपर महाबंधकी रचना है। देखिये जैनसिद्धांत भास्कर (भाग ७, जून १९४०, प्ट० ८६-९८) में प्रकाशित मेरा लेख 'श्री महाधवलमें क्या ?' एवं पट्खंडागम भाग ३, १९४१ की भूमिका पू० ६-१४ में समाविष्ट 'महाबंधकी खोज'।

इस अन्वेषणसे उत्पन्न हुई रुचि बढ़ती गई और शीव्र ही, विशेषतः पं० सुमेरचंद्र जी विवाकरके सत्प्रयत्नसे, विसम्बर १९४२ तक महाबंधकी प्रतिलिपि भी तैयार हो गई व उन्होंने प्रस्तुत प्रथम भागका सम्पादन व अनुवाद कर डाला । उनके इस स्तुत्य कार्यके लिये में उन्हें बहुत धन्यवाद देता हूँ । पंडितजीने अपनी प्रस्तावनामें जो सामग्री उपस्थित की है उसके साथ पट्खंडागमके प्रकाशित ७ भागोंमें मेरे द्वारा लिखी गई मूमिकाओंको पढ़ लेनेकी में पाटकोंसे प्रेरणा करता हूँ । इससे इन सिद्धांतोंके इतिहास व विषय आदिका बहुत कुछ परिचय प्राप्त हो

सकेगा । पंडितजीकी मूमिकाके पृ० ३० पर णमोकार मंत्रके जीवद्वाणके आदिमें अनिबद्ध मंगल होनेके सम्बन्धका वक्तव्य मुझे बिळकुळ निराधार प्रतीत होता है, क्योंकि वह प्राचीन प्रतियोंके उपलब्ध पाठ एवं आचार्य वीरसेनकी टीकाकी युक्तियोंके सर्वथा किरद्ध है । इस सम्बन्धमें पट्खंडागम भाग २ की मूमिकाके पृ० ३३ आदि पर मेरा 'णमोकार मंत्रके आदि करां' शीर्षक लेख देखें ।

महाधवळ सिद्धांत नामसे प्रसिद्ध शास्त्र वथार्थतः पर्व्संडागमका ही महावंध नामक छठवाँ खंड हैं । जैसा कि मैं उसके प्रथम भागकी भूमिकामें बतला चुका हूँ । वहाँ मैं इस प्रथके कर्ताओं व समय आदिके सम्बन्धका भी विचार कर चुका हूँ । तबसे अभी तक कोई ऐसी नवीन सामग्री प्रकाशमें नहीं आई जिसके कारण मुझे अपने उस मतमें परिवर्तन करनेकी आवश्यकता प्रतीत हो ।

यद्यपि महाबंध घट्संडागमका ही एक अंश है और उन्हीं भ्तबिक आचार्यकी रचना है जिन्होंने पूर्व पांच खंडोंके बहुभागकी रचना की है, यहाँ तक कि उसका मंगळाचरण भी प्रथक् न होकर चतुर्थ खंड वेदनाके आदिमें उपळब्ध मंगळाचरणसे ही सम्बद्ध है। तथापि यह रचना एक स्वतंत्र प्रथके रूपमें उपरुष्ठ होती है। इसके मुख्यतः दो कारण हैं—एक तो यह अंथ पूर्व पांचों भागोंको मिळाकर भी उनसे बहुत अधिक विशाल है, और दूसरे उस पर घवळाकार चीरसेनाचार्यकी टीका नहीं है, क्योंकि उन्होंने इतनी सुविस्तृत रचनापर टीका लिखनेकी आवश्यकता ही नहीं समझी। इस प्रथका विषय बहुत ही शास्त्रीय है जिसमें केवल जैनदर्शनके उन्हीं मर्मज्ञोंकी रुचि हो सकती है जिन्हों कर्मसिद्धांत सम्बन्धी सुक्ष्मतम व्यवस्थाओंकी जिज्ञासा हो।

ज्ञानपीठ मूर्ति देवी जैन श्रंथमालाके प्राकृत विभागके सम्पादक और नियामक के नाते में इस अवसर पर श्रीमान् साहु शान्तिप्रसादजी जैनका अभिनन्दन करता हूँ और उन्हें धन्यवाद देता हूँ कि उन्होंने भारतीय ज्ञानपीठ जैसी संस्था स्थापित की व भारतीय संस्कृतिकी छुपी हुई निधियों का संसारको परिचय करानेके हेतु अपनी मानुश्रीकी स्मृतिमें यह मृति देवी छैल ग्रंथमाला प्रारंभ कराई । मुझे आशा और विश्वास है कि उनकी धर्मपत्नी तथा ज्ञानपीठ की सब्बालक समितिकी अध्यक्षा श्रीमती रमारानीजीकी रुचि तथा संस्थाके संचालक न्यायाचार्य पं० महेन्द्रकुमारजी शास्त्रीके परिश्रम, अभियोग और उत्साहसे संस्थाका कार्य उत्तरोत्तर गतिशील होगा । मेरी सब विद्वानोंसे प्रार्थना है कि वे संस्थाके उद्देश्यकी पूर्ति में सहयोग प्रदान करें।

मारिस कालेज, नागपूर १५-४-४७

हीराठाल जैन, यन्थमाला सम्पादक।

<sup>(</sup>१) "इदं पुण जीवद्वाणं णिवद्धमंगळं। यत्तो 'इमेसि चाइसण्डं जीवसमासाण' इदि एदस्स सुत्तस्वादीए णिवद्ध 'णमो अरिहंताण' इच्चादि देवदाणमोक्कारदंसणादो ।'' —ष० टो॰ प॰ ४१।

णिबद्धका अर्थ स्वरचित है, जिसे दिवाकरजीने स्वयं अपनी भूमिकाके पृ॰ २९ में स्वीकार किया है। यथा—''अर्थात् सूत्रके आदिमें सुत्ररचियताके द्वारा रचित देवता नमस्कार निबद्ध मंगल है।'

#### FOREWORD.

When I started editing the SATKHANDAGAMA, there were several difficulties in my way. Still, when the first volume was published in 1939 and was received with general applause, I became hopeful that, inspite of all the hindrances then existing, all the three Siddhanta works would be brought to light in due course. But I did not then expect that my hope will materialize so soon as to lead to the publication of JAYADHAVALA Vol. I in 1944 and of MAHABANDHA Vol. I in 1947, inspite of the additional difficulties in the way of such literary e fforts, created by the World War. These successful efforts of the Jaina Community and its scholars augur well for the future.

I had already described in my introduction to Vol. I of Satkhandagama, how copies of DHAVALA and JAYADHAVALA Siddhanta had emerged from the Moodbidri temple as early as 1915 and how the same had become available in North India during the subsequent years. But the so-called MAHADHAVALA Siddhanta was still confined to the private archives of the Moodbidri temple. When I examined critically the contents of these Siddhanta works in 1938-39, I was startled to find that the scanty information available about the manuscript of Mahadhavala only showed the existence of a gloss (Panchika) on the supplementary portion (Chulika) of Virasena's commentary Dhavala, and there was no trace of the Mahabandha. I, therefore, published a few articles on the subject expressing my anxiety in the matter and also urged upon the proper authorities the necessity of a thorough examination of the palmleaf manuscript in search of Mahabandha. I am glad to say that my appeal met with a ready response. The Bhattarakaji got the palmleaf manuscript examined by pandit Lokanath Shastri and his colleagues, and reported to me that the gloss ended on leaf 27 and the rest of the MS. did contain the MAHABANDHA (See my article on "Shri Mahadhavala men kya?" in Jaina Siddhanta Bhaskara Vol. VII, June 1940, pp. 86-98; and "Mahabandha" ki khoja" in Satkhandagama Vol. III, 1941, Introduction, pp. 6-14.)

The interest aroused by this discovery was kept up, and a transcript of the Mahabandha was completed by the end of 1942, mainly through the efforts of Pandit Sumerchandra Diwakara, the editor of this volume, to whom my best thanks are due for the laudable task he has done in obtaining, editing and translating the text, as well as in writing the introduction which the readers would be well advised to supplement by the information presented in my introductions to the seven volumes of Satkhandagama so far published, in order to get a clear idea of the

history and subject-matter of these works. The remarks of Pandit Sumerchandraji on page 30 of his introduction regarding the Pancha Namokara Mantra as 'anibaddha mangala' in Jivatthana appear to me to be entirely baseless as they are against the reading available in the old MSS. and the arguments set forth by Virasenacharya which I have discussed in my introduction to Vol. II, p. 33 ff. under the heading 'Namokara Mantra ke Adikarta.'

The MAHABANDHA, popularly known as Jayadhavala Siddhanta forms the sixth section (khanda) of the Satkhandagama, as I had already shown in my introduction to Vol. I of that work where I had also discussed all the evidence available on the point of authorship and age of these works. No new material has since been brought to light and therefore my views on the subjebt remain unaltered.

Though Mahabandha is an integral part of the Satkhandagama, and is composed by the same author Bhutabali who did not even provide it with a separate benediction (Mangala), but made it share the one given at the beginning of the fourth Khanda Vedana, yet it has come down to us in a separate manuscript for two reasons. Firstly, the composition is much larger in volume than even all the first five sections put together; and secondly, it contains no commentary by Virasena, the author of Dhavala, who thought it unnecessary to comment upon a work which was so exhaustively self-sufficient. The subject-matter of the work is of a highly technical nature which could be interesting only to those adepts in Jaina philosophy who desire to probe the minutest details of the Karma Siddhanta.

As the General Editor of the Series, I take this opportunity to congratulate and offer my best thanks to Mr. Shantiprasad Jain for establishing the BHARATIYA JNANA-PITHA at Benares and starting this series of publications in memory of his mother Moortidevi, with the noble object of making known to the world the hidden treasures of ancient Indian culture. I hope and trust that with the keen interest of Mrs. Shantiprasad Shrimati Rama Rani, the President of the Managing Committee, and the industry, zeal and enthusiasm of Nyayacharya Pandit Mahendrakumar Shastri, the acting Director of the institution, the work started would continue to advance steadily towards the goal. I appeal to all scholars to co-operate with the institution in achieving its laudable object.

Morris College, Nagpur. 15th March, 1947. H. L. Jain, M. A., LL. B., D. Litt., General Editor.

#### PREFACE.

We have great pleasure in placing before the literary world the first volume of *Mahahandha* alias *Mahadhavala*, which was hitherto hidden in the Shastra Bhandar of Moodbidree (South Kanara).

Mahabandha and its It is one of the three most reputed and revered Jain importance. canonical works, whereof Jayadhavala and Dhavala have seen the light of the day and have reached the hands of scholars. Ordinarily this Mahabandha is supposed to be as remarkable as the said two Shastras but as a matter of fact, this is worthy of greater attention, since it is the biggest Prakrit Sutra work consisting

of forty thousand slokas, composed in the beginning of the Christian era.

This Mahabandha is the sixth part of the great Shatkhandagama Sutra. The commentary on the five parts is called Dhavala, composed by Acharya Virasen in the 9th century A. D. during the reign of Jain monarch Amoghavarsha having 72000 slokas. The original sutras consist of 6000 slokas, out of which only 177 sutras had been written by Pushpadanta Acharya and the remaining portion was composed by Sri Bhutabali Acharya. Thus the entire composition of Bhutabali comes to about 46000 slokas.

The other sacred work Jayadhavala is a commentary written in the 9th century A. D. by Virasen and Bhagwata Jinasen Acharya in 60000 slokas on one of the most sacred scriptures, named Kashaya Pahuda of Gunadhara Acharya. This Kashaya Pahuda consists of only hundred and eighty gathas, which also belong to the early part of the Christian era. Naturally therefore Dhavala and Jayadhavala commentaries cannot rank with Mahabandha from antiquarian stand-point.

This work deals with the Bandha category, which is one of the sevenfold Tattvas in Jainism, in the Jain Sauraseni Prakrit. The language is simple and lucid. The entire work is in prose, with the exception of about one and a half dozen verses. About three thousand slokas of the work are missing, since they have been eaten by worms and so they cannot be replaced by any amount of human effort.

The entire work has no historical reference; even the name of the author Acharya Bhutabali does not appear in such a voluminous Historical reference. composition, probably reflecting author's detachment for name, which according to poet Milton is the last infirmity of noble mind.' In the panegeric the name of the work appears as Mahabandha, 'which is a mine of meritorious karmas' ( सन् पुण्याकर महावंधवपुराक ). This book has been referred to in the Dhavala and Jayadhavala on several occasions and its authorship is ascribed to Bhutabali. The prashasti of palm-leaf manuscript mentions, that it was written through the munificience of Raja Shantisena's pious and benevolent queen Mallikadevi for the purpose of presentation to an erudite Muniraj Maghanandi who was the disciple of Meghachandra Suri in commemoration of the successful completion of her Panchami-Vrita. This throws light upon the fact that in ancient India the ladies of high family had refined taste and were attached to literature. It is through the generosity of Mallikadevi, that we have at least one copy amid us written in the Kannad script. It is really a matter of profound regret that such important work has not been preserved in any other Bhandara.

The Dhavala sheds light upon the descent of this work and the historicity of Monks Bhutabali, Pushpadanta and their spiritual preceptor Dharasena Acharya. He was a great soul and an enlightened scholar well-versed in some portions of the Twelve-Angas, which had been coimposed by the head of Jain hierarchy, Gautama Ganadhar, who had received direct Teaching from the Omniscient Tirthankara Bhagwan Mahavira. Dharasena flourished after Lohacharya, who died 683 years after Mahavira's Nirvana i. e., in 137 A. D. What is the exact date of Dharasena is not definitely known, but it is surmised that he must have lived a couple of years after Lohacharya. It is just possible that he might have seen the demise of Lohacharya, who possessed the knowledge of entire Acharanga. It appears, therefore, that Dharasena should belong to the later half of the second century after Christ.

It transpires that Dharasena Acharya was proficient in the occult science of Ashtanga Nimitta Shastra; as also in 'Maha-Karma-Prakriti-Prabhrita.' On one occasion his mind was diverted towards the sudden disappearance of canonical Teachings of Mahavira Bhagwana and this fact grieved him a great deal. He made up his mind to preserve the Teaching, which was fresh in his memory. He imparted instructions to Bhutabali and Pushpadanta, who were sent to him by the religious head of the monks of the south on his requisition for sending disciples specially remarkable for their memory and retentive faculty. After the termination of studies, the disciples left the place in accordance with the wishes of their master. Pushpadanta went to Vanavas Desa (modern Wandewash), composed 177 sutras and sent them to Bhutabali with his high-souled disciple

PREFACE 15

Jinapalita to Dramila Desa. After going through the sutras Bhutabali could see into the mind of Pushpadanta. Jinapalita communicated to him that his master is not expected to survive long, thereby suggesting him that he should speed up into the matter of compiling the teaching imparted to them by the preceptor, Dharasena Acharya.

Bhutabali devoted himself to writing with single mind and was successful in completing the whole of Shatkhandagama Sutra. Fortunately Pushpadanta was alive then, therefore he sent the entire composition to his colleague Pushpadanta with the selfsame saint Jinapalita. Pushpadanta was extremely delighted to see his heartfelt wishes fulfilled and he performed the worship of the scripture with due eclat and grandeur accompanied by the huge assemblage of Jains.

The date of the author is not mentioned, but it appears that it Date of the author.

Must be assigned to the later part of the 2nd century A. D.

The subject matter of this book, as already mentioned, is Bandha, which forms an essential part of the doctrine of Karma. Almost all the The Subject matter. believers in transmigration attach importance to the philosophy of Karmas. The adage, 'as you sow, so you reap,' is significant enough to show the universality and popularity of this doctrine, but the treatment of this subject is unique in Jain philosophy, in as much as it is scientific, rational and elaborate. No other system has explained this matter, as has been done by Jain thinkers and sages.

With a view to appreciate this doctrine it is necessary to comprehend the nature of the world. Our analysis brings out, that there are sentient and non-sentient beings in this universe. The soul is possessed of consciousness, while other objects, devoid of this faculty, are matter, space, time, etc. The special characteristics of matter are taste, smell, touch and colour. All that is perceived by us is material. Like the soul matter is also indestructible. They are eternal, therefore they are not created by any agency, whether super-natural or super-human. The whole panorama of nature is the outcome of the combination or the chemical action of atoms due to the property of smoothness and aridity. The variegated forms and appearances are evolved out of material atoms. But this has driven many a thinker to the conclusion that some Intelligent and Supreme Being is at the helm of affairs. He creates, destroys and recreates. The entire world dances attendance to His sweet wishes. He is Omnipotent, Omniscient and Enjoyer of transcendental bliss.

The Jain philosophers do not agree with the idea of a Supreme Being, guiding the destinies of all things, since it does not stand to critical examination and logical interpretation. Impartial study and mature thought lead us to the conclusion, that this world full of barbarities and inequalities cannot be the handiwork of a good, happy Omnipotent and Omniscient God. The observations of the great scientist Huxley deserve special attention in this respect:—

"In my opinion it is not the quantity, but the quality, of persons among whom, the attributes of divinity are distributed, which is the serious matter. If the divine might is associated with no higher ethical attributes than those, which obtained among ordinary men; if the divine intelligence is supposed to be so imperfect that it cannot foresee the consequences of its own contrivances; if the supernal powers can become furiously angry with the creatures of their omni-potence and in their senseless wrath destroy the innocent along with the guilty; or if they can show themselves to be as easily placated by presents and gross flattery as any oriental or accidental despot; if in short, they are only stronger than mortal men and no better, then surely, it is time for us to look somewhat closely into their credentials and to accept none but conclusive evidence of their existence."—Science & Hebrew Tradition, p. 258.

This world cannot be the creation of a benevolent and good God, for it presents a poor picture of the abundance of misery and calamity as the lot of the majority of its creatures. Arnold in his Light of Asia argues:—

"How can it be, that Brahma,
Would make a world, and keep it miserable,
Since, if all-powerful, he leaves it so,
He is no good, and if not powerful,
He is not God."

Due to these failings, the Jains believe in a God, who is Omniscient, who is passionless and who enjoys the bliss of perfection, and who does not bother about the creation or destruction of the world. The manifold conditions of sentient beings are due to frution of Karmas acquired by the Jiva in the past.

Some think, that the soul is pure and perfect; therefore it is wrong to suppose it as the reaper of the harvest of its merits or demerits.

Bondage of Karma. This view goes against our experience and reason. The mundane soul is impure, since it is contaminated with matter assuming the form of good or bad karmas. We see that the Jiva

PREFACE 17

has been imprisoned in this body, which is a store-house of the filthiest of objects. The pure, perfect and powerful soul would never have liked to reside in such an impure tabernacle even for a moment. We therefore infer, that the jiva is under forced-servility of some thing, which is instrumental to such an awkward position of the soul. The main source of this downfall is the matter, having assumed the form of a Karma.

This karma is material, since its effects, auspicious or otherwise, are visible either on the physical body or they are exhibited by means of association or separation of material objects.

This soul, although immaterial, is recipient of good or evil effects of the karmas, which are material. This phenomenon should not be-wilder any one, for we see that the intelligent being is subject to intoxication caused by drinking wine, which is non-sentient. It is to be noted, that the very liquor does not cause any intoxication to the bottle, which contains it. Such is the nature of things.

The mundane soul has got vibrations through mind, body or speech. The molecules, which assume the form of mind, body or speech, engender vibrations in the Jiva, whereby an infinite number of subtle atoms is attracted and assimilated by the Jiva. This assimilated group of atoms is termed as Karma. Its effect is visible in the multifarious conditions of the mundane soul. As a red-hot iron-ball, when dipped into water, assimilates its particles; or as a magnet draws iron filings towards itself due to magnetic force; in the like manner the soul, propelled by its psychic experiences of infatuation, anger, pride, deceit and avarice, attracts karmic molecules and becomes polluted by the karmas. The psychic experience is the instrumental cause of this transformation of matter into a karma; as the clouds are instrumental in the change of sun's tays into a rainbow.

When karmas come in contact with the soul fusion occurs, whereby a new condition springs up, which is endowed with marvellous potentialities and is more powerful than infinite atom bombs. One can easily imagine the power of karmas, which have covered infinite knowledge, infinite power, infinite bliss of the soul and have made a beggar of this very Jiva, who is no less than a Paramatman by its intrinsic nature. Psychic experiences of anger etc., cause the fusion of karmas and these karmas again produce feelings of attachment, aversion or anger etc., thus the chain of karmic bondage continues ad infinitum.

This karma-soul-association is without a beginning. There has been no period, when the fusion of karmas took place in a pure soul. It is beyond comprehension, that a perfect, pure, blessful, omniscient and powerful soul will ever enter into the folly of embracing the karmas and thus dig its own grave by inviting innumerable and indescribable sufferings.

When the husk of a paddy is removed from it, the rice loses its power of sprouting; likewise when the husk of karmic molecules is removed from the mundane soul, the resulting perfect Jiva cannot be imprisoned by the regermination of karmas. The nature of a soul, entangled in the cob-web of transmigration, can be understood easily, when we divert our attention to the impure gold found in a mine. The association of filth with golden ore is without beginning, but when the foreign matter is burnt by fire and various chemicals, the resulting pure gold glitters; in the like manner the fire of right belief, right knowledge and right conduct destroys the karmic bondage in no time. If the fire of self-absorption is intense, the work of destruction can be achieved within a span of 48 minutes. This destruction does not mean complete annihilation of the atoms, but it denotes the dissociation of karmic molecules from the soul.

While explaining the nature of karmas, the Jain saints have cited the instance of meals, transforming into blood, flesh, bone, muscle, marrow etc. in accordance with the digestive power; similarly the karmas assume innumerable forms in conformity with the psychic experiences of the Jiva. These karmic molecules are superfine. They are not visible even with the aid of physical instruments. Even after the destruction of this physical gross body the karmas are not destroyed. The karmic body and the electric body (Taijas Sharira) always control and regulate the activities of the Jiva. Had they left the Jiva for a moment, no power in the world could have recaptured the soul in the clutches of karmas and debarred the Divine Being from enjoying transcendental bliss of liberation.

The bondage of Jiva and Karma has been classified into 'Prakriti', 'Sthiti', 'Anubhaga' and 'Pradesha' bandha. The first i. e., the prakriti Varieties of Bandha. bandha deals with the nature of the karmic bondage; e. g. the nature of opium is intoxication. Similarly the 'Gyanavarniya' karma obstructs the knowledge; the 'Darshanavarniya' obstructs darshana (form of consciousness, which precedes knowledge); 'Vedaniya' enables the soul to have sensations of pleasure or pain through senses; 'Mohaniya', the ring-leader of the karmas, causes delusion and perversed vision of the self and nonself; 'Ayuh' determines the length

of life in a particular body; 'Nama' is responsible for physical form, complexion, constitution etc., 'Gotra' decides the birth in high or low family and the last one, 'Antaraya', acts as an impediment in the acquisition and enjoyment of things, possession of strength etc. These eightfold karmas are further sub-divided into 148 varieties. The present volume deals with this Prakriti Bandha from several stand-points. The second one i. e., 'Sthiti Bandha' determines duration of the bondage; the third, 'Anubhaga Bandha' deals with the potentiality of various karmas, the fourth, 'Pradesha Bandha' causes the division of karmic molecules into several varieties in accordance with the vibrations of the soul.

Modern worldly-wise man perhaps may think that this work has no bearing upon life and it is a mere display of intellectual exercises.

An aspirant for liberation will immediately differ from this viewpoint. In Mahabandha he will find wonderful remedy for warding off Utility of Study. the feelings of attachment or aversion and thereby uplift the soul to the sphere of equanimous contemplation, which ultimately leads to the final beatitude. One who devotes himself to the study of this work is so deeply engrossed therein, that he forgets for a while the world of attachment and aversion. His Holiness the Digamber Jain Acharya Charitra Chakravarii Sri Shantisagar Maharaj had once remarked, "This Shastra must be thoroughly studied by those who are tired of transmigration and who long for liberation. Proper knowledge of Bandha-Tattva is essential before proceeding towards the ultimate goal of purity and perfection."

In the end, we deem it our duty to express our sincere gratefulness to Sri D. Manjjaiya Haggada, B. A., M. L. C., Dharmasthala, His Holiness Bhattarak Sriman Charukirti Panditacharya Swami, Moodbidree and the trustees of the Jain Siddhanta Temple, Moodbidree (South Kanara) for the kind permission to take a copy from the original text preserved in the Siddhanta Mandir.

We are also thankful to Sri Shanti Prasad Jain, B. Sc., Dalmianagar, founder of the BHARATIYA JNANA-PITHA KASHI, through whose munificience this volume is coming to the hands of the public.

## "तं वत्थुं मुत्तव्वं, जं पिंड उपज्जूए कसायग्गी । तं वत्थुं सिल्लियजो, जत्थुवसम्मो कसायाणं ॥"

—भगवती आराधना गा० २६२

88

जिनके कारण कषाय अग्नि बढ़े वे सभी पदार्थ हेय हैं। जिनसे कथायोंका उपशमन हो वे सभी पदार्थ उपादेय हैं।

88

"बंधाएं च सहावं, वियाणित्र्यो अपणो सहावं च । बंधेसु जो विरज्जदि, सो कम्मविमोक्खणं कुणई ॥"

—समयसार गा० २९३

\*

शिरा और बन्धका स्वभाव जानकर जो विवेकी बन्धसे विरक्त होता है वह कर्मोंका क्षय करता है।

## पाक्कथन

+⊕()◆→

जैन संसारमें घवल, जयधवल, महाघवल (महावन्य) — इन सिद्धान्तमंथोंका अत्यधिक सन्मान और श्रद्धापूर्वक नाम स्मरण किया जाता है। ये परम पूज्य शास्त्र मूड्विद्री, दक्षिण कर्णाटकके सिद्धान्त मन्दिरके शास्त्रमंडारको समलांकृत करते हैं। इन मंथरत्नोंक प्रभाववश संपूर्ण भारतके जैन बन्धु मूड्विद्रीको विशेष पूज्य तीर्थस्थल सदृश समझ वहांकी बंदनाको अपना विशिष्ट सौभाग्य मानते थे, और वहां जाकर इन शास्त्रोंके दर्शनमात्रसे अपनेको कृतार्थ मानते थे। भगवद्गक्त जिस ममत्व, श्रद्धा तथा भेमभावसे पावापुरी, सम्मेदशिखर, राजिगिर आदि तीर्थस्थलंकी वंदना करते हैं, प्रायः उसी प्रकारकी समुज्ज्वल भावनाओं सिहत श्रुतभक्त श्रावक तथा श्राविकाएं उत्तर भारतसे जाकर दक्षिण भारतके पश्चिम कोणमें मंगल्यर बन्दरके पार्ववर्ती मूड्विद्रीको वन्दना करते थे। जिन व्यक्तियोंको सिद्धान्त मंथोंके कारण पूज्य मानी गई मूड्विद्रीको जानेका सौभाग्य नहीं मिला, वे उक्त स्थलकी परोक्षवन्दना करते हुए उस सुअवसरकी बाट जोहा करते थे, जब वे वहां पहुंच कर अपने चश्चुओंको सफल कर सकेंगे।

कहते हैं—ये सिद्धान्तशास्त्र पहुंछे जैनवद्री—श्रमणवेलगोलाके महनीय प्रंथागारको अलंकृत करते थे। परचात् ये ग्रंथ मूडविद्री पहुंचे। इन ग्रंथोंकी प्रतिलिपि भारतवर्ष भरमें अन्यत्र कहीं भी नहीं थी। इन शास्त्रोंका प्रमेय क्या है, यह किसीको भी पता नहीं था। बहुत लोग तो यह सोचते थे कि इन शास्त्रोंमें आधुनिक वैज्ञानिक आविष्कार सहश चमत्कारप्रद एवं भौतिक आनन्दवर्षक सामग्री-निर्माणका वर्णन किया गया होगा। हवाई जहाज, रेडियो, टेलीफोन, प्रामोफोन, सोना बनाना आदि सब कुछ इन शास्त्रोंमें होंगे। इस काल्पनिक महत्त्राके कारण साधारण व्यक्ति भी श्रुतदेवताकी बंदनाको सोत्कण्ठ सन्नद्ध रहते थे।

ये प्रंथ अपनी महत्ता, अपूर्वता तथा विशेष पूच्यताके कारण बड़े आहरके साथ निधि अथवा रत्तराशिके समान सावधानी पूर्वक सुरक्षित रखे जाते थे। जिस प्रकार विशेष मेंट लेकर मक्त गुरुके समीप जाता है, उसी प्रकार वन्द्रक न्यक्ति भी यथाशक्ति उचित द्रन्य-अपण करके अथराजकी वन्दना करता था। शास्त्रमंडार खुठवानेके लिए द्रन्यापण आवश्यक था। सिद्धान्त-मंदिर मूडविद्रिके न्यवस्थापक लोग ही शास्त्रोंपर अपना स्वत्व समझते थे, उनकी ही छपाके फल स्वरूप दर्शन हुआ करते थे। शास्त्रोंकी एकमात्र प्रति पुरानी (हडेगलड) कनड़ी लिपिमें थी, ख्रतः उस लिपिसे सुपरिचित तथा प्राकृत भाषाका परिज्ञाता हुए बिना अन्थका यथार्थ रस लेने तथा देवे-वाला कोई भी समर्थ न्यक्ति ज्ञात व था। प्रन्थको उठाकर दर्शन करा देना और चोरोंसे या वाधकोंसे शास्त्रोंको बचाना इतना ही कार्य न्यवस्थापक करते थे। इसका फल यह हुआ, कि अत्यन्त जीर्ण तथा शिथल ताइपत्र पर लिखे प्रन्थोंकी पुनः प्रतिलिपि कराकर सुरक्षाकी ओर ज्यान न गया, इससे महाधवल-महाबन्धके लगभग तीन, चार हजार श्लोक नष्ट हो गए, किन्तु इसका पता किसीको भी नहीं हुआ।

जैनकुळमूषण स्व० सेठ माणिकचंद जी जे० पी० बंबईसे सन् १८८३ में वंदनार्थ मूडिबद्री पहुँचे। वे एक विचारक श्रीमान् थे। शाखोंका दर्शन करते समय उनकी भावना हुई, कि अंथको किसी विद्वान्से पढ़वाकर सुनना चाहिए, किन्तु योग्य अभ्यासीके अभाववश उस समय उनकी कामना पूर्ण न हो पाई। उनके चित्तमें यह बात उत्कीर्णसी हो गई, कि किसी भी तरह इन शाखों का उद्धार करके जगत्के समक्ष यह निधि अवश्य आना चाहिये। तीर्थयात्रासे छौटते हुए उक्त सेठजीने अपने इदयकी सारी बातें अपने अत्यन्त स्नेही सेठ हीराचन्द्र नेमचंदजी सोळापुर वाळोंको सुनाई। सेठ हीराचंदजीके अंतःकरणमें दक्षिणयात्राकी बठवती इच्छा हुई, अतः आगामी वर्ष वे मूडिबद्रीके छिए रवाना हो गए। ब्रह्मसूरि शाखी नामक प्रकाण्ड जैन विद्वान् जैनबद्रीमें रहते थे। वे इन शाखोंको बांचकर समझा सकते थे। अतः सेठ हीराचन्द्रजीने उक्त शाखीजीको जैनबद्रीसे अपने साथ रख छिया था। जब अंथोंका मंगळाचरण पढ़कर उनका अर्थ सुनाया गया, तब श्रोतृमंडछीको इतना आनन्द मिछा, जिसका वाणीके द्वारा वर्णन नहीं किया जा सकता।

प्रवाससे छौटने पर सेठ हीराचन्दजीके चित्तमें प्रंथोंकी प्रतिलिपि करानेकी इच्छा हुई, किन्तु छौिकक कार्योंमें संलग्नताके कारण बहुत समय व्यतीत हो गया और मनकी बात कृतिका रूप धारण न कर सकी। इस बीचमें सेठ नेमीचंदजी सोनी अजमेर पं० गोपालदासजी बरंयाको साथ लेकर तीर्थयात्रार्थ निकले और मूडविद्री पहुंचे। उनके प्रभाव तथा सत्प्रयत्नसे स्थानीय व्यवस्थापक पंचमंडलीने पं० ब्रह्मसूरि शास्त्रीके द्वारा देवनागरी लिपिमें प्रतिलिपि करानेकी स्वीकृति प्रदान की। अत्यन्त मन्दगतिसे कार्य प्रारंभ किया गया और थोड़ी नकल मात्र हो पाई कि अंतरायने विघ्न उत्पन्न कर दिया।

सेठ हीराचन्दजीके प्रयत्नसे प्रतिलिपि निमित्त लगभग चौदह हजार रुपयोंकी समाज द्वारा सहायताकी व्यवस्था हुई, ऋतः ब्रह्मसूरि शास्त्रीके साथ गजपति उपाध्याय महाशय मिरज-निवासीके द्वारा पूर्वोक्त स्थिगित कार्य पुनः चाल् हुआ। कुछ काल व्यतीत होने पर हुर्भाग्यसे ब्रह्मसूरि शास्त्रीका स्वर्गवास हो गया। अतः पं० गजपतिजी ही कार्य करते रहे । धवला और जयधनला टीकाओंकी नकल लगभग १६ वर्षों में पूर्ण हो पाई। इस वीचमें श्री देवराज सेट्टि, शांतप्पा उपाध्याय और ब्रह्मराज इन्द्रने कनड़ी भाषामें एक प्रतिलिपि कर ली। इधर गजपति ज्पाध्याय मुडबिद्रीके सिद्धान्तमन्दिरमें विराजमान करनेके छिए देवनागरी लिपिमें प्रतिलिपि करतेथे, उधर गुप्त रूपसे अपनी विदुषी धर्मपत्नी छक्ष्मीवाईके सहयोगस<sup>े</sup> कनड़ीमें भी एक प्रतिछिपि तैयार कर छी, जिसका किसीको रहस्य अवगत न था। वह प्रति उपाध्यायजीने विरोष पुरंस्कार छेकर स्वर्गीय ळाळा जम्बृप्रसादजी रईस सहारनपुरको प्रदान की। उनने पं० विजयचंद्रय्या श्चौर पं० सीताराम शास्त्रीके द्वारा उस कनड़ी प्रतिलिपिसे देवनागरीमें जो प्रतिलिपि लिखवाई उसमें सात वर्षका समय व्यतीत हुआ। पं० विजयचंद्रय्यासे कनड़ी प्रति वचवाकर सीताराम शास्त्री नकळ करते थे। शीघ्र कार्य निमित्त सीतारामजी साधारण कागज पर पहले लिख लेते थे, पीछे लाला जम्बूमसादजीके भण्डारके लिए नकल तैयार करते थे। सीताराम शास्त्रीने अपने पासके साधारण कागज पर लिखी गई नकल परसे अन्य प्रतिलिपि की। उसके आधार पर अन्य प्रतियां ळिलाकर आरा, सागर, सिवनी, दिल्ळी, बंबई, कारंजा, इन्दौर, व्यावर, अजमेर, झाळरापाटन

आदि स्थानोंमें पहुंचाई गई। इससे जयधवल और धवल शास्त्रोंके दर्शन तथा स्वाध्यायका सौभाग्य अनेक व्यक्तियोंको प्राप्त होने लगा।

मूडिवद्री वालेंको अन्धकारमें रखकर जिस ढंगसे पूर्वोक्त दो सिद्धान्त शास्त्र मूडिवद्रीसे बाहर गए और उनका प्रचार किया गया, उससे मूडिवद्रीके पंचोंके हृदयको बड़ा आधात
पहुंचा। मूडिवद्रीकी विभूतिके अन्यत्र चले जानेसे मूडिवद्रीके प्रति आकर्षण कम हो जायगा,
यह बात भी उनके चित्तमें अवश्य रही होगी, इस कारण अब उनने महाधवल-महाबन्धकी
प्रतिलिपिके विषयमें पूर्ण सतर्कतासे कार्य लिया। दूअका जला छांछको भी फूक कर पीता
है, इस कहावतके अनुसार उनने महाबन्धको शास्त्र मंडारमें इतना अधिक सुरक्षित कर दिया,
कि भेंट देनेवाले व्यक्ति भी महाबंधके स्थानमें अनेक बार अन्य शास्त्रका दर्शन कर अपने
मनको काल्पनिक संतोष प्रदान करते ये कि हमने भी महाधवल जी आदिकी बंदना कर छी।
अब महाबंधका यथार्थ दर्शन जब कठिन हो गया तब प्रतिलिपिकी उपलब्धिकी तो कल्पना भी
नहीं की जा सकती थी।

सेठ हीराचंदजी के सत्प्रयत्नसे महाबंधकी देवनागरी प्रतिळिपिका कार्य पं० ळोकनाथजी शास्त्री मूडविद्रीके प्रन्थागारके ळिए करते जाते थे। यह कार्य सन् १९१८ से १९२२ पर्यन्त चळा। इसी बीचमें पं० नेमिराजजीने इसकी कनड़ी प्रतिळिपि भी बना छी। तीनों सिद्धान्त प्रंथोंकी प्रतिळिपि करानेमें ळगभग बीस हजार रुपया खर्च हुए और छब्बीस वर्षका ळम्बा समय ळगा।

तीनों प्रन्थोंकी देवनागरी तथा कनड़ी प्रतिलिपिके हो जानेसे अब सुरक्षण सम्बन्धी चिन्ता दूर हो गई, केवल एक ही जटिल समस्या श्रुतभक्त समाजके समक्ष सुलझाने को थी, कि महाबंधको बंधन मुक्त करके किस प्रकार उस ज्ञाननिधिके द्वारा जगतका कल्याण किया जाय ? इस क्षेत्रमें महान् प्रयत्नज्ञील सेल माणिकचंदजी बंबई तथा सेल हीराचंदजी सोलापुर सफल मनोरथ होनेके पूर्व ही स्वर्गीय निधि बन गए।

दिगम्बर जैन महासमाने इस विषयमें एक प्रस्ताव पास करके प्रयत्न किया, किंतु वह अरण्यरोदन रहा। महासमाका एक वार्षिक उत्सव सन् १९३६ में इन्दौरमें रावराजा दानवीर श्रीमन्त सर सेठ हुकमण्दंजीकी जुबलीके अवसर पर हुआ। वहाँ महाबंघके विषयमें हमने प्रस्ताव पेश करनेका प्रयत्न किया, तो महासमाके अनेक अनुभवी व्यक्तियोंने इस बातका विरोध किया, िक यह अनावरयक है, वह प्रन्थ तो मृहबिद्रीकी समाज देनेको विल्कुल तैयार नहीं है। विश्लेष श्रम करनेपर सौमाग्यसे पुनः प्रस्ताव पास हुआ और उसमें प्राण-प्रतिष्ठानिमित्त एक उपसमितिका निर्माण हुआ। उसके संयोजक जिनवाणीम् पण धर्मवीर स्व० सेठ रावजी सखाराम जी दोशी बनाए गए। लेखक भी उसका अन्यतम सदस्य था। सेठ रावजी भाईने दो बार मृहबिद्रीका लम्बा प्रवास करके एवं हजारों रुपथा मेंट करनेका अभिवचन देकर भी सफलता निमित्त प्रयास किया, किंतु दुर्भाग्यवश मनोरथ पूर्ण न हो पाया। इन्छ ऐसी बातें उत्पन्न हो गईं, जिनने मधुर संबंधोंमें भी शैथिल्य उत्पन्न कर दिया। महाबंध उपसमितिके समक्ष यहाँ तक विचार आने लगा, कि जिनवाणी माताकी रक्षा निमित्त व्यक्तियत अनुनय-विनयका मार्ग छोड़कर अब न्यायालयका आश्रय लेना चाहिए। किन्हीं न्यक्तियोंके विचित्र प्रन्थ-मोहकी पूर्ति निमित्त विश्वकी अनुपमितिधिको अब अधिक समय तक बंधनमें नहीं रखा जा सकता।

न्यायालयके द्वार खटखटानेके विचार पर हमारी आत्माने सहमति नहीं दी । सहसा हृदयमें यह भाव उदित हुए, कि अदालतके द्वारपर मूडविद्रीवालोंको घसीट कर कष्ट देना योग्य नहीं है, कारण इनके ही पूर्वजोंके प्रयत्न और पुरुषार्थके प्रसादसे प्रथराज अवतक विद्यमान हैं, और अब भी वे यथामति उनकी सेवा कर ही रहे हैं। उनकी श्रुत-भक्ति तथा सेवाके प्रति कृतज्ञतावश हमारा मस्तक नम्न हो जाता है। यदि हम पुनः उनसे सस्तेह अनुरोध करेंगे, और अपनी वात समझावेंगे, तो वे लोग अवश्य हमारी हृदयकी ध्वानको ध्यानसे सुनेंगे। न माल्यम क्यों, हृदय बार बार यह कहता था, कि प्रेम-पूर्ण प्रयत्नके प्थमें ही सफलता है?

कुछ समयके पश्चात् पुरुषार्थी धर्मवीर सेठ रावजी भाईका स्वर्गवास हो गया। इससे आत्मा बहुत व्यथित हुई। इसने सोचा-भगवन्! अब यह महाबंधकी प्राप्तिकी कठिन तथा जटिल समस्या कबतक और कैसे सुलमती है।

सुदैवसे अंथराजकी प्रतिलिपि प्राप्तिके मार्गकी बाधात्र्योंका अमान होना तथा अनुकूल परिस्थितियोंका निर्माण अब आरंभ हो जाता है। इस संबंधकी चर्चा रुचिकर होगी, ऐसी आज्ञा है।

सन् १९३९ की बात है। अमणवेळगोळामें भगवान् बाहुबिळस्वामीकी भुवनमोहिनी, विश्वातिशायिनी दिव्य मूर्तिके महाभिषेककी पुण्यवेळा आई। किन्तु मेसूर प्रान्तमें स्व० सेठ एम० एळ० वर्षमानेय्या सहश कार्यकुशळ, प्रभावशाळी, उदार तथा समर्थ नेताके अभाव होनेसे आदरणीय महारक श्री चारुकीति पंडिताचार्य (पूर्वमें जो ब० नेमिसागर जी वर्णीके रूपमें विख्यात थे) महाराज अमणवेळगोळा तथा उनके सहयोगी महानुभाव, अन्तरायोंकी अपरिमित राशि देख सचिन्त थे, और गोम्मटेश्वर स्वामी से पुनः पुनः प्रार्थना करते थे—'देवाधिदेव, आपके चरणोंके प्रसादसे यह मंगळकार्य सम्यक् प्रकार संपन्न हो, कोई भी विच्न नहीं आने पावे।'

उस समय जैन गजटके संपादक तथा श्राखिळ भारतवर्षीय दिगम्बर जैन राजनैतिक स्वत्वरक्षक समितिके मंत्रीके रूपमें हमने यथाशक्ति महाभिषेक सफळता निमित्त पत्र द्वारा आंदोळन किया, विक्वकारियों का तीव्र प्रतिवाद किया तथा मैसूर राज्यके दीवान सा० आदि उच्च अधिकारियों से पत्र व्यवहार द्वारा अनुरोध किया। उस समय हमारे छेखों श्रादिका कनड़ी श्रानुवाद मैसूर राज्यके आस्थान महाविद्वान् पं० शांतिराज जी शास्त्रीके कनड़ी पत्र विवेकाभ्युदय में छपता था, इस कारण कर्णाटक प्रात्तीय जैन बन्धुओंसे हमारा श्रान्तरिक स्नेह सम्बन्ध सहज ही स्थापित हो गया। यही स्नेह आगे सफळतामें प्रमुख हेतु बना।

महाभिषेक-महोत्सवका पुण्य अवसर आया। लाखों वंदक विश्ववंदनीय विभूतिकी वंदना द्वारा जीवन सफल करनेके लिए भारतवर्षके कोने कोनेसे आए। उस महाभिषेकके अपूर्व समारोहको कौन भूल सकता है। बड़े सौभाग्यसे हम भी अपने पिताजी आदिके साथ वहां पहुंचे। महारकजी से मिलने गए, तब उनके समीप उस प्रान्तके प्रमुख जैन बंधु बैठे हुए थे। वहां स्वामी जीने (भट्टारक महाराजका बड़ा प्रभाव तथा सन्मान है। मैसूर महाराज भी उनकी बड़ी प्रतिष्ठा करते हैं, उनको वहां स्वामी जी कहते हैं।) हमारे प्रति प्रगाढ़ प्रेम प्रगट किया। उनने बड़े बड़े शहरों द्वारा छोगोंको हमारा परिचय देते हुए इस महाभिषेकको संपन्न करानेका विशेष श्रेथ हमें

प्रदान किया। हम चिकत हो गए। महाराजसे कहा-"हमने क्या कार्य किया, जिसका आप इतना उल्लेख कर रहे हैं। हमारा इतना पुण्य नहीं है। गोम्मटेश्वर स्वामीके चरणोंके प्रति भक्तिवश कुछ सेवा बन गई, उसे अधिक मूल्यवान् बताना आपकी ही महत्ता है।" स्वामी जी ने अपनी कर्णाटकी ध्विन (tone) में कहा, "क्या आपकी स्तुति करके हमें कुछ प्राप्त करना है, जो हम यहां अतिशयोक्ति पूर्ण बात कहते।" हमें चुप हो जाना पड़ा।

चळते समय स्वामीजी ने हृदयसे मंगळ आशीर्वाद दिया और 'फलेन फलमालमेत'— (इन फलों के द्वारा तुम्हें महाफल मिले) कहते हुए कुछ पक्व फल हमें दिए। वह पर्वका दिन था। हमारे हाथोंमें फलोंको देखकर एक शास्त्रीजीने व्यंग्यमें कहा—क्या श्रंप्रेजीकी शिक्षाने आपकी प्रवृत्ति बदल तो नहीं दी? हमने महारक जीसे फल प्राप्तिकी बात सुनाई, तो वे बोल छे— ''आप खूब मिले, और लोग तो महारक जीको फल चढ़ाते हैं, मेंट देते हैं और महारक जी आपको देते हैं।'' हँसते हुए हम अपने स्थान पर आ गए।

महाभिषेक वड़े वैभव और अपूर्व आनन्दपूर्वक संपन्न हुआ। अभिषेकके कलशोंकी बोलीसे प्राप्त रकम मैसूर स्टेटके अधिकारियोंके पास जमा हो गई। किन्तु बहुतसे धर्मबन्धु अपने धनको अपने ही अधिकारमें रखनेकी बात सोचते थे। अर्थव्यवस्था निमित्त सर सेठ हुकमचंद्र जीके स्थानपर एक बैठक हुई। उसमें कर्णाटक प्रान्तके प्रभावशाली व्यक्ति श्री डी० मंजेंच्या हेगड़े बी० ए० धर्मस्थल तथा उस प्रान्तके विशेष श्रीमंत श्री रघुचन्द्र बल्लाल मेंगलोर भी शामिल हुए थे। वह मीटिंग उक्त दोनों महानुभावोंके साथ हमारे स्निय्य सम्बन्धोंके स्थापन तथा संवर्धनमें कारण पड़ी। यहां यह लिख देना उचित होगा कि 'महावन्ध'के व्यवस्थापकोंमें उन लोगोंका प्रमुख स्थान था, इसलिए उनके साथका परिचय तथा मेंत्री सम्बन्ध भावी सफलताके मार्गके लिए अनुकूलताको सूचित करते थे।

महाभिषेक-महोत्सव पूर्ण होनेके पश्चात् मूडविद्री कार्कळ आदिकी वन्दना निमित्त हम मैंगळोर पहुंचे। वहां श्री वल्ळाळ महाशयसे अकत्मात् मेंट हो गई। प्रसंगवश हमने उनसे कहा— "पहुळे तो बल्ळाळ वंशने दक्षिण भारतमें राज्यं किया था। आपको भी उस वंशकी प्रतिष्ठाके अनुरूप अपूर्व कार्य करना चाहिए। देखिये, आपके यहां मूडविद्रीके शाक्षमंडारमें संसारकी अपूर्व विभूति महावन्ध शाक्ष है। इसका उद्धार कार्य करनेसे विश्व आपका आभार मानेगा।" इसके अनंतर कुछ और धार्मिक बातें हुई। शायद वे उन्हें पसन्द आई। उनने हमसे कहा— "हम आपका मूडविद्रीमें भाषण कराना चाहते हैं, क्या आप बोलेंगे ?" हमने विनोदपूर्वक कहा— "जब भी आप भाषणके ळिए कहेंगे, तब ही हम बोळनेको तैयार हैं, किन्तु इसके बदलेमें आपको महाबन्ध शास्त्र देना होगा।" वे हंसने ळगे।

हम मृडविद्री पहुंचे। वहां जैन नरेशोंके औदार्थ तथा भक्तिवश निर्माण कराए गए निरुक्तिकचूड़ामणि चैत्यालय (चंद्रनाथवसदि) की भन्यता तथा विशालतको देख बड़ा आनन्द आया। उस मन्दिरमें अफ्रिकाके कारीगरोंने आकर प्राचीन समयमें शिल्पका कार्य किया था। हमें बताया गया कि पहले जैनियोंकी वहां बहुत समृद्धिपूर्ण स्थिति थी। बड़े बड़े जहाजोंके वे अधिपति थे। उनसे वे विदेश जाकर रह्मोंका न्यापार करते थे और श्रेष्ठ बस्तु जिनशासनके उपयोगमें

छाते थे। इस प्रकार वहांकी अमूल्य अपूर्व मूर्तियां बनाई गई थीं। पुरातन जैन वैभवकी चर्चा सुनसुन कर हृदय हिंत हो रहा था, उस समय वयोग्रुद्ध श्री नागराज श्रेष्ठीसे भेंट हुई। उनने वहा स्नेह व्यक्त किया। हमने अत्यन्त विनीत भावसे कहा—"वही दया हो, यदि इस बारके महाभिषेककी स्मृतिमें आपछोग महावन्धकी प्रतिछिपि करनेकी अनुझा दे दें। आपके पूर्वजोंका ही पुण्य था, जो इस रत्नराशिसे भी अधिक मूल्यवान् ग्रंथ रत्नकी अब तक रक्षा हुई।" हमारी बात सुनकर उनने कहा—"प्रयत्न करो, आपको ग्रंथ मिछ जायगा।" हमने कहा, "आपके आशीवीद और छुपा द्वारा ही यह कठिन कार्य संभव हो सकता है।" उनने हमें उत्साहित करते हुए कहा—"अगर आप मंजैय्या तथा रचुचन्द्र बन्छालको यहां छा सकें, तो सरळतासे काम बन जायगा। उन लेगोंका यहांकी समाजपर विशेष प्रभाव है। हेगड़े जीका प्रभाव तो असाधारण है।" अतः दूसरे दिन सबेरे हमने अपने छोटे माई चिरंजीव सुशीलकुमार दिवाकर बी० काम० को तथा स्व० प्र० फतेहचन्द जी परवारमूषण नागपुरवालोंको साथ लेकर धर्मस्थल जा श्री मंजैय्या हेगड़ेसे मूडिबद्री चलनेका अनुरोध किया। बड़े आग्रह करने पर जनने हमारा निवेदन स्वीकार किया। धर्मस्थलमें हेगड़े जीके वैभव, प्रभाव तथा पुण्यको देखकर आनंद हुआ।

धर्मस्थलसे वापिस होते समय हम वेणूरकी बाहुबलि स्वामीकी विशाल तथा उच्च कलावूर्ण मूर्तिक दर्शनार्थ ठहरे, तो वहां सौभाग्यसे सर सेठ हुकमचन्द जीसे मेंट हो गई। हमने उन्हें सिद्धान्तशास्त्र सम्बन्धी चर्चा सुना संध्याके समय मूडिबद्री पहुंचनेका अनुरोध किया और अपने स्थानपर वापिस आए। पश्चात् हम बल्लाल महाश्यसे मिलने मैंगलोर पहुंचे। उनने पृक्त कैसे आए ? तब हमने विनोद पूर्वक कहा—'उस दिन आपने कहा था कि मूडिबद्रीमें हम आपका व्याख्यान कराना चाहते हैं। आप अब तक नहीं आए। हमें अपने देश वापिस जल्दी जाना है, इससे आपको लेने आए हैं, कि आज संध्याको हमारा व्याख्यान सुन लें।' वे सुस्करा पड़े। अनंतर हमने सब कथा उनको सुनाकर शीघ चलनेकी प्रेरणा की। वे सहर्ष तैयार हो गए। उनकी मोटरमें हम मूडिबद्रीके लिए रवाना हुए। मार्गमें हमने सब विषय उनके समक्ष स्पष्ट किया, तो उन्हें अपनी स्वीकृति प्रदान करनेमें विलम्ब न लगा।

मुब्बिद्री वापिस आनेपर हमें श्री हेगड़ेजी और सर सेठ हुकमचंदजी मिल गए। राबिको पूर्वोक्त त्रिलोकचूड़ामणि चैत्यालय-चंद्रनाथवसिद्विके प्रांगणमें सर सेठ हुकमचंदजीकी अध्यक्षतामें एक सभा बुलाई गई। अनेक प्रतिष्ठित महानुभाव पथारे थे। मुब्बिद्री मठके अधिपति भद्दारकजी चारुकीर्ति-पण्डिताचार्य स्वामी भी उस सभामें आए थे। हमने महाबंध-संबंधी चर्चा प्रारम्भ की, उस समय ज्ञात हुआ कि मुब्बिद्री सिद्धांत शाक्षमंदिरके ट्रस्टी तथा पंच महानुभावोंके चित्तमें इस बातकी गहरी ठेस लगी, कि एक जैनपत्रमें यह बुत्तांत प्रकाशित किया गया था, कि महाबंध शास्त्र न देनेमें मुब्बिद्रीवालोंका व्यक्तिगत स्त्रार्थ कारण है। वे शास्त्र विकय करके (traffic in literature) लाभ उठाना चाहते हैं। इस संबंधमें भ्रमनिवारण किया गया कि जिन लोगोंके पूर्वजोंने त्रिलोकचूड़ामणि चैत्यालय जैसा विशाल जिनमंदिर बनवाया, धर्मसेवाके बज्ज्बल कार्य निस्वार्थ भावसे संपन्न किए, उनके विषयमें मिध्या प्रचार करना ठीक नहीं है।

इसके परचात् हमने अपने भाषणमें मूडविद्रीके प्राचीन पुरुषों एवं वर्तमान धर्मपरायण समाजके प्रति आंतरिक अनुराग तथा आदरका भाव व्यक्त करते हुए कहा-'जब लोग धार्मिक

अत्याचार करते थे, उस संकटके युगमें जिनने शास्त्रोंको छुपाकर श्रुतकी रक्षा की, उनके प्रति हम हार्दिक श्रद्धांजिं समर्पित करते हैं। किन्तु जगत्में बड़ा परिवर्तन हो गया है। छोग ज्ञानामृतके पिपासु हैं। भूतबछि स्वामीने जगत्के कल्याण निमित्त महान् कष्ट उठाकर इतना बड्। और अत्यंत गंभीर शास्त्र बनाया। उसके प्रकाशमें आनेपर जगत्में प्रंथकर्ताकी कीर्ति व्याप्त होगी, मुमुक्षुगण अपना हित संपन्न करेंगे। पूज्य पुरुषोंकी निर्मेळ कीर्तिका संरक्षण करना हमारा कर्तव्य है। सोमदेवसूरिने बताया है—'यशोवध: प्राणिवधात गरीयान'—प्राणिधातकी अपेक्षा यशका धात करना गुरुतर दोष है, कारण यशोवध द्वारा कल्पान्तस्थायी यशःशरीरका नाश होता है। मृतवछि स्वामीके साहित्यको छुपानेसे उनके प्राणघातसे भी बढ़कर दोष प्राप्त होता है। भूतबिल स्वामीने विश्वकल्याणके लिए यह रचना की थी। इस अमूल्य क्रितका क्या उनने कुछ मूल्य रखा था? हमारी भक्तिका अर्थ है श्रुतका संरक्षण तथा सुप्रचार । उसे बंधनमें रख दीमकादि द्वारा नष्ट होते देखना कभी भी श्रुतभक्ति नहीं कही जा सकती।' इतनेमें किसीने कहा हमारे यहाँ छोग गरीब हैं, उनकी सहायतार्थ द्रव्य आवश्यक है। इसे सुनते ही हमने कहा—''इन वाक्योंको सुनकर मुझे बहुत दुःख हुआ कि हमारे दक्षिणके कोई कोई बन्धु अपनेको गरीब समझ रहे हैं। जिनके पास भगवान् गोन्मटेश्वर जैसी अनुपम प्रभावशाली मूर्ति है वे क्या गरीब हैं ? जिनके पास बहुमूल्य तथा अपूर्व जिनविम्ब विद्यमान हैं वे क्या गरीब हैं ? जिनके पास घवल महाघवल सहरा श्रेष्ठ प्रनथराज हैं, वे भी क्या गरीब हैं ? यदि इसे ही गरीबी कहा जाता है, तो हम ऐसी गरीबीका अभिनंदन करते हैं, अभिवंदन करते हैं। छीजिए भौतिक संसारकी समृद्धिको, और हमें यह गरीबी दे दीजिए।" हमने यह भी कहा, "बताइये, इन प्रन्थोंका आपने क्या मूल्य रखा है? रुपयोंका मूल्य तो जाने दीजिए, हम तो जीवन-निधि तक अर्पणकर इस आगम-निधिको लेने आए हैं। बताइये, इससे अधिक और क्या मृल्य आपको चाहिए ? हम जानते हैं, महाबन्ध सदृश श्रुतकी रक्षा निमित्त हमारे सदृश सैकड़ों व्यक्तियोंका जीवन नगण्य है। छोग राष्ट्रश्रेमके कारण जीवन-उत्सर्ग करते हैं, तो सकळ संतापहारी श्रुत रक्षार्थ जीवन अर्पण करनेमें क्या भीति हैं ? कहिए, जंथके लिए आप और क्या मूल्य चाहते हैं ?" इस पर श्री मंजैय्या हेगड़ेने द्ववित होकर कहा' You have given us more than we wanted'—जो कुछ हम चाहते थे, उससे अधिक मूल्य आपने दे दिया। श्री हेगड़ेजीकी अनुकूछता होने पर भट्टारक महाराज, श्री बल्लाल आदि सबने स्वीकृति प्रदान कर दी। हमने सोचा, यह महान् कार्य है। जो स्थिर नहीं रहता। परिणामों में परिवर्तनका पदार्पण होते विलम्ब नहीं लगता, अतः लिखित स्वीकृति सर्व आशंकाओंको दूर कर देगी। हमने सब समाजसे विनय की-"आज आप लोगोंने सहा-धवळजीकी बिना मृल्य प्रतिलिपि प्रदान करनेकी पवित्र स्वीकृति दी है। समाचार पत्रोंमें प्रामा-णिकता पूर्वक समाचार प्रकाशित करनेके लिए आप लोगोंकी लिखित स्वीकृति महत्त्वपूर्ण होगी. और छोगोंको तनिक भी संदेह नहीं रहेगा।" सबका हृदय पवित्र था। स्वीकृति अंतःकरणसे दी गई थी, अतः सहषं प्रमुख पुरुषोंने शीघ्र हस्ताक्षर करके स्वीकृतिपत्रक हमें दिया, उसे पा हमने अपनेको कृतार्थ समझा।

मृडविद्रीके पंचोंकी महान् उदारताको घोषित करनेवाला समाचार जब जैन समाजने सुना, तब चारों ओर सबने हर्ष मनाया और मृडविद्रीकी समाजके कार्यकी प्रशंसा की। किन्तु

एक समाचार पत्रमें कुछ ऐसे समाचार निकछ गए, जिससे पुरातन विरोधाग्नि पुनः प्रदीप्त हो उठी। इससे दक्षिणके एक प्रमुख पुरुषने हमें छिखा—"अब आप प्रतिलिपि छे छेना, देखें, कौन देता है ?" इससे हमारी आत्मा काँप उठी। यह ज्ञातकर बड़ा दुःख हुआ, कि व्यक्तिगत विशेष मानकी रक्षार्थ हमारे विज्ञबंधु ऐसे महत्त्वपूर्ण विषयको पुनः विरोध और विवादकी भँवरमें फँसा रहे हैं। इसके अनन्तर ज्ञात हुआ कि न्यायदेवताको आह्वान निमित्त कानूनी कार्यवाही भी प्रारम्भ होने लगी। उस समय श्रुतभक्त श्रु० श्री जीवराज गौतमचंदजी दोशी और श्रुल्लक श्री समंतभद्रजीके प्रभाव तथा सल्ययत्नसे विरोध शांत किया गया। यह चर्चा हमने इससे की, कि लोग यह देख लें, कि बना बनाया धर्मका कार्य किस प्रकार अकारण अवांछनीय संकटोंसे घिर जाता है। सोमदेव सूरिकी उक्ति बड़ी अनुभवपूर्ण है। वे अपने नीतिवाक्यासृत में लिखते हैं—

'धर्मानुष्ठाने भवति, अप्रार्थितमपि प्रातिलोम्यं लोकस्य'। १ – ३ ४। 'धर्मकार्यमें लोग बिना प्रार्थना किए गए स्थयमेव प्रतिकूलता धारण करते हैं। ऐसी प्रवृत्ति पापा-नुष्ठानके विषयमें नहीं होती।'

और भी विपत्तियोंका वर्णन करके हम लेखको बढ़ाना उचित नहीं समझते, संक्षेपमें इतना ही कहना है, कि बड़े बड़े बिघ्न आए, किन्तु श्रुतदेवताके प्रसादसे वे शरदऋतुके मेघों-के सदश अल्पस्थायी रहे।

वर्ष बीत गया, फिर भी प्रतिलिपिका कार्य प्रारम्भ नहीं हो रहा था। एक बार श्री मंजैय्या हेगड़ेने अपने धर्मस्थलके सर्व धर्म-सम्मेलनमें बुलाया। वहाँ पहुंचनेसे प्रतिलिपिका कार्य शीघ्र प्रारम्भ करनेमें विष्न नहीं आता, किन्तु कारण विशेषसे पहुंचना न हो सका। कुछ समयके अनंतर दिसम्बर सन् ४१ में गोम्मटेश्वर महामस्तकाभिषेक फण्ड सम्बन्धी कमेटीकी बैठकमें सम्मिलित होनेको हमें बैंगलोर जाना पड़ा। उत्तर भारतसे केवल सर सेठ हुकमचंद्जी, सर सेठ भागचंदजी पहुंचे थे। मीटिंगके परचात हम प्रथप्राप्तिकी आशासे श्री मंजैय्या हेगड़े, श्रीरपुचंद वल्लाल, श्री जिनराज हेगड़े, शास्त्री श्री शांतिराज जी आस्थान महाविद्वान् मेंस्रके साथ मृडविद्रीके लिए रवाना हुए। सब लोग आवश्यक कार्यवश अपने अपने घर चले गए। अतः हम अकेले मृडविद्री पहुंचे। दो तीन दिन प्रयत्न करने पर भी प्रतिलिपिका कार्य प्रारम्भ न हो सका। आगे कवतक प्रतीक्षा करनी पड़ेगी, यह भी पता नहीं चलता था। इससे चित्तमें विविध संकल्य-विकल्य उत्पन्न होते थे।

दो तीन दिनकी प्रबळ प्रतीक्षांके परचात् व्यवस्थापक बंधु श्री धर्मपाळजी श्रेष्ठिको विशेष कृपा हुई। उनने मण्डार खोलकर महाबंध शास्त्रकी प्रति हमारे समक्ष विराजमान कर दी। जिनेन्द्रदेव तथा जिनवाणीकी पूजाके अनन्तर हमने स्वयं प्रतिळिपि करनेका परम सौभाग्य प्राप्त किया। बह ३० दिसम्बर १९४१ का दिन जैन साहित्यके इतिहासमें चिरस्मरणीय रहेगा।

अनंतर प्रतिलिपिका कार्य पं० लोकनाथ जी शास्त्रीके तत्त्वावधानमें संपन्न होता रहा। ३० दिसम्बर सन् १९४२ तक कार्य पूर्ण हो गया। पहले मुखिद्रीके भण्डारके लिये यही कापी ४ वर्षमें तैयार की गई थी। यह कार्य-शीघ्र संपन्न करनेका श्रेय उक्त शास्त्रीजीके सहयोगी विद्वान् पं० नागराज जी तथा देवकुमारजीको भी है। भट्टारक महाराज तथा ज्यवस्थापकोंकी भी विशेष छ्या रही, जो उन छोगोंने इस कार्यमें कोई भी वाधा नहीं उत्पन्न होने दी। इस सम्बन्ध में श्री मंजैय्या हेगड़ेके हम अत्यन्त छत्रज्ञ हैं, कि उनने सर्वदा इस कार्यमें सर्व प्रकारका सहयोग प्रदान किया है। इन्छ विद्वानोंने उत्तर भारतसे श्री हेगड़ेजीको प्रतिछिपि न देनेका अप्रधित बहुमुल्य परामग्री दिया, किन्तु विद्वान हेगड़े महाशयके उत्तरसे उन छोगोंको चुप होना पड़ा। जब हम आपत्तियोंसे आकुछित होकर हेगड़े जी को छिखते थे, तो उनके उत्तरसे निराशा दूर हो जाती थी। उनने हमें छिखा था, "आप भय न करें, प्रंथ-प्रकाशनके विषयमें कोई भी बाधा न आयगी। प्रतिछिपिका कार्य आपकी इच्छानुसार होता रहे, इसपर मैं विशेष ध्यान रखू गा।" उनने अपने बचनका पूर्णत्या रक्षण किया। इन्छ भी भेट छिये विना प्रतिछिपिकी अनुज्ञा प्रदान करनेकी उदारता तथा छपाके उपछक्षमें हम सिद्धान्त मंदिरके द्रस्टियों तथा मूडविद्रीके पंचोंको हार्दिक धन्यवाद देते हैं। महारक महाराजके भी हम अत्यधिक छतज्ञ हैं। मूडविद्रीके महानुभावोंके हार्दिक प्रेम, छपा तथा उदार भावकी स्मृति चिरकाछ पर्यन्त अंतःकरणमें अंकित रहेगी।

मृडिविद्रीमें प्रतिलिपि कराने में जो द्रव्य-व्यय हुआ, वह सेठ गुळावचंद जी हीराचन्द जी सोलापुरके पाससे प्राप्त हुआ था। इसके लिए उन्हें धन्यवाद है। ब्र० श्री जीवराज जीने इस श्रुत-रक्षा या सेवाके कार्यमें जो सत्परामर्श तथा सर्व प्रकारका सहयोग दिया, उसके लिए हम अत्यन्त अनुगृहीत हैं।

दानवीर साहू श्रीज्ञान्तिप्रसादजीजैनकी वदान्यतासे स्थापित भारतीयज्ञानपीठ काज्ञीने इस टीकाके प्रकाशनकी उदारता की, इसके छिए इम साहू ज्ञान्तिप्रसादजीके अत्यन्त अनुगृहीत हैं। पं० महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्यने प्रकाशन निमित्त जो श्रम किया, उसके छिए उन्हें विशेष धन्यवाद है।

इस शास्त्रका शब्दानुवाद प्रथम बार पं० कुन्दनलाल जी परिवार न्यायतीर्थ तथा पं० परमानन्दजी साहित्याचार्य सींरई निवासीके सहयोगसे लगभग सवामाहमें पूर्ण हुआ था। इसके पश्चात् पं० कुन्दनलाल जीके अस्त्रस्थ हो जानेके कारण उनका बहुमूल्य सहयोग न मिल सका। पं० परमानन्दजीका लगभग दो एक सप्ताह और सहयोग बड़ी कठिनतासे मिला, और आगे वे सहयोग न दे पाए, कारण प्रीष्मावकाशके अनन्तर सिवनीका महिलाश्रम खुल गया, पाठशाला और आश्रमकी पढ़ाईके पश्चात् कार्य करनेयोग्य न समय मिलता था और न शक्ति ही बचती थी, कि ऐसा गुरुतर कार्य किया जावे। दोनों विद्वानोंके सहयोग न मिलनेसे कार्यमें सहसा बड़ी अड़चन आ गई। उन विद्वानोंके कुपापूर्ण अमूल्य सहयोगके लिए हम अत्यन्त आभारी हैं।

आद्य अनुवादकी प्रति देखकर अनेक अनुभवी विद्वानोंने सळाह दी, कि पुनः टीका ळिखी जानी चाहिए। हमने भी जब विशेष शास्त्रोंका अभ्यास किया और रचनाका सूक्तत्या निरीक्षण किया, तब नवीन रूपसे टीका निर्माण करना ही उचित जंचा। महाबन्धकी टीकाको मुख्य कार्य समझ हम उसमें संलग्न हो गए। लगा वर्षमें यह कार्य बन पाया। बना या नहीं यह हम नहीं कह सकते। हमारा भाव यह है कि इसमें पूर्वोक्त समय लगा। इस अनुवादमें विशेषार्थं, टिप्पणी, शुद्ध पाठ योजना आदि भी कार्य हुए। इस अपेक्षासे यह टीका पूर्णतया नवीन समझना चाहिए।

सन् १९४५ के प्रीष्मावकाशमें न्यायालंकार सिद्धान्त महोद्धि गुरुवर पं० वंशीधर जी शास्त्री महरौनी वाळोंने सिवनी पधारकर अनुवादको ध्यान पूर्वक देखा। उनके संशोधन के उपलक्षमें हम हृदय से कृतज्ञ हैं। यह उनकी ही कृपा है, जो यह महान् कार्य हम जैसे व्यक्ति-से संपन्न हो गया।

पं० हीरालाल जी शास्त्री साढूमलने अनेक बहुमूल्य परामर्श तथा सुझाव प्रदान किए थे। पं० फूलचंद जी शास्त्रीने सिवनी पधार कर अनेक महत्त्वास्पद बातें सुझाई थी। इसके लिए हम दोनों विद्वानोंके अनुगृहीत हैं। अन्य सहायकोंके भी हम आभारी हैं।

हमें स्वप्नमें इस बातका भान न था, कि महाबंध की प्रति मूडविद्रीसे प्राप्त करनेका परम सौमान्य हमें मिलेगा, और उसकी टीका करनेका भी अमृ्ल्य अवसर आयगा। जैन धर्मके प्रसादसे और चारित्र चक्रवर्ती प्रातःस्मरणीय पूज्य आचार्य १०८ श्री शान्तिसागर महराजके पित्र आश्रीवीदसे यह मंगलम्य कार्य संपन्न हुआ। प्रमाद अथवा अज्ञानवश टीकामें जो भूल हुई हों, उन्हें विशेषज्ञ विद्वान् श्रमा करेंगे और संशोधनार्थ हमें सूचित करनेकी कृपा करेंगे, ऐसी आशा है। ऐसे महान कार्यमें भूतों होना असंभव नहीं है। 'को न विशुद्धति शास्त्र समुद्रे।'

पौष कु० ११, वीरसंवत् २४७३ १८ दिसम्बर, १९४६ सिवनी (सी० पी० )

—सुमेरचन्द्र दिवाकर

#### प्रस्तावना

#### १--महाबन्धपर प्रकाश

जिनेन्द्र देवकी निर्दोष वाणीरूप होनेके कारण संपूर्ण आगम प्रन्थ समान आदर तथा श्रद्धाके पात्र हैं, फिर भी जैन संसारमें धवल, जयधवल, महाधवल नामक शास्त्रोंके प्रति उत्कट अनुराग एवं तीत्र भक्तिका भाव विद्यमान है। इस विशेष आदरका कारण यह है, कि तीर्थंकर भगवान महावीर प्रभक्ती दिन्य ध्वनिको ग्रहण कर गणधरदेवने ग्रन्थ-रचना की। वह सौखिक परंपराके रूपमें, विशेष ज्ञानी मुनीन्द्रोंको चमत्कारिणी स्मृतिके रूपमें, हीयमान होती हुई भी, विद्यमान थी। महावीर निर्वाणके ६८३ वर्ष व्यतीत होने पर अङ्गों और पूर्वों के एक देशका भी ज्ञान लप्त होनेकी विकट स्थिति आ गई। उस समय अप्रायणीयपूर्वके चयनलिय अधिकारके चतुर्थ प्राप्नृत 'कम्मपयडि'के चौबीस अनुयोग द्वारोंसे षट्खण्डागमके चार खण्ड बनाए गए, जिन्हें वेदना, वर्गणा, खदाबंध तथा महाबंध कहते हैं। बंधक अनुयोग द्वारके अन्यतम भेद बंधविधानसे जीवद्वाणका बहुमांग श्रीर तीसरा बंधसामित्तविचय निकले । इस प्रकार षट्खण्डागमका द्वादशांगसे सम्बन्ध है। इसी प्रकार ज्ञानप्रवाद नामक पंचम पूर्वके दशम वस्त अधिकारके अन्तर्गत तीसरे पेज्जदोसपाहुडसे कषाय प्रामृतकी रचना की गई। इन प्रन्थोंका द्वादशांगवाणीसे अविच्छित्र सम्बन्ध होनेके कारण द्वादशांगवाणीके समान श्रद्धा तथा भक्तिपूर्वक आदर किया जाता है। षटखण्डागमके महाबन्धको छोड़कर पांच खण्डोंपर जो वीरसेनाचार्य रचित टीका है उसे धवछा टीका कहते हैं। महाबन्धपर कोई टीका उपलब्ध नहीं है। कषाय प्राभृतमें गुणधर आचार्य रचित १८० गाथाएं हैं। ३ इसकी ७२ हजार ऋोकके प्रमाण टीका वीरसेनाचार्य तथा उनके जि़ष्य भगविज्जनसेन स्वामीने बनाई, उसका नाम जयधवळा टीका है।

षट् लण्डागममें जीवहाणके प्रारम्भिक सत्प्ररूपणा अधिकारके केवल १७० सूत्रोंकी रचना पुष्पदन्त आचार्यने की है, शेष समस्त रचना भूतबिल खामीकृत है। जीवहाण, खुद्दाबंध, बंधसामित्त, वेदना और वर्गणा इन ५ खण्डोंकी रुक्तेक संख्या छह हजार प्रमाण है। छठवें खण्ड महाबन्धमें चाळीस हजार रलोक हैं। साधारणतया संपूर्ण धवला, जयधवला टीकाको द्वादगांगसे साक्षात् सम्बन्धित समझा जाता है, किन्तु यथार्थमें घवला और जयधवला टीकाओंका निर्माण जब नवमी शताब्दीके लगभग हुआ है, तब ईसवी सदीके प्रारंभमें की गई रचनाओंके समान इनका स्थान नहीं रहता।

<sup>(</sup>१) वप्पदेवने आठ हजार पांच श्लोक प्रमाण महाबन्धकी टीका रची थी। "व्यल्खित प्राकृतमाषारूपां सम्यक्पुरातन्त्र्याख्याम्। अष्टसहस्रप्रन्यां व्याख्यां पञ्चाषिकां महाबन्धे॥ १७६॥" -इन्द्र० श्रुता०।

 <sup>(</sup>२) "गाहासदे असीदे अत्ये पण्णरसभा विहत्तमि ।
 वोच्छामि सुत्तगाहा जिम गाहा जिम अत्यिमि ॥" -ज्ञयभ० १११५१ ।

द्वाद्यांग वाणीसे सम्बन्ध रखनेवाले प्राचीन साहित्यकी दृष्टिसे गुणधर आचार्य रचित १८० गाथाओंको जो विशेषता प्राप्त होगी, वह उन पर रची गई ७२ हजार रलोक प्रमाण टीकाको नहीं होगी। इसी दृष्टि से यदि धवळा टीका पर भी प्रकाश ढाला जाय, तो कहना होगा, कि ६० हजार रलोक प्रमाण टीका भी नवसी सदी की है, प्राचीन अंश पांच खण्डोंके रूपमें केवल ६ हजार रलोक प्रमाण है। महाबंध प्रन्थकी संपूर्ण ४० हजार प्रमाण रचना भूतविल स्वामीकृत होनेके कारण अत्यन्त प्राचीन तथा महत्त्वपूर्ण है। इस प्रकार सबसे प्राचीन जैनवाङ्मयकी दृष्टिसे महाबन्ध सूत्रकी रचना धवला जयधवला टीकाओंके मृ्लकी अपेक्षा लगभग सातगुनी है। ब्रह्म इसचन्द्र रचित श्रुतस्कन्धमें लिखा है—

### "सत्तरिसहस्सघवलो जयधवलो सहिसहस्स बोघव्यो । महबंघं चालीसं सिद्धंततयं अहं वंदे ॥"

'धवलशास्त्र सत्तर सहस्र प्रमाण है, जयधवल साठ हजार प्रमाण है तथा महाबन्ध चालीस हजार प्रमाण है। इन सिद्धान्तशास्त्रत्रयकी मैं वंदना करता हूँ।'

इन्द्रनिन्दिने महावन्धको तीस हजार कहा च्यार ब्रह्म हेमचन्द्र चाळीस हजार रेळोक र प्रमाण बताते हैं। इस मतभेदका कारण यह विदित होता है, कि संभवतः इन्द्रनिद्दिने महावन्धके उपळब्ध अक्षरोंकी गणनानुसार अपनी संख्या निर्धारित की, ब्रह्म हेमचन्द्रने महावन्धके संक्षिप्त किए सांकेतिक अक्षरोंको, संभवतः पूर्ण मानकर गणना की। 'ओराळियसरीर'को महावन्ध में 'च्योरा०' ळिखा है। इसे इन्द्रनिन्दिने दो अक्षर माने और ब्रह्म हेमचन्द्रने सात अक्षर रूप गिना। समस्त अंथमें पुनः पुनः प्रकृति च्यादिके नामोंकी गणना हुई है, इस कारण भूतवि स्वामीने सांकेतिक संक्षिप्त शैळीका आश्रय ळिया। अतः इन्द्रनिन्द और हेमचन्द्रकी गणनामें भिन्नता तात्त्विक भिन्नता नहीं है।

कैन समाजमें महाबन्ध शास्त्र महाधवळ जीके नामसे विख्यात है। महाबन्ध नामको पढ़कर कुछ छोग तो भ्रममें पड़ेंगे। यथार्थमें प्रन्थका नाम महाबंधके अनुभागबन्ध खण्डके अन्तकी प्रशस्तिसे प्रमाणित होता है। वहां छिखा है—

''सकलघरित्री-विज्ञत-प्रकटितमधीशे मल्लिकव्वे वेरिसि सत्पुण्याकर महाबंधद् पुस्तकं श्रीमाधनंदिग्रुनिपतिगित्तरु।"

यह महावन्य भूतबिल स्वामी द्वारा रचित है, इस बातका निश्चय घवला टीका (सिवनी प्रति पृ० १४३७) के इस अवतरणसे होता है—

"जं तं वंधविहाणं तं चउन्विहं। पयडिवंधी, द्विदिवंधी, अणुभागवंधी,

<sup>(</sup>१) "प्रविरच्य महाबन्धाह्वयं ततः षष्ठकं खण्डम् । त्रिशत्सहस्रस्त्रं व्यरचयदसौ महात्मा ॥"

<sup>–</sup>इन्द्र० श्रुता० १३९ ।

<sup>(</sup>२) समस्त महाबंध गद्यमय रचना हे । अनुष्टुप् छन्दके ३२ अक्षरोंको एक व्लोकका माप मान कर समस्त अंथकी गणना की गई । इसे ही व्लोकोंके नामसे कहा जाता है । महाबंध सूत्र छन्दोबद्ध रचना नहीं है ।

१३

धवला टीका महाबन्धशास्त्रके रचियताके रूपमें भूतबिलका नाम बताती है, महाबन्ध नामका परिज्ञान पूर्वोक्त अनुभागबन्धकी प्रशस्तिसे होता है, ख्रतः यह स्पष्ट हो जाता है, कि इस महाबन्धके निर्माता भूतबिल स्वामी हैं। इसी महाबन्धकी महाधवलके नामसे ख्याति है। संवत् १६१७ तक महाधवलकी प्रसिद्धि विदित होनेका प्रमाण उपलब्ध है। कारंजाके प्राचीन शास्त्र भण्डारमें प्रतिक्रमण नामकी एक पोथी है। उसमें यह उल्लेख पाया जाता है—

> "धवलो हि महाधवलो जयधवलो विजयधवलश्च । ग्रन्थाः श्रीमद्भिरमी ग्रोक्ताः कविधातरस्तस्मात् ( ? ) ॥ १३ ॥

धवल, जयधवल तथा महाधवलके साथ 'विजयधवल' का नवीन उल्लेख है, जो अनुसंधानका विषय है। आगे लिखा है—

"तत्पट्टे घरसेनकस्समभव सिद्धान्तगः सेंग्रुभः (?)
तत्पट्टे खळ वीरसेनम्रनिपो यैश्चित्रक्टे परे।
येळाचार्यसमीपगं कृततरं सिद्धान्तमल्पस्य ये
वाटे चैत्यवरे द्विसप्ततिमति सिद्धाचलं चिक्ररे॥ १४॥"

संवत् १६३७ आश्विनमासे कृष्णपक्षे अमावस्यातिथौ शनिवासरे शिवदासेन छिखितम्। कवि वृन्दावनजीने महाधवछ नाम प्रयुक्त किया है ।°

पंडितप्रवर टोडरमळजीकी गोम्मटसार कर्मकाण्डकी टीकामें भी महाधवळ नाम आया है। "तहां गुणस्थान विषे पक्षान्तर जो महाधवळका दूसरा नाम कषायप्राशृत (१) ताका कर्ता यितवृषभाचार्य ताके अनुसार ताकरि अनुक्रम तें किहए हैं।" कषाय प्राशृतपर वीरसेनाचार्यने जो जयधवळा टीका ळिखी है, उससे विदित होता है कि कषायपाहुडके गाथा सुत्रोंपर यतिवृषभ आचार्यने चूर्णिसूत्र बनाए थे। इसे पण्डित टोडरमळजीने 'महाधवळ' प्रन्थ रूपमें कह दिया। प्रतीत होता है, सिद्धान्तप्रन्थोंका साक्षात्कार न होनेके कारण कषायप्राशृतका नामान्तर महाधवळ ळिखा गया।

(१) "अग्रणीपूर्वके, पांचवें वस्तुका, महाकरमप्रकृति नाम चौथा।

इस पराभ्रत्तका, ज्ञान तिनको रहा, यहां लग अंगका, अंद्रा तौ था ॥

सो पराभ्रत्तको भूतविल पुष्परद, दोय मुनिको सुगुक्ते पढ़ाया।

तास अनुसार, षट्खण्डके सुत्रको, बांधिके पुस्तकोंमें मढ़ाया॥ ४६॥

फिर तिसी सुत्रको, और मुनिवृन्द पिढ़, रची विस्तारसों तासु टीका।

घवल महाधवल जयधवल आदिक सु, सिद्धान्तवृत्ताल परमान टीका॥

तिक्त हि सिद्धान्तको, नेमिचन्द्रादि आचार्य, अभ्यास करिके पुनीता।

रचे गोमहसारादि बहुशास्त्र यह, प्रथम सिद्धान्त-उत्तपिच्नीता॥ ४७॥"

—श्रीप्रवचनसार-परमाजम, कवि वृन्दावन, १०९, ७६

#### २-- महाधवल नाम प्रचारका कारण

यहां यह विचार उत्पन्न होता है कि महाबन्ध शास्त्रका नाम महाधवल प्रचलित होनेका क्या कारण है ? इस सम्बन्धमें यह विचार उचित जँचता है, कि महाबन्ध में मूतबिल स्वामीन अपने प्रतिपाद्य विषयका स्वयं अत्यन्त विशद तथा स्पष्टता पूर्वक प्रतिपादन किया है। इसी कारण विरसेत आचार्य अपनी धवला टीकामें लिखते हैं—"'इन चार बन्धोंका विस्तृत विवेचन मूतबिल महारकने महाबंधमें किया है, अतायब हम यहां इस सम्बन्धमें कुछ नहीं लिखते।" महाबन्धके विशेषण रूपमें महाधवल शब्दका प्रयोग अनुचित नहीं दिखता। यह भी संभव दिखता है कि विशेष्यके स्थानमें विशेषणने ही लोकरिटिमें प्राधान्य प्राप्त कर लिया हो। यह भी प्रतीत होता है, कि परंपरा शिष्य सहश्च वीरसेन, जिनसेन स्वामीने अपनी सिद्धान्तशास्त्रकी टीकाओं के नाम धवला, जयधवला रखे तब स्वयं स्पष्ट प्रतिपादन करने याले गुरुदेव मूतबलिकी महिमापूर्ण कृतिको भक्ति तथा विशिष्ट अनुरागवश महाधवल कहना प्रारंभ कर दिया गया होता।

महाबन्धके महाधवल नामके बारेमें इस वर्ष चारिज्ञचकवर्ती आचार्य श्री १०८ शान्तिसागर महाराजके समक्ष चर्चा करनेका अवसर आया। इस प्रन्थकी प्रस्तुत हिन्दी टीकाका आचार्य महाराज च्यानपूर्वक स्वाध्याय कर चुके थे, अतः प्रंथराजसे प्राप्त परिचयके आधार पर आचार्य महाराजने कहा— "सच्छुचमें यह प्रन्थ महाधवल हैं। वन्धपर स्पष्टतापूर्वक प्रतिपादन करने वाला शास्त्र यथार्थमें महान् हैं। वन्धका ज्ञान होने पर ही मोक्षका वरावर ज्ञान होता है। समयसार पहले नहीं चाहिए। पहले महावन्ध चाहिए। पहले सोचो हम क्यों दुःखमें पड़े हैं, क्यों नीचे हैं? तीन सौ त्रेसठ पाखरण्ड मतवाले भी पूर्ण सुख चाहते हैं, किन्तु मिलता नहीं। हमें कर्मश्चयका मार्ग टूंट्ना है। मगवानने मोश्च जानेकी सड़क वताई है। चलोंगे तो मोश्च भिलेगा, इसमें ग्रंका क्या ?" यह महावन्ध शास्त्र वस्तुतः महाधवल है। इस विषयको स्पष्ट करनेके लिए आचार्य महाराजने एक विद्वान बाह्यणपुत्रकी कथा सुनाई, जिसको उसे पिताने, जो राजपण्डित था, अपने जीवन कालमें अर्थकरी विद्या नहीं सिखाई थी; केवल इतनी वात सिखाई थी, कि अमुक कार्य करनेसे अमुक प्रकारका बन्ध होता है। वन्धशास्त्रमें पुत्रको पारङ्गत ःरनेके अनन्तर पिताकी एसु हो गई।

अब पिरुविद्दीन विप्रपुत्रको अपनी श्राजीविकाका कोई मार्ग नहीं सुझा। अतः वह धनप्राप्ति-निमित्त राजाके यहां चोरी करने पहुंचा। उसने रत्न, सुवर्णीद बहुमूल्य सामग्री हाथमें छी तो पिताके द्वारा सिखाया गया पाठ उसे स्मरण श्रा गया, कि इस कार्यके द्वारा असुक प्रकारका दुःखदायी बन्ध होता है। श्रतः बन्धके भयसे उसने राजकोषका कोई भी पदार्थ नहीं चुराया। उसे वापिस निराज्ञ छोटने समय मार्गमें सुसा मिछा। सुसाके छेनेमें क्या दोष है, यह पिताने नहीं सिखाया था, इस छिए वह सुसाका ही गद्वा बांधकर साथ छे चछा। पहरेदारोंने उसे एकड़कर

<sup>(</sup>१) "पदेसिं चतुण्हं बंधाणं विहाणं भूदबिल्मिडारएण महावंचे सप्पवंचेण लिहिदंति, अम्हेहि एत्य ण लिहिद्" –घ० टी० सि० १४३७।

प्रस्तावना १५

राजाके समक्ष उपस्थित किया। जब राजाने पूछा—तुमने भुसाकी चोरी क्यों पसन्द की ? तव ब्राह्मणपुत्रने बताया कि मेरे पिताजीने अपने जीवनमें मुझे केवल बन्धका शास्त्र पढ़ाया था। उसमें भुसाको लेनेमें दोषका कोई उल्लेख न पा मैंने उसे ही चुराना निर्दोष समझा। अपने राजपुरोहित- के पुत्रको इतना अधिक पापभीरु देख राजा प्रभावित हुआ और उसने उसकी ख्रत्यन्त विश्वास- पूर्ण उच्च पद देकर निराकुल कर दिया।' इस कथाको सुनाते हुए ख्राचार्यश्रीने कहा—बन्धका हान होनेसे जीव पापसे बचता है, इससे कमोंकी निर्जरा भी होती है। बन्धका वर्णन पढ़नेसे मोक्षका हान होता है। बन्धका वर्णन करने वाला यह शास्त्र वास्तवमें महाधवल है। इससे बहुत विश्वाद्धता होती है।"

महाबन्धका अध्ययन बुद्धिका विळास या बौद्धिक व्यायामकी सामग्री मात्र उपस्थित करता है, यह धारणा अयथार्थ है। इस शास्त्रमें श्वात्माका वास्तविक कल्याणप्रद अमृतका निर्मल निर्मल होनेवाला मुमुक्ष महान् शान्ति तथा श्राह्णादको प्राप्त करता है। इस दृष्टिसे कहा जा सकता है, कि महाबन्धका परिशीलन विचारोंको, बुद्धिको एवं आत्माको धवल ही नहीं महाधवल बनाता है। इस दृष्टिने महाधवल संज्ञा-प्रचारमें भी सहायता या प्रेरणा प्रदान की होगी।

महाबन्धका परिशीलन तथा मनन करते समय यह बात समक्तमें छाई, कि जब तक मनोष्टित्त पवित्र तथा निराक्कल न हो, तब तक प्रंथका पूर्वीपर गंभोर विचार नहीं हो पाता । महाधवल मनोष्टित्त पूर्वक महाबन्धका रसास्वादन किया जा सकता है, इस मनोष्टित्तको लक्ष्यमें रखकर यह नाम प्रचलित हो गया प्रतीत होता है।

### ३-- महाबन्धके अवतरणका इतिहास

किकी कल्पना या विचारोंके द्वारा जैसे काव्यकी रचना होती है, उसी प्रकार यह महावन्ध-शास्त्र भूतविठ स्वामीके व्यक्तिगत अनुभव, विचार या कल्पनाओंकी साकार मूर्ति नहीं है। इस अन्थका प्रमेय सर्वेज्ञ भगवान् महावीर स्वामीने अपनी दिव्य ध्विन द्वारा प्रकाशित किया था। श्री आवण कृष्णा प्रतिपदाके प्रभातमें विपुळाचळ पर्वतपर सर्वज्ञ महावोर तीर्थंकरको कल्याण-कारिणी धर्म-देशना हुई थी। उसे गौतमगोत्री चतुविंध निर्मळ ज्ञानसंपन्न, संपूर्ण दुःश्रुतिमें पारज्ञत इन्द्रभूति ब्राह्मणने वर्धमान भगवानके पादमूलमें उपस्थित हो सुना और अवधारण किया। अनन्तर गौतम स्वामीने उस वाणीकी द्वादशांग तथा चतुर्देश पूर्वस्प अन्थात्मक रचना उपक सुहुर्तेमें की। "एक्केण चेव सुकुत्तेण कमेण रयणा कदा"। यह द्वादशांग रूप रचना

<sup>(</sup>१) "वासत्स पढममासे सावणणामिम बहुळपडियाए। अभिजीणक्सत्तमिम य उप्पत्ती घम्मतिश्यस्स ॥" –ति० प० ११३८ ।

<sup>(</sup>२) गौतम स्वामीके विषयमें जयधवलाकार यह बताते हैं, कि 'उनका सर्वार्यसिद्धिके देवोंकी अपेक्षा अनन्तकुणित बल या' —हदंभूदिस्स स्वव्हिसिद्ध-णिवासिदेवेहिंती अणंतगुणबलस्स । (१०८२)

<sup>(</sup>२) "पुणो तेणिंदभूदिणा भावसुद्रपज्ञयपरिणदेण बारहंगाणं चोहसपुज्ञाणं च गंथाणमेक्केण चेव सुहुत्तेण कमेण रयणा कदा । तदो भावसुद्रस्य अत्यपदाणं च तित्ययरो कत्ता । तित्ययरादो सुद्रपज्ञाएण गोदमो परिणदो चि दब्बसुदस्स गोदमो कता । तत्तो गंथरयणा जादेचि ।" -घ० टी० १।६५ ।

तत्काल की गई थी। इस सम्बन्धमें भगवान् महावीरको ऋर्थकत्ती कहा गया है, ऋौर गौतम स्वामीको पन्थकर्त्ता। गौतमने द्रव्यश्रुतकी रचना की थी। तिलोयपण्णत्तिकारका कथन है—

> "इय मूलतंतकत्ता सिरिवीरो इंदभूदिविप्पवरो । उवतंते कत्तारो अणुतंते सेसआहरया ॥ १।८०।"

'इस प्रकार श्री वीर भगवान् मूळतंत्रकर्ता, विप्रशिरोमणि इन्द्रभूति उपतंत्रकर्ता तथा शेष श्राचार्य त्रमुततन्त्रकर्ता हैं।'

यह द्वादशांग समुद्रके समान विशाल तथा गंभीर है। संपूर्ण द्वादशांगकी 'मध्यमपद'के रूपमें गणना करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, उसे कविवर द्वानतरायजी इस प्रकार बताते हैं—

"इक सौ वारह कोडि बखानो । लाख चौरासी ऊपर जानो ॥ ठावनसहस पंच अधिकानो । द्वादश अंग सर्व पद मानो ॥"

सम्पूर्ण श्रुतज्ञानमें पदोंकी संख्या ११२८४५८००५ होती है। बारह अङ्गोंमें निबद्ध अक्षरोंके अतिरिक्त अक्षरोंका प्रमाण ८०१०८१७५ है। इनकी अनुष्टुप् छन्दरूप गणना करें, तो १५०३३८० है रहोकोंका प्रमाण होता है।

प्रथम अंगका नाम आचारांग है। इसमें अठारह हजार पद कहे गए हैं। ये मध्यम पद रूप हैं। एक मध्यम पदमें कितने रह्योक होंगे इसके विषयमें कहा हैं—

> "कोडि इक्कावन आठ हि लाखं। सहस चुरासी छह सौ भाखं॥ साढ़े इकीस शिलोक बताए। एक एक पदके ये गाए॥"

इन रहोकोंको संख्यासे आचारांगके १६००० पदोंका गुणा करनेके अनन्तर आचारांगके अपुनक्क अक्षर विशिष्ट रहोकोंकी प्राप्ति होगी। जिस व्याख्याप्रज्ञप्ति नामक पंचम अंगका जपदेश धरसेन आचार्यने भूतविल पुष्पदन्तको दिया था और जो इस प्रन्थराजके बीज स्वरूप है जसमें पदोंकी संख्या इस प्रकार कही है—

"पंचम न्यारुयाप्रगपित दरसं । दोय लाख अट्टाइस सरसं ।" दृष्टिवाद नामक बारहवें अंगके चौथे पूर्व अत्रायणी सम्बन्धी भी उपदेश दिया गया था। उस दृष्टिवादका भी बड़ा विशाल रूप है।

> "हादश दृष्टिवाद पनमेदं, इक सौ आठ कोडिपन वेदं। अडसठ लाख सहस छप्पन हैं, सहित पंच पद मिथ्याहन हैं॥"

'ञ्याख्याप्रज्ञप्ति अंगमें जिनेन्द्र भगवान्के समीपमें गणधर देवसे जो साठ हजार प्रश्न किए गए उनका वर्णन है। <sup>उ</sup>दृष्टिवाद्में तीन सौ जेसठ कुवादोंका वर्णन तथा निराकरण किया

<sup>(</sup>१) ''षण्टिसहस्राणि भगवदर्ह'चीर्थं द्वरसिषी गणघरदेवप्रश्नवाक्यानि प्रज्ञाप्यन्ते कथ्यन्ते यस्यां सा न्याल्याप्रज्ञति नाम ।"

<sup>(</sup>२) "द्वादशमञ्ज दृष्टिवाद इति। दृष्टिशतानां त्रयाणां त्रिषष्ट्युत्तराणां प्ररूपणं निग्रहश्च द्वष्टि-बादे क्रियते।" –ते० रा० पृ० ५१।

गया है। इस अंगके पूर्वगत मेदका उपमेद अमायणीपूर्व है। उसमें सुनय, दुर्नय, पंचासिकाय, षड्द्रव्य, सप्ततत्त्व, "नवपदार्थों आदिका वर्षान किया गया है। द्वाद्यांग वाणीमें दिव्यध्वनिका अधिकसे अधिक सार संगृहीत रहता है। सर्वज्ञ भगवान् ने विश्वके समस्त तत्त्वोंका प्रतिपादन किया था, इस कारण द्वाद्यांग वाणीमें भी सभी विषयोंका विश्व प्रतिपादन किया गया है। जब रत्नत्रय धर्मकी विशुद्ध साधना होती थी, तब पवित्र आत्माओं में चमत्कारी ज्ञानकी ज्योति जगती थी। अब राग-द्रेष मोहके कारण आत्माकी मिळनता बढ़ जानेसे महान् ज्ञानोंकी उपलब्धिकी बात तो दूर है, वह चर्चा भी चिकत कर देती है।

द्वादशांग वाणीके अत्यन्त विस्तृत विवेचनके होते हुए भी समस्त पदार्थका प्रतिपादन उसके द्वारा नहीं हो सका । कारण---

> "पण्णवणिज्ञा भावा अणंतभागी दु अणमिलप्पाणं। पण्णवणिज्जाणं पुण अणंतभागी सुद्गिवद्धो।।" —गो० जी० ३३३।

'पदार्थोंका बहुभाग वाणीके परे हैं। अनिर्वचनीय पदार्थोंका अनंतवां भाग वाणीके गोचर है। इसका भी अनंतवां भाग श्रुतरूपमें निवद्ध किया गया है।

यह द्वादशांग ही यथार्थ वेद है, कारण यह किसी प्रकारके दोषसे दूषित नहीं है। हिंसाका वर्णन करनेवाळा यथार्थ वेद नहीं है। उसे तो छतान्त (यम) की वाणी कहना चाहिए। महर्षि जिनसेनका कथन है—

> "श्रुतं सुविहितं वेदो द्वादशाङ्गमकल्पपम् । हिंसोपदेशि यद्वाक्यं न वेदोऽसौ कृतान्तवाक् ॥" -महापु० ३९।२२ ।

गौतम स्वामीने द्वादशांग प्रथका सुधर्माचार्यको व्याख्यान किया । धवळाटीकामें सुधर्मा-चार्यके स्थानमें छोहाचार्यका नाम प्रहण किया गया है । कुछ काळके अनंतर गौतमस्वामी केवळी हुए । उनने बारह वर्ष पर्यन्त विहार करके निर्वाण प्राप्त किया । उसी दिन सुधर्माचार्यने जम्बूस्वामी आदि अनेक आचार्योंको द्वादशांगका व्याख्यान किया और केवळज्ञान प्राप्त किया । इस प्रकार महावीर भगवान् के निर्वाणके बाद गौतमस्वामी, सुधर्माचार्य तथा जम्बूस्वामी ये तीन सकळ श्रुतके धारक हुए, पश्चात् केवळज्ञान-ळक्ष्मीके अधिपति बने । परिपाटी क्रमसे ये तीन सकळ श्रुतके धारक कहे गए हैं और अपरिपाटी क्रमसे सकळश्रुतके ज्ञाता संख्यात हजार

<sup>(</sup>१) "अत्रस्य द्वादशाङ्गेषु प्रधानभूतस्य वस्तुनः अयनं ज्ञानं अग्रायणं तत्प्रयोजनं अग्रायणीयम् । तच सप्त-शतसुनयदुर्णयपंचास्तिकायषड्द्रव्य-सप्ततस्व-नवपदार्थादीन् वर्णयति।" नगो० जीव० जी० गा० ३६५ ।

<sup>(</sup>२) ''तेण गोदमेण दुःविहमवि सुदणाणं छोहज्जस्त संचारिदं।'' -ध० दी० ११६५ । तदो तेण गोअमगोचेण इंदभूदिणा सुहमा (म्मा ) हरियस्त गंथो वक्खाणिदो।'' -ज० ध० १।८४ ।

<sup>(</sup>३) "परिवाडिमस्सिद्णं एदे तिष्णि वि सथलसुदघारथा भणिया। अगरिवाडीए पुण सथलसुदपारगा संखेज्जसहस्सा॥" –ध० टी० ११६५।

हुए । जैयधवळामें बताया है कि सुधर्माचार्यने अनेक आचार्योंको द्वादशांगका व्याख्यान किया । इसे ही धवळाटीकामें स्पष्ट करते हुए कहा है कि अपरिपाटीकी अपेक्षा संख्यात हजार श्रुतकेवळी हुए । जम्बू स्वामीने विष्णु आदि अनेक आचार्योंको हुएशांगका व्याख्यान किया ।

मुक्मांचार्यने बारह वर्ष विहार किया और जम्बूस्वामीने ३८ वर्ष विहार किया, पश्चात् जम्बूस्वामीने मोक्ष प्राप्त किया। जम्बूस्वामीने बारेमें जयधवलाकार लिखते हैं—अन्तिम केवली कौन हुए ? 'एसो एन्योसिप्पणीए अंतिमकेवली।' ये इस अवसर्पिणी कालके अंतिम केवली हुए। इस कथनसे यही अर्थ निकाला जाता है कि जम्बूस्वामीके निर्वाणके पश्चात् अन्य महापुरुष निर्वाणको नहीं गए। यह कथन विशेष विचारणीय है। तिलोयपण्णत्तिमें लिखा है कि जम्बूस्वामीके निर्वाण जानेके पश्चात् अनुबद्ध केवली नहीं हुए।

"तम्मि कदकम्मणासे जंबूसामित्ति केवली जादो । तम्मि सिद्धिं पत्ते केविलिणो णत्थि अणुबद्धा ॥" —४१९४७० ।

गौतमस्वामी, सुधर्माचार्य तथा जम्बूस्वामी ये तीन अनुबद्ध-क्रमबद्ध परिपाटीक्रम युक्त (In Succession) केवळी हुए। अननुबद्ध-अक्रमपूर्वक कैवल्य उपार्जन करनेवाले अन्य भी हुए हैं, जिनमें अंतिम केवली श्रीधरमुनिने कुण्डलगिरिसे मुक्ति प्राप्त की।

"कुंडलगिरिम्मि चरिमो केवलणाणीसु सिरिधरो सिद्धो । चारणरिसीसु चरिमो सुपासचंदाभिधाणो य ॥" ─ित० प० ४।१४७९ ।

तीन केविलयोंमें ६२ वर्ष न्यतीत हुए और पांच श्रुतकेविलयोंमें १०० का समय पूर्ण हुआ। इन पांच श्रुतकेविलयोंकी गणना भी परिपाटीकम-अनुबद्धरूपसे की गई, जो इस बातको

- (१) "तिह्विषे चेव सुहम्माइरियो जंबूसामियादीणमणेयाणमाइरियाणं विस्ताणिददुवाळसंगो घाइचउ-क्कक्खएण केवळी जादो।" –जि० घ० १।८४। "तिह्विसे चेव जंबूसामिमडारओ विट्ड ( विण्णु ) आइरियादीणमणेयाणं वक्खाणिददुवाळसंगो
- (२) जयभवलाकारने परिपाटीक्रमका पर्यायवाची 'अतुद्धसंताणेण' (१,८५) जिसकी संतान या परंपरा अतुदित है ऐसा कहा है।

केवली जादो ॥" -ध० टी० १।६५ ।

(३) अपने जैन साहित्य और इतिहासके पृ० १४, १९ पर श्री नाश्र्मामजी प्रेमी लिखते हैं— मगवान् महाविरके बाद तीन ही केवलज्ञानी हुए हैं, जिनमें जम्ब्र्सामी अन्तिम थे। ऐसी दशामें यह समझमें नहीं आता, कि यहां श्रीधरको क्यों अंतिम केवली बतलाया और ये कौन थे तथा कब हुए हैं। शायद ये अन्तः कृत केवली हों। इस शंकाका निवारण पूर्वोक्त वर्णनसे हो जाता है, कारण श्रीधर मुनि अनतुबद्ध अंतिम केवली हुए हैं, जिनका निर्वाणस्थल कुंडलिगिरि है। इनको अन्तः कृत केवली माननेमें कोई आगमका आधार नहीं है। सामान्यतया नंदी, नंदिमित्र, अपराजित, गोवर्षन तथा भद्रवाहु ये पांच श्रुतकेवली कहे गए हैं, किन्तु धवलाटीकार्य ज्ञात होता है कि अपरिपाटी कमकी अपेक्षा ये द्वादशांगके पाठी संख्यात हजार थे। जयधवलासे भी इस अधिक संख्याकी पुष्टि होती है। यही युक्ति केवलियों के विषयमें लगेगी। शास्त्रमें अनुबद्ध केवली तथा श्रुतकेवलीकी मुख्यतासे प्रतिपादन किया गया है।

सुचित करती हैं, कि यहां अपरिपाटी क्रमकी अपेक्षा नहीं छी गई है। जयधवछामें नंदि श्रुत-केवछीके स्थानमें विष्णु नामका प्रहण किया है। इसके अनन्तर एकादश अंग तथा दशपूर्वों के पारंगत विशाखाचार्य, प्रोष्ठिछ, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, घृतिषेण, विजय, बुद्धिछ, गंगदेव तथा सुधर्म ये ११ महापुरुष हुए। धवछा टीकामें सिद्धार्थका नाम सिद्धार्थदेव और सुधर्मका नाम धर्मसेन आया है। ये महासुनि शेष चार पूर्वों के एक देशके धारी थे। इनका काछ १८३ वर्ष प्रमाण रहा। धर्मसेन सुनिके स्वर्गगामी होनेके प्रश्चात् भारतवर्षमें दशपूर्वके ज्ञाताओंका विच्छेद हो गया।

इनके अनंतर नक्षत्र, जयपाल, पाण्डुस्वामी, ध्रुवसेन और कंस ये पांच आचार्य परि-पाटीक्रमसे एकादशांगके पाठी हुए। ये चौदह पूर्वके एक देशके भी धारक थे। इनका काल पिण्ड-रूपसे २२० वर्ष प्रमाण है।

इसके पश्चात् परंपरा क्रमसे सुभद्र, यशोभद्र, यशोबाहु तथा छोहार्य-ये चार त्र्याचार्य संपूर्ण आचारांगके ज्ञाता हुए । वे शेष एकादश अंग तथा चौदह पूर्वों के एक देशके भी ज्ञाता थे । इनके काळका प्रमाण ११८ वर्ष है ।

ैइसके अनंतर संपूर्ण अंग तथा पूर्वके एकदेशका ज्ञान आचार्यपरंपरासे आता हुआ धरसेन आचार्यको प्राप्त हुआ। जयधवला टीकामें लिखा है—ैइसके पश्चात् अंगपूर्वोका एकदेश ज्ञान आचार्यपरंपरासे आता हुआ गुणधर आचार्यको प्राप्त हुआ। इससे यह प्रमाणित होता है, कि द्वादशांगका एक देश ज्ञान धरसेन तथा गुणधर आचार्यको प्राप्त हुआ था।

महावीर भगवान्के निर्वाणके पश्चात् गौतम स्वामीसे छेकर आचारांगके ज्ञाता छोहाचार्य पर्यन्त ६८३ वर्ष काळ ज्यतीत होता है ( ६२+१००+१८३+२२०+११८=६८३ )। इसके अनंतर धरसेन आचार्य हुए। कितने वर्ष पश्चात् हुए, यह स्पष्ट नहीं होता है। छोहार्य और धरसेनके मध्यवर्ती आचार्योका धवछा, जयधवछा, तिछोयपण्णित्तमें वर्णन नहीं किया गया है। निन्द आम्नायकी प्राक्तपट्टावछीसे इस प्रकरण पर विशेष चिन्तनीय सामग्री उपछ्छ होती है। इस पट्टावछीकी विशेषता यह है, कि इसमें वीर-निर्वाणके पश्चात्वर्ती प्रत्येक आचार्यका काछ पृथक् पृथक् गिताया है। गौतमादि केवछीत्रयका काछ ६२ वर्ष कहा है। विद्या आदि पंच श्रुतकेवछीका समय यहां भी सौ वर्ष गिनाया है। विशाखाचार्य आदि ग्यारह दशपूर्वधारी आचार्योका समय १८३ बताया है। धर्मसेन आचार्यका काछ चतुर्दशके स्थानपर यदि सोछह हो जाता है, तो दो वर्षका अन्तर नहीं रहता है। संभव है पठ भेद इस भिज्ञताका कारण हो। एकादशांगी नक्षत्रादि पंच आचार्योका समय १२० वर्ष बताया है। सुमद्र, यशोभद्र, मद्रबाहु तथा छोहाचार्य—इन चार श्राचार्योको पट्टावछीमें दस, नव तथा अष्टांग विद्याके ज्ञात कहा है। यहां यशोबाहुके स्थानमें भद्रबाहु नाम श्राया है। इनका समय ९७ वर्ष बताया है। वहां वशोबाहुके स्थानमें भद्रबाहु नाम श्राया है। इनका समय ९७ वर्ष बताया गया है।

<sup>(</sup>१) "तदो सन्वेसिमंगपुन्वाणमेगदेसो आइरियपरंपराए आगच्छमाणो घरसेणाइरियं संपत्तो ।" —ध० टी० १।६७ ।

<sup>(</sup>२) "तदो अंगपुन्नाणमेगदेसो चेंन आइरियपरंपराए आगंत्ण गुणहराइरियं संपत्ती।"

"वासं सत्ताणविदय दसंग नव अंग अट्टधरा ॥ १२ ॥ सुभदं च जसोभदं भद्दबाहु कमेण च । लोहाचज मुणीसं च कहियं च जिणागमे ॥ १३ ॥"

गाथा नं० १२में इनका समृह रूपसे काळ ९७ बतानेके अनंतर गाथा नं० १४ के पूर्वार्धमें उसका स्पष्टीकरण करते हुए पट्टावळीमें लिखा है—छह अट्टारह वासे तेवीस वावण (पणास) वास मुनिवाहं। जब गाथा नं० १२ में इन च्याचार्यों का ९७ वर्ष समृह रूपसे काळ बताया जा चुका है, तब बावण पाठ अशुद्ध प्रतीत होता है। वहां पचासकी संख्या होगी। सुभद्रादि आचार्य-चतुष्ट्यको तिळोपपण्णत्तिमें च्याचारांगका ज्ञाता लिखा है। धवला जयधवतामें भी इसका समर्थन है। धवला १, पृ० ६६ में लिखा है—'तदो सुभद्दो जसभदो जसबाहू लोहजो नि एदे चत्तारि वि आहरिया आयारांगधरा, सेसंगवुक्वाणमेगदेसधारया।'

पट्टाबळीके अनुसार नक्षत्राचार्थसे लेकर लोहाचार्य पर्यन्त १२३+९७=२२० वर्ष प्रमाण काल होता है। इस प्रकार लोहाचार्य पर्यन्त कालमें ११८ वर्षका अन्तर पड़ता है। पट्टावलीमें लिखा है—

"पंचसये पणसठे अंतिमजिणसभ्यजादेसु ।
उप्पण्णा पंच जणा इयंगधारी स्रुणेयव्वा ॥ १५ ॥
अहिबल्लि माधनंदि य धरसेणं प्रप्तयंत भृदवली ।
अडवीसं इगबीसं उगणीसं तीस बीस वास पुणो ॥ १६ ॥
इगसय-अठार-वासे इयंगधारी य स्रुणिवरा जादा ।
छसय-तिरासिय-वासे णिव्वाणा अंगदिति कहिय जिणे ॥ १७ ॥"

इससे झात होता है कि वीरजिनके निर्वाणके ५६५ वर्ष प्रमाण काल ज्यतीत होने पर एक अंगके झाता अर्ह द्वलि, माघनंदि, धरसेन, पुष्पदन्त तथा भूतविल—ये पांच आचार्य ११८ वर्षमें हुए। इस प्रकार ५६५+११८ = ६८३ वर्ष पर्यन्त अंग झान रहा। भूतविल पुष्पदन्तके षट्खण्डागम साहित्यकी टीका धवला एवं कसाय पाहुडकी जयधवला टीकामें धरसेन झाचार्यको परिपूर्ण एक अंगका झाता नहीं बताया है। धवला टीकामें तो यह लिखा है कि 'तदो सन्वेसिमंग-पुन्वाणमेगदेसो आइरियपरंपराए झागच्छमाणो धरसेणाइरियं संपत्तो' (पृ० ६०) — 'इसके अनन्तर संपूर्ण अंग और पूर्वोका एकदेश झान आचार्यपरम्परासे आता हुआ धरसेनाचार्यको प्राप्त हुआ।' आचार्य धरसेनके शिष्य भूतविल पुष्पदन्त रचित शास्त्रकी टीकामें उनके सम्बन्धकी प्रप्रकृता।' आचार्य धरसेनके शिष्य भूतविल पुष्पदन्त रचित शास्त्रकी टीकामें उनके सम्बन्धकी प्रप्रकृत सामग्री विशेष महत्त्वपूर्ण माद्धम पड्ती है। इसमें भी बात यह है कि तिलोयपण्णित्त जैसा प्राचीनशास्त्र भी धवला टीकाका समर्थन करता है। सुभद्र, यशोभद्र, यशोबाहु तथा लोहार्यके प्रथात आचारांगका झान लुप्त हो गया। कहा भी है—

"तेसु अदीदेसु तदा आचारघरा ण होति भरहम्मि । शेरिका गोदमसुणिपहुदीणं वासाणं छस्सदाणि तेसीदी ॥" –ति० प० ४।१४९२ । छोहार्यको अन्तिम आचारांग तथा रोष अंग तथा पूर्वीके एकदेशका ज्ञाता छिला है और मध्यवर्ती आचार्यपरंपराका उल्लेख बिना किए धरसेन आचार्यको सर्व अंग-पूर्वके एक देशका ज्ञाता बताया है। इसछिए धरसेन स्वामीका समय क्या माना जाय, यह कठिनाई उपस्थित होती है। इस कठिनाईके निवारणार्थ निम्निछिखत बात पर विचार करना आवश्यक है।

धवळा टीकासे ज्ञात होता है कि घरसेन स्वामी गुजरातकी गिरिनगर नामके नगरकी चन्द्रगुफामें विराजमान थे। वे अष्टांगनिमित्त विद्याके पारगामी थे। उन्हें इस वातका भय उत्पन्न हुआ कि श्रुतका विच्छेद हो जायगा, अतः प्रवचनवत्सळ आचार्यवर्यने दक्षिणापथके निवासी तथा महिमानागरीमें एकत्रित आचार्यों के पास ठेख भेजा। घरसेन स्वामीको श्रुतके विच्छेदका भय उत्पन्न होनेमें क्या कारण. था, यह बात चिंतनीय है। सप्तभयवर्जित, शान्त, निश्चिन्त जीवनवाले महामुनिके चित्तमें शास्त्र छोप हो जायगा, सहसा इस भयकी उत्पत्तिका विद्योप कारण होना चाहिए। हमें यह प्रतीत होता है, कि इनने अपने जीवनमें ही आचारांगके पारदर्शी ज्ञात छोहार्यको देखा और उनके स्वर्गारोहणके पश्चात् उस आचारांग विद्याका छोप ज्ञातकर उनकी धर्मपूर्ण आसामें गहरा आधात पहुँचा, जिसने अंतःकरणमें इतनी प्ररणा की कि उनने महिमानगरीमें आगत श्रमणसमुदायके समीप विद्योष पत्र भेजा। पश्चात् योग्य सत्यात्र शिष्ट्योंके प्राप्त होने पर उनको अपना विद्योष श्रुतसम्बन्धी ज्ञान प्रदान किया।

यह शंका उत्तन होती है, कि अर्ह द्विल, माघनंदि आचार्य अथवा श्रुतावतारमें विणित विनयधर, श्रीदत्त, शिवदत्त तथा अर्ह द्दत्त आचार्योंका तिल्लेयपण्णित अथवा घवला, जयधवलामें क्यों नहीं प्रतिपादन किया ? इसका समाधान यह है, कि प्रथकार अंगज्ञातार्ख्योंका वर्णन करना चाहते थे। अंगज्ञानका लोप हो जानेके बादका वर्णन करना उनके लिए अप्रकृत वस्तु थी। अतः उस सम्बन्धमें उनने कुछ प्रकाश नहीं डाला।

छोहायँका स्वर्गवास वीराजनके निर्वाणके ६८३ वर्ष व्यतीत होनेपर हुन्ना था। उस समय धरसेनाचार्य भी संभवतः वृद्ध थे, ज्ञतः उनने शुत्तरक्षार्थ शीघ्रतापूर्वक शिष्योंका अन्वेषण कराया तथा उनको ज्ञपने विशिष्ट विषयका पारंगत विद्वान् बनाया। पश्चात् वर्षाकाछ अत्यन्त सिन्निकट होनेके कारण उनको प्रंथ-उपदेश समाप्तिके दिन ही अन्यत्र वर्षाकाछ व्यतीत करनेकी आज्ञा दी। इन्द्रनन्दि ज्ञाचार्यने छिखा है कि गुरुदेवने ज्ञपना अल्प जोवन सोचकर शिष्योंको दूसरे दिन जानेको कहा। उनने यह सोचा था, कि हमारी मृत्युसे इनको क्छेश पहुँचेगा, ज्ञतः समीपमें न रखना ही श्रेयस्कर है। विवुध श्रीधरने भी इन्द्रनन्दिका समर्थन किया है। धरसेनाचार्यने श्रुतरक्षण निमित्त प्रवचन-प्रेमवश जो कार्य किया उसमें कोई बहुत वर्ष नहीं बीते होंगे। श्रुतविच्छेदके भयसे कार्य श्रीध संपन्न किया गया। इस दृष्टिसे धरसेन स्वामीका समय

<sup>(</sup>१) "तेण वि सोरद्वविसय-गिरिणयरपट्टण-चंदगुहा-ठिएण अहंगमहाणिमिचपारएण गंथवोच्छेदो होहदि चि जादमयेण पवयण-वच्छठेण दिन्खणावहाइरियाणं महिमाए मिलियाणं छेहो पेसिदो।" न्यठटी० १।६७।

<sup>(</sup>२) "स्वासन्तमृतिं ज्ञात्वा मा भूत् संक्लेशमेतयोरिसम् । इति गुरुणा संचिन्त्य द्वितीयदिवसे ततस्तेन ॥" –इ० श्रु० ।...

<sup>(</sup>३) "आत्मनो निकटमरणं ज्ञात्वा धरसेनस्तयोमां क्लेशो भवतु इति मला तन्युनिविधर्जनं करिष्यति।" —वि० श्रीधर, ३१७।

६८३-५२७ = १५६ ईसवी सन्के समीप पड़ता है, इनके शिष्य भूतविल पुष्पदन्तका भी समय इसमें प्रथक् रूपसे जोड़नेपर ईसाकी दूसरी सदी रूपकाल अनुमानित करना होगा।

यहां कोई यह तर्क कर सकता है, कि धरसेन स्वामी अष्टांगविद्याके प्रकाण्ड आचार्य थे। उनने निमित्त ज्ञानसे अपने मरणको समीप सोचा, इससे उनके चित्तमें श्रुतरक्षणकी भावना उत्पन्न हो गई। इस सम्बन्धमें यह बात चिन्तनीय है, कि मरण समीप है, इससे श्रुतविच्छेदकी भीति उत्पन्न होनेका औचित्य ज्ञात नहीं होता। वे ज्ञानवान् महान् आचार्य थे। उनका श्रुतरक्षाका भाव पहलेसे भी जागृत रहना चाहिए था। श्रुतन्यवच्छेदकी घटनाको देखनेसे उनके चित्तमें श्रुतरक्षाकी प्रेरणा उत्पन्न होना अधिक उपयुक्त जंचता है।

जयधवला टीकासे झात होता है कि गुणधर आचार्य भी अंगों तथा पूर्वोंके एक देशके झाता थे। उनके चित्तमें भी श्रुत-विच्छेदकी भीति उत्पन्न हुई। उनका हृदय प्रवचनके वात्सल्यके अधीन हो चुका था, इसिंक्ष्य उनने सोल्ल्ह हजार पद प्रमाण 'पेज्जदोसपाहुट' का १८० गाथाओं में उपसंहार किया। गुणधर आचार्यको भी श्रुतविच्छेदकी भीतिमें निमित्त आचारांगके अंतिम झाता लोहार्यका स्वर्गगमन रहा होगा। गुणधर आचार्यके समक्ष तो मृत्युकी चिन्ताकी समस्या न थी। जब उनको श्रुतरचनामें मृत्युकी भीति कारण नहीं है, तब इसी प्रकारकी प्रक्रिया धरसेन स्वामीके विषयमें विचारना कोई दोषपूर्ण नहीं प्रतीत होता।

### ४-भूतवितका समय

प्राक्तत पट्टावळीको यदि प्रामाणिक माना जाय, तो जहाँ तक धरसेनाचार्यका सम्बन्ध है जनका समय वीर निर्वाणके ६१४ वर्ष बाद आता है श्रोर भूतबिळ आचार्यका काळ ६६३ वर्ष वीर निर्वाणके अनन्तर प्राप्त होता है। भूतबिळ स्वामीका समय १३६ ईसवी सन् निकळता है। अतएव धवळा टीका द्वारा प्राप्त संकेतके आधारसे एवं पट्टावळीके प्रकाशमें भी ईसाकी दूसरी सदीका समय अनुमानित होता है।

ब्रह्मनेमिद्त्तके आराधना-कथाकोषसे ज्ञांत होता है, कि महिमानगरीमें स्थित मुनिसंघ-के पास धरसेन त्राचार्यने अपना पत्र भेजा था। उस दक्षिण संघके प्रधान आचार्य महासेन थे। उपने दो सुयोग्य किष्य धरसेन आचार्यके पास भेजे थे। प्रक नाम था सुबुद्धि और दूसरेका नाम नरवाहन था। सुबुद्धि पहले श्रेष्टिवर थे और नरवाहन थे एक नरेश। सुबुद्धि मुनिको पुष्पदन्त और नरवाहनको भूतविल नाम धरसेनाचार्यके द्वारा प्राप्त हुआ था।

धरसेनाचार्यके विषयमें इतना ही ज्ञात है कि वे अष्टांगनिमित्त 'ज्ञानी महान् आचार्य थे। सर्व अंगों तथा पूर्वोंके एकदेशके ज्ञाता एवं प्रवचन-वात्सल्यभावसे भूषित महामुनि थे। उनके पत्रके अनुसार दक्षिणापथसे दो मुनिराज इनके समीप भेजे गए थे। वे घारण और महण शक्तिमें अतीव निपुण थे। वे अत्यन्त विनयवान् शील-अलंकृत, देशकुल जातिसे विशुद्ध, संपूर्ण कलाओं में निष्णात थे। वे आंध्रदेशमें बहने वाली वेणानदीके तटसे धरसेन खामीके समीप पहुंचनेके लिए रावाना हुए। इधर धरसेनाचार्यने रात्रिके पिछले भागमें एक स्वप्न देखा कि दो मुन्दर धवलवर्या बाले बैंडोंने आकर उनकी तीन प्रदक्षिणा दी और नम्रतापूर्वक उनके चरणोंमें पढ़ गए।

<sup>(</sup>१) श्रुतावतार-विबुध श्रीधर पृ० ३१६। (२) घ० टी॰ १, ६७-६९।

२३

इस स्वप्नको देखकर स्वप्नशास्त्रके अनुसार अत्यन्त शुभसूचक स्वप्न समझ आचार्य संतुष्ट हुए और उनने 'जयु सुय-देवदा'— श्रुतदेवताकी जय हो, ये शब्द उच्चारण किए। पवित्र चरित्र पुरुषेंके स्वप्न भी मिथ्या नहीं होते। उसी दिन दो सुनि आचार्यश्री के पादपद्योंके समीप अत्यन्त विनयपूर्वक पहुंचे। उनने आचार्य श्री से द्यपने आनेका कारण निवेदन किया। "अणेण कज्जेणम्हा दोवि जणा तुम्हं पादमूल्युवग्या।" आचार्य महाराजने कहा 'सुटु, भहं'— ठीक है, कल्याण हो।

इसके अनंतर आचार्य महाराजने सोचा 'जहा छंदाईणं विज्ञादाणं संसार-भयवद्भणं'— स्वच्छंद वृत्ति वाळोंको विद्या प्रदान करना संसार-भयका संवर्धक है; अतः पुनः परीक्षा लेना उचित समझा। उनने दो विद्यारं उन्हें साधनार्थ दीं। एकमें अल्प अक्षर थे, और दूसरीमें अधिक अक्षर थे। विद्या साधनके विषयमें आचार्यश्रीने कहा था—दो उपवासपूर्वक इनकी साधना करो। अग्रुद्ध मंत्रकी साधना करने के कारण अल्पाक्षरयुक्त मंत्र साधकके अग्रुद्ध कानो देवी आई, तो अधिक अक्षरवाले साधकके सामने लम्बे दांतवाली देवी आई। देवताओंका गुन्दर स्वरूप होता है। यह विक्रुत आकृति त्रुटिको वताती है। इससे उनको मंत्रकी अग्रुद्धता ज्ञात हुई। उनने मन्त्रशास्त्रके अनुसार मंत्रोंको ग्रुद्धकर साधना प्रारंभ की, तो देवताओंन अपने दिव्यरूपमें दर्शन दिए। तरम्ब्रात् इन मुनियोंने सब वृत्तान्त जब गुरुदेवको मुनाया, तो उनने संतोष व्यक्त किया। और 'सोमतिहिणक्खत्तवारे गंथो पारद्धो'—'ग्रुभ तिथि, ग्रुभ नक्षत्र तथा ग्रुभ दिनमें ग्रन्थका पहाना प्रारम्भ किया।'

श्रापाद सुदी एकादशीके पूर्वोह्व काळमें प्रन्थ समाप्त हुश्या। घरसेन खामीने श्रुतजपदेशका अपना पवित्र कार्य पूर्वो किया। इस महत्त्वपूर्य घटनासे आनन्दित हो देवताओंने एक
सुनिराजकी पुष्पोंके द्वारा महान् पूजा की और मधुर बाद्य ध्विन की। इसे देखकर घरसेनाचार्यने
जनका नाम 'भूतविल' रखा। दूसरे सुनिराजकी पूजा देवोंने की और उनके दांतोंकी पंक्ति सुक्यवस्थित कर दी श्रातः उनका नाम गुकदेवने पुष्पदन्त रखा। इसके श्रानन्तर गुक्की आझानुसार
उनको वर्षाकाल निमित्त प्रस्थान करना पड़ा। उनने अंकलेश्वरमें चात्रुमीस व्यतीत किया।
इसके पश्चात् पुष्पदन्त आचार्य बनवास देशको गए और भूतविल स्वामी द्रमिल देश पहुँचे।'
पुष्पदन्तने बनवास देशमें जिनपालितको दीक्षा प्रदान की और वीसदिस्न-शीस प्ररूपणाके अन्वर्गत
सराहराणाके १०० सूत्र जिनपालितके द्वारा भूतविल स्वामीके समीप भिजवाए।

जिनपालितकी विशेष योग्यताका अनुमान इससे होता है, कि पुष्पदन्त आचार्यने अपनी ज्ञान-निधि भूतबलिके पास उनके द्वारा प्रेषित की थी। धर्मकीर्त्ति शिललेख नं० १ में (पट्टावली लाहवागढ़ या बागड़ा संघ ) जिनपालितको 'योगिराट्'-योगियोंके ऋषीश्वर लिखा है।

<sup>(</sup>१) "बदो पुष्पयंताइरिएण जिणवालिदस्स दिनस्तं दाऊण वीसदिसुत्ताणि कारिय पढाविय पुणो सो सूदविक-भववंतस्स पांसं पेसिदो ।" न्यः टी० १।७१ ।

<sup>(3)</sup> Documents produced by Digambaris before the court of Dhwajadand Commission Udaipur. p.p. 29-30.

"तेषां नामानि वन्भीतः शृष्णु मह्र महान्वय । भद्रो भद्रस्वभावश्च घरसेनो यतीश्वरः ॥ ६ ॥ भूतविः पुष्पदन्तो जिनपालितयोगिराट् । समन्तमद्रो धीधर्मा सिद्धिसेनो गणाग्रणीः॥ ७ ॥"

भूतबिल स्वामीने जिनपालितके पास वीसि स्त्रोंको देखा उसमें अंतिम १७० वां स्त्र यह है—'अणाहारा चदुसु ट्राणेसु विग्गहगइसमावण्णाणं केवलीणं वा समुग्यादगदाणं अजोगिकेवली सिद्धा चेदि।' उन्हें जिनपालितके द्वारा ज्ञात हुआ, कि पुष्पदन्तका जीवन प्रदीप : शीघ बुझनेवाला है ; इससे उनके हृदयमें विचार उत्पन्न हुए कि अब 'महाकम्मयपिडपाहुद' का लोप हो जायगा, अतः उनने 'द्वव्यपमाणानुगममादि काऊण गंथरचणा कदा'—प्रव्यप्माणानुगमको आदि लेकर प्रथरचना की। षट्खण्डागममें भूतबिल स्वामी रचित आदिस्त्र यह है, 'द्वव्यपमाणागुगमेण दुविहो णिहेसो ओचेण आदेसेण य।' — ध० टी० २।?।

इस सूत्रके प्रारंभमें वीरसेनाचार्य धवळाटीकामें ळिखते हैं—

"संपिं चोइसण्हं जीवसमासाणमित्यित्तमवगदाणं सिस्साणं तेसि चेव परिमाण-पिंडवोहणट्टं भृदबिलयाइरियो सुत्तमाह" ( २।१ )

'अब चौदह जीवसमासोंके अस्तित्वको जाननेवाले शिष्योंको परिमाणका अवबोध करानेके लिए भूतवलि आचार्य सूत्र कहते हैं।'

पूर्वोक्त सूत्रको आदि लेकर शेष समस्त षट्खण्डागम सूत्र भूत्विल स्वामीकी उज्ज्वल कृति हैं। इन्द्रनिन्दकृत श्रुतावतारसे विदित होता है, िक जब यह रचना पूर्ण हो गई, तब चतुर्विध संध सिहत भूतबिल स्वामीने ज्येष्ठ सुदी पंचमीको प्रंथराजकी बड़ी भक्तिपूर्वक पूजा की। उस समयसे श्रुतपंचमी पर्व प्रचित्रत हो गया जब कि श्रुत-देवताकी सर्वत्र अभिवन्दना की जाती है। इसके पश्चात् भूतबिल स्वामीने यह रचना जिनपालितके साथ पुष्पदन्त स्वामीके पास भेजी। सौभाग्यकी बात हुई, जो दुर्दैवने पुष्पदन्ताचार्यको उस समय तक नहीं उठाया था। आचार्य पुष्पदन्तने रचना देखी। अपना मनोरथ सफल हुआ ज्ञात कर वे अत्यन्त आनंदित हुए। उनने भी चातुर्वर्णसंघ सहित सिद्धान्तशास्त्रकी पूजा की।

<sup>(</sup>१) "भूदबिक्रियवदा जिणवालिदपासे दिद्ववीसिद्युनोण अप्पाउओ चि अवगयिजणवालिदेण महाकम्म-पयिद्वपाहुडस्स वोच्छेदो होहदि चि समुप्पण्ण-बुद्धिणा पुणो दव्यपमाणाणुगममादि काऊण गंथरचणा कदा।" –घ० टी० १।७१।

<sup>(</sup>२) "ज्येष्ठसितपक्षपञ्चम्यां चात्रुर्वण्यंसंघसमवेतः । तत्पुस्तकोपकरणैव्यंषात् क्रियापूर्वकं पूजाम् ॥ १४३ ॥ श्रुतपंचमीति तेन प्रख्यातिं तिथिरियं परामाप । अद्यापि येन तस्यां श्रुतपूजां कुर्वते जैनाः ॥ १४४ ॥"

<sup>(</sup>३) विद्वुष श्रीषरकृत श्रुतावतारसे ज्ञात होता है, कि पुष्पदन्त आचार्यके साथ चतुःसंघने तीन दिन पर्यन्त बड़े उत्साहपूर्वक पूजा प्रमावना की थी। धार्मिक समाजने व्रतादिका परिपालन भी किया श्रा। ए० ३१६।

प्रस्तावना २५

इस महाशास्त्रके रक्षण कार्यमें जिनपाळितकी भी महत्त्वपूर्ण सेवा विदित होती है। हम देखते हैं कि चातुर्मास पूर्ण होनेके पश्चात् पुष्पदन्त अपने साथी भूतबळिको छोड़कर जिनपाळित के पास वनवास देशमें पहुँचते हैं। वे विश्वतिसूर्गोकी रचना करके अपना मंतव्य भूतबळिके पास प्रेषित करते हैं। भूतबळि जब प्रंथराजका निर्माण पूर्ण कर छेते हैं, तब वे इन्हीं जिनपाळितके साथ अपनी अभूल्य जीवन निधि-ज्ञाननिधिको पुष्पादन्ताचार्यके समीप भेजते हैं, ताकि उनका भी इस आगाम-रचनाके विषयमें अभिप्राय ज्ञात हो जाय। जिनपाळित योगिराज थे तथा पुष्पदन्त जैसे महामुनिके अत्यन्त विश्वसपात्र थे। भूतबळि खामीने भी उन्हें योग्य समझ अपने समीप स्थान दिया था और अपनी रचना उनके ही साथ पुष्पदन्त स्वामीके पास भिजवाई थी। इससे हमें प्रतीत होता है, कि महान् प्रन्थ रचनाकार्यमें वे भूतबळि स्वामीके समीप अवश्य रहे होंगे। बहुत संभव है, कि भूतबळि स्वामीके तत्त्व प्रतिपादनको छिखनेका कार्य जिनपाळित द्वारा संपन्न हुआ हो। कमसे कम इतना तो दृढ़वापूर्वक कहा जा सकता है, कि इस सिद्धान्तशास्त्रके उद्धार कार्यमें जिनपाळित मुनिराजका विशेष स्थान रहा। इसका वर्णन इसळिए नहीं मिळता, कि पहळे छोग कार्यको प्रधान मानते थे, नामकी ओर प्रायः कम ध्यान रहता था। इतना बड़ा पर्खण्डामम महाशास्त्र निर्मीण करते हुए भी प्रन्थमें जब भूतबळि स्वामीका नाम कहीं भी नहीं आया, तब जिनपाळितका नाम न आना विशेष आश्चर्यप्रव वात नहीं है।

# ग्रंथकी प्रामाणिकता

महावन्थ शास्त्रमें संपूर्ण चर्चा आगमिक तथा अहेतुवाद-त्राश्रित है। त्रागमकी निम्नलिखित परिभाषा प्रस्तुत शास्त्रके विषयमें पूर्णतया चरितार्थ होती है—

## "पूर्वापरविरोधादेर्व्यपेतो दोषसन्ततेः।

द्योतकः सर्वभावानामाप्तव्याहृतिरागमः ॥" -ध० टी० ए० ७८५।

—जो पूर्वीपरिवरोधादि दोषपरस्परासे रहित हो, सर्व पदार्थीका प्रकाशक हो तथा ज्ञाप्तकी वाणी हो, उसे आगम कहते हैं।

षट् खंडागम सूत्रोंकी, विशेषकर महाबन्धकी चर्चा बहुत सूक्म है। उसमें कहीं भी पूर्वापर विरोधका दर्शन नहीं होता। जितना सूक्त चिन्तक एवं विचारक महाबन्धका पारायण करेगा, वह ग्रंथके विवेचनसे उतना ही अधिक प्रभावित होगा। ग्रंथकी विचित्रता यथार्थमें पूर्वापर-अविरोधितामें है। अपने विषयपर प्रकाश डाल्टनेमें आचार्यने किंचित् भी न्यूनता नहीं प्रहर्शित की है। ग्रंथराज आप्तकी कृति है, अतः यह स्वतः प्रमाण है। किसी हेतुवादक्ष साधन-सामग्रीकी आवश्यकता नहीं है। आप्तमीमांसाकार समन्तभद्र स्वामीका कथन है—

"वक्तर्यनाप्ते यद्धेतोः साध्यं तद्वेतुसाधितम् । आप्ते वक्तरि तद्वाक्यात्साध्यमागमसाधितम् ॥ ७८ ॥"

—वक्ता यदि अनाप्त है, तो युक्ति द्वारा जो बात सिद्ध की जायगी। वह हेतुसाधित कही जायगी। और यदि वक्ता आप्त है, तो उनके वचनमात्रसे ही बात सिद्ध होगी। इसे आगम-साधित कहते हैं।

भूतबलिको आप्त किस कारण माना जाय, इस सम्बन्धमें धवला टीकामें सुन्दर तर्कणा की गई है। शंकाकार कहता है सूत्र की परिभाषा है—

> "सुत्तं गणहरकहियं तहेव पत्तेयबुद्धकहियं च। सुदक्षेवलिणा कहियं अभिण्णदसपुव्विकहियं च।।"

—गणधरका कथन, प्रत्येकबुद्ध मुनिराजकी वाणी, श्रुतकेवळीका कथन, अभिन्नद्रशपूर्वीका कथन सूत्र है।

"ण च भूदविलिभडारओ गणहरी, पत्तेयबुद्धी, सुदकेवली, अभिण्णदसपुच्ची वा येणेदं सुत्तं होज ? जिद एदं सुत्तं ण होदि तो ... प्रमाणतं छुदो णव्चदे ?" 'भूतबिल भट्टारक गणधर नहीं हैं। न वे प्रत्येकबुद्ध, श्रुतकेवली अथवा अभिन्नदशपूर्वी हैं, जिससे यह शास्त्र 'सूत्र' हो जाय। यदि यह शास्त्र सूत्र नहीं होता है, तो इसमें प्रामाणिकताका किस प्रकार ज्ञान होगा ?

इस शङ्काके समाधानमें कहते हैं—"रागदोसमोहामावेण पमाणीभृदपुरिसपरंपराये आगत्तादो" (घ० टी० पृ० १२८२)। 'यह अन्ध प्रमाण है, कारण राग-द्रेष-मोहरहित प्रामा-णिकता-प्राप्त प्रकृषपरम्परासे यह प्राप्त हुआ है।'

इस प्रंथमें अप्रामाणिकताका छेदा भी नहीं है। इस सम्बन्धमें वीरसेनाचार्यका कथन महत्त्वपूर्ण है। वे छिखते हैं '—इस प्रकार प्रमाणीभूत महिष्हिण प्रणाछिकाके द्वारा प्रवाहित होता हुआ महाकमें प्रकृति प्राधृतहर अस्त-जल्प-गवाह धरसेन महारकको प्राप्त हुआ। उनने भी गिरिनगरकी चंद्रगुफामें भूतविल, पुष्पदंतको संपूर्ण महाकमें प्रकृति प्राधृत सौंपा। तदनंतर श्रुत-नदीका प्रवाह व्युच्छिल न हो जाय, इस भयसे भव्य जीवोंके अनुमहके लिए उनने 'महाकम्म-प्यिड पाहुड' का उपसंहार करके षट्खण्ड बनाए। अतः त्रिकालगोचर समस्त पदार्थोंको प्रहण करनेवाले प्रत्यक्ष तथा अनंत केवल्रज्ञानसे उत्पन्न हुआ है, प्रमाणस्वरूप आचार्य प्रणालिकाके द्वारा आगत है, प्रत्यक्ष तथा अनुमान प्रमाणसे अवाधित है। अतः यह शास्त्र प्रमाण है। इसलिए 'तम्हा मोक्खिक्खणा भवियलोएण अञ्मेसयव्यो'—मोक्षाभिलाची भव्यात्माओंको इसका अभ्यास करना चाहिए।

पुनः शंकाकार कहता है - 'सूत्र विसंवादी क्यों नहीं है ?' उत्तरमें कहते हैं - 'सूत्रमें

<sup>(</sup>१) "एवं पसाणीभूद्सहरिसिपणालेण आगंत्ण महाकम्मपयिडपाहुडासियजलपहावो घरसेणभडारयं संपत्तो । तेण वि गिरिणयरचंदगुहाए भूदवलिपुष्पदंताणं महाकम्मपयिडपाहुडं सयलं समिपिदं । तदो भूदवलिमडारएण सुद-णइ-पवाहवोच्लेदमीएण भवियलोगाणुग्गहुदं महाकम्पपयिडपाहुडसुत्रसंह-रियकण छप्लंडाणि क्याणि, तदो तिकालगोयरासेस-पयस्यितसय-पच्चक्लाणंत-केवलणाणप्पमयादो पमाणीभूदआइरियपणालेणागदत्तादो, दिद्विद्विवरोहामावादो पमाणमेसो गंथो, तम्हा मोक्लित्यणा अव्भसेयव्यो ।" च्य० टी० सि० ७६२ ।

<sup>(</sup>२) "विसवादी सुचं किण्ण जायदे ? ण, विसंवादकारण-सयलदोखसुक्क-भृदवलि-वयणविणिग्गयस्स सुचस्स विसंवादचित्रोहादो ।" न्ध० टी० सि० पु० १०३३ ।

प्रस्तावना

२७

विसंवादीपना नहीं है, कारण यह विसंवादके कारण संपूर्ण दोषोंसे मुक्त भूतविलक्षे वचनोंसे विनिर्गत है।" पुनः शंकाकर तर्क करता है—'कदाचित् भूतविलने असम्बद्ध देशना की हो?" इसके निराकरणमें वीरसेन स्वामी कहते हैं—''ण चासंवद्धं भृदविलभडारओ परूवेदि, महा-कम्मपपिडिपाहुड-अभियधाणेण ओसारिदासेसराग-दोस-मोहत्तादों"—भूतविल भद्दारक असम्बद्ध प्ररूपण नहीं करेंने, कारण उनने महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके अवधारण करनेसे रागद्वेष तथा मोहका निराकरण कर दिया है।

वक्ताका जब विशिष्ट व्यक्तित्व स्थापित हो जाता है, तब उनकी वाणीमें भी स्वयं विशेषताका अवतरण हो जाता है। इस चर्चासे यह बात भी ज्ञात हो जाती है, कि महाकर्मश्रक्ति प्राश्चतके परिशीळनसे राग, द्वेष तथा मोहका विनाश होता है, तब उस महाशास्त्रके उपसंहारहूप इस संथराजके द्वारा भी रागद्वेष-मोहकी विशेष मन्दता होती है। कषायादिकी विशेष तीव्र अवस्थामें तो मनोवृत्ति महावन्धका अवगाहन भी नहीं कर सकेगी। इसके ळिए अंतःकरण वृत्तिकी निर्मळता तथा निश्चिन्तताकी परम आवश्यकता है। गृहस्थ सहश आकुळतापूर्ण श्रमण भी इस शास्त्रका रसास्वाद नहीं कर सकता। श्रमण सहश मनोवृत्ति तथा पवित्र परिणतियुक्त व्यक्ति इस महाशास्त्रका सम्यक् परिशीळन करनेमें समर्थ होगा। गार्हास्थिक आकुळतावाळा व्यक्ति इस अध्रतनिधिका आनन्द न ले सकेगा। प्रतीत होता है, इस बातको ळक्त्यमें रखकर सर्वसाधारणको इस ज्ञानसिन्धु- में अवगाहन करनेका पात्र नहीं कहा।

# मङ्गल-चर्चा

जैन शास्त्रकार अपने शास्त्रके प्रारम्भमें जिनेन्द्र भगवान्के गुणस्मरणरूप मंगळ रचना करते हैं। इसका कारण आचार्य विद्यानिद् यह बताते हैं कि ''अभिमतफळ-सिद्धिका उपाय सुत्रोध है, वह शास्त्रसे प्राप्त होता है और शास्त्रकी उत्पत्ति आप्तसे होती है, अतः शास्त्रके प्रसादसे प्रवोध प्राप्त पुरुषोंका कर्तव्य है कि आप्तको अपनी प्रणामाखाळ अपित करें, कारण सत्युरुष अपने पर किए गए उपकारको नहीं भूळते।'

मंगळके विषयमें तिलोयपण्णतिमें कहा है-

"पढमे मंगलवयणे सिस्सा सत्थस्स पारगा होति । सन्झिम्मे णिव्विग्धं विज्जा, विज्जाफलं चरिमे ॥ ११२९ ।"

प्रथके आरम्भमें मंगल पाठसे शिष्य लोग शास्त्रके पारगामी होते हैं। मध्यमें मंगलके करनेसे निर्विच्न विद्याकी उपलब्धि होती है तथा अन्तमें मंगल करनेसे विद्याका फल प्राप्त होता है। महाबन्धका प्रथम पत्र नष्ट हो गया है, अतः प्रथके आदिमें क्या मंगल स्रोक या सूत्र रहे,

<sup>(</sup>१) "अभिमतफलिखरेन्युपायः सुनोधः
प्रभवति स च शास्त्राचस्य चोत्पत्तिराप्तात्।
इति भवति स पूज्यः, तत्प्रसादमञ्जूषे–
र्न हि कृतसुपक्षारं साधवो विस्मरन्ति॥" –ऋो० वा० पू० २ ।

इसका परिज्ञान नहीं हो सकता । यह भी कल्पना हो सकती है, कि कपायप्राश्चतके समान यहां भी मंगल न किया गया हो । कषायप्राश्चतकी टीकामें बीरसेन स्वामी लिखते हैं—"ववहारणय-मिस्सिद्ण गुणहरभडारयस्स पुण एसो अहिप्पाओ, जहा-कीरउ अण्णत्थ सन्वत्थ णियमेण अरहंतणमोक्कारो, मंगलफलस्य पारद्विकिरियाए अणुवलंभादो । एत्थ पुण णियमो णित्थ, परमागम्रवजोगिन्म णियमेण मंगलफलोवलंभादो । एदस्स अत्थविसेसस्स जाणावणटठं गुणहरभडारएण गंथस्सादीए ण मंगलं कयं।" (११९)।

"व्यवहार नयकी अपेक्षा गुणधर भट्टारकका यह अभिप्राय है कि परमागमके अतिरिक्त अन्यत्र सर्वत्र नियमसे अरहंत-नमस्कार करना चाहिए, कारण प्रारब्धिकयाओं में मंगळफळ-विंदनव्यंसकताकी अनुपळिथ है। यहां इस बातका नियम नहीं है। परमागममें उपयोग ळगलेपर नियससे मंगळके फळकी प्राप्ति होती है। इस अर्थविशेषका परिज्ञान करानेके ळिए गुणधर भट्टारकने श्रंथके आदिमें मंगळ नहीं किया।

यह विवेचन आपाततः विरोधात्मक दृष्टिगोचर होता है; किन्तु अनेकान्त शैळीके प्रकाशों इनका समाधान स्वयं हो जाता है।

महाबन्धके मंगळके विषयमें धवळा टीकाके चतुर्थ वेदना नामक खण्डमें महत्त्वपूर्यों सामग्री प्राप्त होती हैं। उसमें आचार्य वीरसेन स्वामी ळिखते हैं— "'निवद्ध और अनिवद्धके भेदसे मंगळ दो प्रकारका हैं। तब फिर वेदना खण्डके आदिमें 'णमो जिणाणं' आदि मंगळ सूत्र हैं, वे निवद्ध मंगळ हैं या अनिवद्ध मंगळ ? वे निवद्ध मंगळहर नहीं हैं। इति आदि चौबीस अनुयोग हैं अवयव जिसके ऐसे महाकर्मप्रकृति प्राश्चतके आदिमें गौतमस्वामी द्वारा प्ररूपित मंगळको भूतवळि भट्टारकने वहांसे उठाकर वेदना खण्डके प्रारंभमें स्थापित कर दिया, इस कारण इसे निवद्ध मंगळ माननेमें विरोध आता है। वेदनाखण्ड तो महाकर्मप्रकृति प्राश्चत नहीं है। अवयवको अवयवी माननेमें विरोध है। अर्थात् वेदना खण्ड अवयव है उसे महाकर्म प्रकृति प्राश्चत हि। अर्थात् कर अवयवी माननेमें विरोध आता है। भूतवळि तो गौतम हैं नहीं, विकळ श्रुतके धारी धरसेनाचार्यके शिष्य भूतवळिको सकळ श्रुतकारी वर्धमान भगवान्के शिष्य गौतम माननेमें विरोध है। जिबद्ध मंगळ माननेमें कारण रूप अन्य प्रकार है नहीं, अतः यह अनिवद्ध मंगळ है।"

आचार्य अपनी तर्कशैलीसे इसे निवद्धमंगल भी सिद्ध करते हैं। महापरिमाणवाले गणधरदेव रचित वेदना खण्डके उपसंहाररूप वेदनाखण्डमें वेदनाका अभाव सर्वथा नहीं है। उनमें प्रमेचकी दृष्टिन कथित्रत्त ऐक्य हैं। आचार्य भूतबिल और गौतममें भी कथित्रत्त खोतित करते हुए कहते हैं—"अथवा भूदवली गोदमो चेव, एगाहिष्पायत्तादो; तदो सिद्धं णिबद्धमंगलत्तमिष् ।" अथवा भूतबिल गौतम है, कारण उनके अभिप्रायमें एकत्व है।

<sup>(</sup>१) "णिवद्धाणिवद्धभेएण दुविहं मंगलं । तत्येदं कि णिवद्धमाहो अणिवद्धभिदि । ण ताव णिवद्धमंगलिमिदं ? महाकम्मपयिडपाहुडस्स किद्यादिच्छवीस-अणियोगावयवस्स आदीए गोदमसामिणा परूविदस्स भूदबलिभडारएण वियणाखंडस्स आदीए मंगलट्टं तत्तो आणेदूण ठविदस्स णिवद्धचितरोहादो । ण च वियणाखंडं महाकम्मपयिडपाहुडं, अवयवस्स अवयिचचितरोहादो । ण च भूदवली गोदमो, विगलच्छदघारयस्स घरसेणाइरियसीस्स भूदबलिस्स स्वलस्य सम्बस्ट्यमाणतेवासिगोदमचितरोहादो । ण च अण्यो प्यारो णिवद्धमंगलचस्स हेदुभूदो अस्य । तम्हा अणिवद्धमंगलांमदं।"

यहां निबद्ध, अनिबद्ध मंगलके विषयमें विशेष प्रकाश डालना उचित प्रतीत होता है। अलंकार चिन्तामणिमें लिखा है—

"स्वकाव्यमुखे स्वकृतं पद्यं निबद्धम् , परकृतभनिबद्धम् ।"

इससे यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि स्वक्टत मंगल निवद्ध है और अन्यरचित अनिवद्ध है। धवला टीकाकी आदर्श प्रतिमें लिखा है—''जो सुत्तसादीए सुत्तकत्तारेण क्यदेव-दाणमोक्कारों तं णिवद्धमंगलं।" —अर्थात सूत्रके आदिमें सूत्ररचिवताके द्वारा रचित देवता-नमस्कार निवद्ध मंगल है। "जो सुत्तस्सादीए सुत्तकत्तारेण णिवद्धो देवदाण-मोक्कारों तमणिवद्धमंगलं।" सूत्रके आदिमें सूत्र रचिवताके द्वारा निवद्ध (अर्थात् रचित नहीं किन्तु अन्य रचितको उठाकर लया गया) देवता-नमस्कार रूप अनिवद्ध मंगल है। कैसे—'णमो जिणाणं' आदि मंगलसूत्र, गौतमस्वामी रचित महाकम्मपयिष्ठपाहुहसे उठाकर वेदनाखण्डके प्रारंभमें मंगल बनाए जानेसे 'अनिवद्धमंगल' है। इसी प्रकार अनिवद्धमंगलत्व 'णमो अरिहंताणं' आदि णमोकारमन्त्रको प्राप्त होता है। धवलाकी मूल प्रतिके अनुसार जव यह मन्त्र अनिवद्ध मंगलत्वक है, तव यह अपने आप स्पष्ट हो जाता है, कि पुष्पदन्ताचार्य इसके रचियता नहीं हैं। ऐसी स्थितिमें इस अपराजित मन्त्रके विषयमें यह उक्ति अवाधित रहती है—

"अनादिमृत्तमन्त्रोऽयं सर्वविध्नविनाश्चनः। मङ्गलेषु च सर्वेषु प्रथमं मंगलं मतः॥"

विद्यानुवादपूर्वमें गणधरदेवने अंगुष्ठप्रसेना आदि सात सौ अल्पविद्याओं, रोहिणी आदि पांच सौ महाविद्याओंका, अष्टांग महानिर्मित्तोंका एक करोड़ दस छक्ष पदों द्वारा वर्णन किया है। इस महाशास्त्रके आधारपर रचित संक्षित्र रूपधारी विद्यानुशासन शंथ फल्टणमें देखा। इस अंथमें मंत्रों आदिका विशेष विश्वाद वर्णन किया गया है। इसमें गणधरवल्य मंत्रको देखनेपर ज्ञात हुआ, कि महाबंध टीकाके प्रारम्भमें छापे गए णमो जिणाणं आदि चवालीस मंगल मंत्र गणधरवल्य मंत्रके अंगरूप हैं। विद्यानुशासनमें इस मंत्रको बहुत प्रभावशाली कहा है । भक्तामरकथा यंत्रमंत्र सहित छपी है। उसके यंत्रोंमें णमो जिणाणं आदि मंत्रोंका प्रहण किया गया है। यह बात महाबंधके मंगलस्त्रोंके नुलनात्मक टिप्पणमें देखनेसे विदित हो जायगी, कि किस भक्तामरयंत्रमें महावन्धका कौनसे मंगलस्त्रत्रके साथ साहश्य है। 'णमो जिणाणं' आदि मंगलस्त्र गौतम गणधर द्वारा निबद्ध हैं। यह वीरसेन स्वामी धवलाटीकामें बताते हैं। वे यह भी कहते हैं, कि ये महाकन्मपथिल पाहुक मंगलरूप हैं, जिनको भृतविल भद्वारकने अपने शास्त्रमें उठाकर रखे और अपने मंगलस्त्र स्वीकार किए—"महाकम्मपयिल पहुक्स किद-आदिचउवीस अणियोगावयवस्स आदीए गोदमसामिणा परुविदस्स मृद्विलमहारएण वेयणासंबहस्स आदीए मंगलकु ततो आणेद्ण ठिविदस्स।" प्र ७५५-५६)।

<sup>(</sup>१) "विद्यानां अनुवादः अनुक्रमेण वर्णनं यस्मिन् तद्विद्यानुवादं दशमं पूर्वम् ।"

<sup>⊸</sup>गो॰ जी॰ प्र॰ टी॰ ३६६।

<sup>(</sup>२) "नित्यं यो गणसृन्मन्त्र विश्वद्धः सन्यठत्यसुम् । आस्रवस्तस्य पुष्यानां निर्वरा प्रापकर्मणाम् ॥ न स्यादुपद्रचः कश्चित् व्याधिभृतविषादिभिः । सदसद्वीक्षणं स्वप्ने समाधिश्च भवेन्मृतौ ॥"

गणधरवलय मंत्रको विद्यानुशासनमें 'गणभृत्मन्त्रं' कहा है। उस मंत्रमें णमो जिणाएं आदिकी साधनाविधि बताई है और समझाया है, कि किस किस मंत्रके द्वारा किस किस रोगादि विपत्तियोंका निवारण एवं इष्ट साधना की जा सकती है। णमो जिणाणं आदि स्त्र गणधरदेव द्वारा प्ररूपित हैं, उनका गणधरमंत्र, भक्तामरयंत्रमंत्रमें उपयोग किया गया है। भक्तामरस्तोत्रके रचिवता मानतुंगमुनि मांत्रिक विद्वान् तथा योगी थे। उनने अपने स्तोत्रके साथ विशेष सामध्येवान् गणधर स्वामी द्वारा निरूपण किए गए मंत्रोंको उसी प्रकार अपनाया, जैसे भृतविष्ठ आचार्यने भी उन्हें प्रहण किया।

वास्तवमें वे मंत्र गणधरोक्त हैं। गणधरवलय मंत्र पाठमें णमो जिणाणं आदि सूत्रोंके वूर्वमें लिखा है "ॐ णमो अरिहंताणं, ॐ णमो सिद्धाणं, ॐ णमो आइरियाणं, ऊँ णमो उवज्झायाणं, ऊँ णमी लोएसव्यसाहृणं" ये मंगल्यांत्र णमोकारमंत्रसे विशेष भिन्न नहीं हैं। यहां केवल 'ॐ' शब्द की अधिक योजना हुई है। इन मंत्रोंके उल्लेखके साथमें किसी मंत्राराधनामें 'णमो अरिहंताणं, णमो जिणाणं. णमो विउच्वगडडिएत्ताणं मंत्रोका जाप बताया है, तो किसी में पंचपरमेछी वाचक अन्य णमोकार मंत्रके अंशोंका उपयोग किया है। इस विवेचनका निष्कर्ष यह है, कि जिस प्रकार "णमी जिणाण" त्रादि मंगलसूत्र भूतविल द्वारा संगृहीत हैं, प्रथित नहीं हैं, उसी प्रकार णमोकार मंत्ररूपसे ख्यात अनादि मूलमंत्रनामसे वंदित 'णमो अरिहंताणं आदि भी पुष्पदन्त आचार्य द्वारा संगृहीत है. ग्रथित नहीं है । इसी कारण वीरसेन स्वामीने धवळाटीका (१।४१) में इसे अनिबद्ध मंगळ कहा है. कारण अलंकारचिन्तामणि-कारने 'प्रकृतसनिवद्ध' कहकर अनिबद्धत्वके स्वरूप पर प्रकाश डाला है। आदर्श प्रतिके पाठमें परिवर्तन धवला टीकाके प्रथम भागमें हो जानेसे यथार्थमें 'विनायकं प्रक्रवीण: वानरम्' वाली बात हो गई। पुष्पदन्त स्वामी मंत्रशास्त्रके महान् ज्ञाता थे। उनने धरसेन गुरु द्वारा परीक्षार्थ दिए गए अशुद्धमंत्रको मंत्रशास्त्रके व्याकरणके अनुसार शुद्ध करके उसे सिद्ध किया था। अतः गुरुदेव धरसेन स्वामी द्वारा प्रतिपादित महाकम्मपयि नामक परमागमको उपसंहार रूप करके यन्थरचनाके महान कार्य निमित्त उनने णमोकारमंत्रको ही अपना मंगळ बनाया कारण यह मंत्र—'मंगलाणं च सव्वेसिं पदमं होड मंगलं' रूपसे प्रसिद्ध रहा है।

### श्रेष्टमंगल अनादिमंगल

इस विवेचनसे यह ज्ञात होता है कि समाजमें परंपरासे प्राप्त 'णमोकारमंत्र अनािं मूळ-मंत्र हैं' यह प्रसिद्धि निराधार नहीं है। विश्व अनािंदि है। मोक्षमार्ग अनािंदि है, उसके उपदेष्टा तीर्थंकरािंदि परमदेशोंका प्रार्डमीव भी परंपराकी दृष्टिसे अनािंदि है। तीर्थंकर वर्धमान भगवानकी दिव्यध्विन सुनकर गौतम स्वासीने द्वादशांगकी रचना की, उसमें यह अनािंदमूलमंत्र आया। उनके पूर्ववर्ती सर्वेज्ञ तीर्थंकर प्रभुने जो जो तत्त्व दिव्यध्विन द्वारा प्रकाशित किये, उन्हें तत्कालीन गणधर देवने द्वादशांग वाणी रूपमें रचे। इस अपेक्षासे अनािंद जिनवाणीका अंग होनेसे णमोकार-मंत्र अनािंदमूलमंत्र है, यह निश्चय रखना उचित तथा कल्याणकारी है। महाबंधके प्रारम्भमें भूतविल स्वामीन मंगल रचना की या नहीं, इस शकाका निराकरण वीरसेन स्वामीके इस प्रकाशसे हो जाता है, कि वेदनाखण्डका मंगलाचरण वर्गणा नामक पांचवें झौर महावंध नामक छठवें खण्डका भी मंगलाचरण समझना चाहिए, कारण वर्गणाखण्ड तथा महावंधके आदिमें मंगल नहीं किया गया हे—

"उवरि उच्चमाणेसु तिसु खंडेसु कस्सेदं मंगलं? तिण्णं खंडाणं; कुदो ? वम्मणा-महाबंधाणमादीए मंगलाकरणादो ।" ( ध० टी० सि० ७५६ )।

एंक वेदना खण्डका मंगळाचरण अन्य दो खण्डोंका मंगळ कैसे हो जायगा ? यह शंका ठीक नहीं है, कारण कृतिके आदिमें उक्त इसी मंगळकी रोष तेईस अनुयोग द्वारोंमें प्रवृत्ति है। इस कथनका भाव यह है कि गौतमखामीने चौबीस अनुयोग द्वारोंके प्रारम्भिक कृति अनुयोग द्वारोंके आरम्भमें मंगळ रचना की है, शेष तेईस अनुयोग द्वारोंके आरम्भमें रचना नहीं की, अतः जैसे कृति अनुयोग द्वारका मंगळ तेईस अनुयोग द्वारका मंगळ होगा, वहीं न्याय यहां भी ळगाना चाहिए, इस आधारसे वेदनाखण्डके मंगळसूत्र वर्गणा तथा महाबंधके मंगळ सूत्र भी समझना चाहिए। इससे यह परिज्ञान होता है, कि महाबंधका मंगळ वेदनाखण्डके प्रारम्भमें विद्यमान है।

#### मंगलपचके रचयिता

अब हमारे समक्ष एक दूसरी कठिनता उपस्थित होती है। वोंक 'णमो जिणाणं' आदि सूत्रोंके पहले 'सिद्धा दद्धहमला' आदि छह मंगलपद्य पाए जाते हैं। ये भी क्या गणधरदेव कत हैं जिनको भूतबिल स्वामीने अपनाया है ? विदित होता है कि मंगलपद्य गणधरदेवकी कृति नहीं है और न भूतबिल स्वामीकी ही रचना है। किन्तु वीरसेनाचार्यने ये पद्य बनाए हैं, ऐसी हमारी धारणा है। उसका कारण इस प्रकार हैं—णमो जिणाणं ॥१॥ सूत्रके अन्तमें टीकाकार वीरसेन स्वामीने लिखा है—"एवं दव्विष्टियजणाणुग्गहणद्धं णमोक्कारं गोदमभडारओ महाकम्मप्यिडपाहुडस्स आदिहि काऊण पज्यवट्ठियणयाणुग्गहण्यं उत्तरसुत्ताणि भणदि णमो ओहिजिणाणं ॥२॥" ये वाक्य द्वितीय सूत्रकी भूमिकारूप हैं। 'सिद्धा दद्धहमला' आदि पद्यो पर कोई टीका नहीं की गई है। वीरसेन स्वामी सहश विस्तृत रचनाकार उन पद्यों पर टीका किए बिना न रहते, यदि वह गणधरदेव या भूतविल आचार्यकी कृति होती।

मंगल पद्योंका क्रमांक स्वतंत्र हैं और सूत्रोंका भी क्रमांक पृथक है।

'णमो जिणाणं' इस स्त्रकी टीकामें मंगलके विषयमें विशेष ऊहापोहात्मक चर्चा द्व आचार्य वीरसेनने प्रकाश डाला है। यदि मंगलपद्य टीकाकार कृत न होते, तो यह चर्चा मंग् पद्य रचनाकी टीका रूपमें पहले ही वर्णित होती। एक बात यह भी है कि वीरसेन स्वामीक शैली भी ऐसी मिलती है, कि वे नवीन प्ररूपणा या नवीन खण्डके प्रारम्भमें मंगलपद्य बनाते हैं। इन कारणों से यह निश्चय करना पड़ता है कि मंगलपद्य वीरसेन रचित हैं और मंगलस्त्र भगवान गौतम गणधर रचित हैं।

<sup>(</sup>१) ''कयं नेयणाए आदीए उत्तं मंगळं सेसदोलंडाणं होदि ? ण, कदीए आदीहि उत्तस्त एदस्सेव मंगळस्त सेसतेबीस-अणियोगदारेसु पउत्तिदंसणादो । महाकम्मपयिडपाहुडचणेण एदेसि पि एगचदंसणादो ।'' —भा० टी० सि० ७५६ ।

जिस प्रकार गौतम गणधरके मंगळसूत्रोंको भृतविळ स्वामीने अपनी रचनाका मंगळ बनाया, तदनुसार इस हिन्दी टीकामें भी वीरसेन स्वामीके मंगळपद्योंको हमने विध्न-विनाश निमित्त अपने मंगळरूपमें ब्रहण किया।

## प्रतिलिपिके विषयमें

महाबन्धकी मूळ प्रति ताङ्पत्रपर कन्नड़ लिपिमें है। माषा प्राक्त है। प्राचीन प्रति होनेके कारण उसकी लिपि भी पुरातन कन्नड़ है। महाबन्धमन्थ २१९ ताङ्पत्रों में है। इसके आरम्भके २६ ताङ्पत्रोंका महाबन्धमें कोई सम्बन्ध नहीं है। उसमें सत्कर्मपञ्जिका है, जो पर्खण्डागमके अन्य विषय स्थळोंपर प्रकाश डाळती है। महाबन्धका प्रारम्भिक ताङ्पत्र अजुपळच्य है। सम्पूर्णप्रन्थके १४ पत्र नष्ट हो चुके हैं। इससे ळगभग तीन-चार सहस्र रळोक प्रमाण शास्त्र तो सदाके लिए हमारे दुर्भाग्यसे चळा गया। कहीं कहीं पत्र इतस्ततः शुटित भी हैं। इसके कारण अनेक महत्त्वपूर्ण स्थळोंका अवबोध नहीं हो सकता, तथा किसी विषयका सहसा रसमंग हो जाता है, कारण प्रसंग-परम्पराका अभाव हो गया है। ऐसे अवसरपर हृदयमें परिताप जत्मन होता है, कि हमारी असावधानीके कारण उस महानिधिका अंश छप्त होगया, जो जगतके कल्याण निमित्त धरसेन स्वामीने भूतविछ मुनीन्द्रके द्वारा बड़ी कठिनतासे नष्ट होनेसे बचाया था। आज उस छप्त अंशकी पूर्तिक कथा ही दूर, उसकी पंक्तियोंकी पूर्ति करना भी असम्भव है, कारण भूतविछ स्वामी सहश क्षयोपशम किसे प्राप्त है ?

महाबन्धमें प्रकृति बन्धका वर्णान ताड़पत्र ५० पर्यन्त है। महाबन्धके प्रस्तुत भागमें २२ ताड़पत्रोंका मूळ तथा अनुवाद छापा जा रहा है। स्थितिबंध पत्र नं० ११३ पर्यन्त है तथा

आचार्य महाराज सहरा किसी महान आत्माके अन्तःकरणमें श्रुतरक्षाकी मावना यदि पहले उत्पन्न हुई होती, तो आज तीन चार हजार खोकोंका विनाश न हो पाता ।

<sup>(</sup>१) घ॰ टीकामें (माग १,४९ भूमिका) यह उल्लेख सम्मादक जीने किया है कि तुम्बुल्याचार्यने छठवें खण्डपर सात हजार खोक प्रमाण पञ्जिका लिखी। पूर्वोक्त पञ्जिकाका महावन्यसे कुछ भी सम्बन्य नहीं है। यह अन्य टीका होगी।

<sup>(</sup>२) आचार्य १०८ श्री शान्तिसागर महाराजने २ वर्ष दुए महावन्यके मूळ सूत्रोंकी प्रतिलिपि करके मैजनेके बारेमें हमारे पास पत्र मिजनाया था। उत्तरमें हमने समाचार मेजा कि समस्त महावन्य स्तातमक ही है। इसमें टीकाका अंश सिमालित नहीं है। इतनी ४० हजार प्रभाण प्रतिकी नकळ विना लेख के नहीं बन सकती। प्रन्थमें तीन चार हजार प्रमाण क्लोक ताइपत्र जीर्ण होनेसे नष्ट होगए। इतने समाचारने आचार्य महाराजकी प्रशान्त आसामें महान पीड़ा पैदा कर दी। उनने हमसे स्वयं कहा था, "उम्हारे पत्रसे चित्तमें बहुत दुःख हुआ और मय हुआ कि कहीं आये जाकर रोषांश भी छप्त न हो जाय। इससे ताम्रपत्रमें इन शास्त्रोंकी खुदाई होनेपर बहुत काळ पर्यन्त इन सिद्धान्तप्रन्थोंके लोप या नाशका मय न रहेगा। अतः तुम्हारे पत्रके कारण ही जिनवाणी जीर्णोद्धारक संघन्नी इस कार्यानिमित्त स्थापना को गई है।" उस संस्थामें लगभग दो लक्ष स्था एकत्रित हो चुके हैं।

प्रस्तावना ३३

अनुभागवन्यका वर्षां न १७० नं ० के ताड़पत्र तक है। प्रदेशवन्य २१९ वें नं ० के ताड़पत्र तक है। ताड़पत्रकी प्रतिका समय प्राचीन कन्नड़ीको देखकर पं ० छोकनाथ जी स्चित करते हैं कि ताड़पत्रकी प्रति छगभग सात या आठ सौ वर्ष प्राचीन होगी। वे यह भी स्चित करते हैं, कि सहावन्यकी ताड़पत्रराशिमें चार पाँच त्रुटित पत्र भी अछग हैं, जो किसी किसी प्रकरणके त्रुटित अंशके पूरक प्रतीत होते हैं। उनका सम्बन्ध प्रकृतिवन्धसे नहीं है। उन पत्रोंको आगेंके खण्डोंकी प्रतिमें रखा है। सम्पूर्णप्रन्थके २१९ पत्रोंमेंसे पश्चिकाके २७ तथा विनष्ट १४ पत्रोंके घटानेसे उपछड़्य प्रन्थ १७९ ताड़पत्र प्रमाण है।

महाबन्धकी प्रतिलिपिकी शुद्धताके लिए पूर्वोक्त विद्वानों द्वारा ताड्पत्रकी मातृप्रतिसे अपने पासकी प्रतिका पुनः मिलान करवाया है। इससे आशा है, कि यह मातृप्रतिके प्रतिकूल न होगी।

#### महाबन्धका प्रभाव

समस्त जैनवाङ्मयमं बन्धके विषयमं महाबन्ध श्रेष्ठ रचना है। अत्यन्त प्राचीन, पृत्य तथा प्रामाणिक ग्रन्थ होनेके कारण यह महाज्ञास्त्र भूतबिल स्वामीके परचाहर्ती प्रायः सभी महान् ज्ञास्त्रकारींका बन्धके विषयमं मार्गदर्शक रहा है। तत्त्वार्थवार्तिकालंकारके देखनेसे ज्ञात होता है, कि अकलङ्क स्वामीपर महाबन्धका प्रभाव पड़ा है। वे महाबंधको 'आगम' शब्दसे संकीर्तित करके अपना आदर तथा श्रद्धाका भाव व्यक्त करते हुए प्रतीत होते हैं—

"आगमे श्रुक्तं मनसा मनः परिच्छिय परेषां संज्ञादीन् जानाति, इति मनसा-त्मनेत्यर्थः । तमात्मनावबुध्यात्मन परेषां च चिन्ता-जीवित-मरण-सुख-दुःख-लामा-लामादीन् विजानाति । व्यक्तमनसां जीवानामर्थं जानाति, नाव्यक्तमनसाम् ।"

-त० रा० पृ० ५८।

"मणेण माणसं पिडविंद इत्ता परेसिं सण्णासिद मिदिविंदािद विजाणिद । जीविद मरणं लाभालाभं सुहदुक्खं णगरिविणासं देहिविणासं जणपदिविणासं अदिवृद्धि-अणाबुद्धि-सुबुद्धि-सुभिक्खं दुभिक्खं खेमाखेमं भयरोगं उद्भमं इद्भमं संममं णोवत्तमणाणं जीवाणं णोवत्तमणाणं जीवाणं जाणिदि ।" —महाबंध पृ० २४, २५।

गोम्मटसारपर भी महाबन्धका प्रभाव स्पष्टतया हम्गोचर होता है। उदाहरणार्थ, इस प्रकृतिबंधाधिकारके बंधसामित्तविचय अध्यायसे तुल्ला करें, तो पता चलेगा, कि यहाँ विणित कमेंप्रकृतियोंके बंधकों अबंधकों आदिका कथन गोम्मटसार कमेंकाण्डकी 'मिच्ल्ल्यतहुंडसंढां' आदि गाथा ९५ से १२० तक पद्यरूपमें निवद्ध है। महाबंधमें बंधके सादि अनादि ध्रुव अध्युवरूप मेदोंका वर्णन ३३-४३ पृष्ठपर किया गया है। वह गोम्मटसार कमेंकाण्ड गाथा १२२ से १२४ में निरूपित हुआ है।

महावन्धके पृ० २१-२४ में 'ओगाहणा जहण्णा' आदि सोळह गाँथाएँ हैं, वे तनिक परिवर्तनके साथ गोम्मटसार जीवकाण्डकी ज्ञानमार्गणामें वर्णित हैं।°

<sup>(</sup>१) समस्त महावन्य गद्यरूप रचना है। इसमें पूर्वोक्त १६ गाथाओं के सिवाय अन्य पद्यरचनाका अभाव है। स्थितिवंधाधिकारादिमें दो तीन गाथाएँ और पाई जाती है।

अन्य आगमपर महाबन्धका प्रभाव प्रकट ज्ञात होगा, जहाँ भी उनमें महाबन्धके प्रमेय सम्बन्धी चर्चो की गई है, कारण बंधविषयके प्रतिपादक महाबंधसे प्राचीन प्रन्थराजकी अनुपळव्धि है।

# महाबन्धके परिशीलनकी उपयोगिता

भौतिक उपयोगितावादी महाबन्धको देखकर आनन्दामृत पान नहीं कर सकेगा, कारण उसकी दृष्टिमें बाह्य पदार्थोंकी उपलब्धि ही आत्मोपलब्धि है। अनेक व्यक्तियोंकी यह धारणा रही है कि इन सिद्धान्तप्रन्थोंमें अपूर्व तथा अश्रुतपूर्व विद्याका भंडार है, जिसके बलसे लोहा सोना रूपमें परिणत किया जा सकता है, आकाशमें विमान उड़ाये जा सकते हैं आदि विविध वैज्ञानिक चमत्कारोंका आकर होनेकी मधर कल्पनाके कारण छोगोंकी इन शास्त्रोंके प्रति अत्यधिक ममता रही: किन्तु प्रत्यक्ष परिचयके द्वारा जब यह ज्ञात होता है, कि महाबन्धमें केवल प्रकृति, स्थिति, अनुभाग तथा प्रदेशरूप बंधचतुष्ट्रयका सूक्ष्म एवं विस्तृत वर्णान है, तब वह सोचता है, इससे हमें करना क्या है ? अपना काम करो, ऐसी रचनाओं में अपने बहुमूल्य समयका व्यय क्यों किया जाय ? आपाततः यह दृष्टि प्रिय तथा आकर्षक मालूम पड़ती है, किन्तु ज्ञानवान व्यक्तिको यह विचार अविद्यान्धकारपूर्ण प्रतीत होता है। छौकिक अर्थभक्त अनर्थकी उत्पादक तथा आत्मनिधिका छोप करनेवाछी सामग्रीको सर्वस्व मानता है। वह इन प्रंथोंमें भौतिक विज्ञानकी सामग्री न पा निराश होता है, किन्तु ज्ञानवान तथा आत्मनिधिके वैभवको समझने वाला अनुभव करता है. कि वास्तविक वैज्ञानिक चमत्कारपूर्ण सामग्रीसे यह महाशास्त्र आपूर्ण है। आत्मा अपने प्रयत्नसे कर्मों के जालमें फँसता है । जो ज्ञान नामक सामग्री बंधनको और पुष्ट करती है, वह तो महान श्रविद्या है। श्रष्ठ कला, विद्या, विज्ञान या चमत्कार तो इसमें है कि यह आत्मा कर्मोंकी राशिको पृथक् करके अपने अनंत तथा अमर्यादित विभूतियोंसे अलंकत 'आत्मत्व' को अभिन्यक करे। भगवान वृषभदेवने आसमुद्रान्त विशाल साम्राज्यको छोड्कर 'आत्मवान' की 'प्रतिष्ठा प्राप्त की थी। अर्थशास्त्री रुपयों के हानिलाभपर ही दृष्टि रखता है, किन्तु ज्ञानी जीव आत्माके स्वरूपको ढकने वाळे आस्त्रवको हानि तथा संवर और निर्जराको अपना छाम समझता है। वही सच्चा संपत्तिशाळी है, जिसे आत्मत्वकी उपलब्धि है और वहीं चमत्कारपूर्ण शक्ति विशिष्ट है, जिसने कर्मराजिको चुर्ण किया है तथा इसमें उद्योग करता रहता है।

नाटक समयसारमें कितनी सुन्दर बात कही गई है— 'जे जे जगवासी जीव थावर जंगम रूप, ते ते निज बस किर

"जे जे जगनासी जीव थानर जंगम रूप, ते ते निज वस किर राखे वल तोरिके।
महा अभिमानी ऐसो आस्नव अगाध जोधा, रोपि रण थंभ ठाड़ो भयो मूछ मोरिके।।
आयो तिहि थानक अचानक परमधाम, ज्ञान नाम सुभट सवायो बल फेरिके।
आस्नव पछाऱ्यो रणथम्भ तोड़ि डाऱ्यो ताहि निरिष्व बनारिस नमत कर जोरिके।।"

<sup>(</sup>१) "विहाय यः सागरवारिवाससं वधूमिवेमां वसुषावधूं सतीम् । सुसुक्षुरिक्ष्वाकुकुळादिरात्मवान् प्रसुः प्रवनाज सहिष्णुरच्युतः ॥" -बृह्स्व० ह ।

अभिमानी आस्रव सुभटको पछाइकर विजय प्राप्त करतेवाले आत्मज्ञानीको महावन्ध-सहरा शास्त्र अपूर्व वल प्रदान करते हैं। कर्मोंका आत्माके साथ जो वंध है, वह इतना सुदृढ़ और सूच्म है कि भयंकरसे भयंकर श्रस्तश्चादिके प्रहार होनेपर भी उसपर कुछ भी असर नहीं होता। आध्यात्मिक शक्तिके जागृत होते ही कर्मोंका सुदृढ़ बंधन ढीला होने लगता है। ऐसे ग्रंथ उस आत्मीक तेजको प्रशृद्ध करते हैं, जिसके द्वारा यह आत्मा कर्मवंधनके प्रपंचसे सुक्त होनेके मार्गों लग जाता है। कर्मोंके प्रपंचसे छूटनेका उपाय ही यथार्थ में सबसे बड़ा चमत्कार है। संसारके समस्त भौतिक चमत्कार और अन्वेषण एक और रखकर दूसरी ओर कर्मनाश करनेकी आत्मचातुरी अथवा चमत्कारको रख संतुलन किया जाय, तो वह श्रात्मवोधकी कला ही श्रेष्ठ निकलेगी, जो श्रमंतमवसे बँवे हुए अनंत दुःखोंके मुलकारण कर्मोंका पूर्णतया उन्मूलन कर आत्मामें अनंतझान, अनंतदर्शन, अनंतवीर्य तथा अनंतसुखको श्रमिव्यक्त कर देती है। भौतिकताकी आराधनासे श्रात्मवका हास ही हुआ करता है। इसका ही कारण है जो जीव श्रमंत्र को भूलकर 'पर' का उपासक बनता है। अनादि कालसे मोह-महाविद्यालयमें श्रभ्यास करने वाला यह जीव जहाँ भी जाता है और जिस किसी पदार्थके संपर्कमें आता है, वहाँ वह या तो आसक्ति धारण करता है या द्वेषभाव रखता है। वीतरागताका प्रकाश कभी भी इसकी जीवनवृत्तिको श्रालोकित न कर पाया।

महाबन्धसहरा शास्त्रके परिशीळनसे आत्माको पता चळता है, कि किस किस कर्मका मेरे साथ सम्बन्ध होता है, उसके स्वरूपादिका विशद बोध होनेसे राग, द्वेष तथा मोहका अध्यास एवं अभ्यास मंद होने ळगता है। आर्त और रोद्र नामक दुर्ध्योनोंका अभाव होकर धर्मध्यानकी विमळ चिन्द्रिकाका प्रकाश तथा विकास होता है जो आनन्दामृतको प्रवाहित करती है और मोहके संतापका निवारण करती है। समुद्रके तळमें डुबकी ळगाने वालेको बाह्यजगत्की शुभ अञ्चभ बातोंका पता नहीं चळता, इसी प्रकार कर्मराशिका विशद तथा विस्तृत विवेचन करने वाले इस ग्रंथार्यावमें निमग्न होने वाले मुसुक्षुके चित्तमें रागद्वेषादि संतापकारी भाव नहीं उत्पन्न होते। वह बड़ी निराकुळता तथा विशिष्ट शान्तिका अनुभव करता है।

व्यायामादिका सम्यक् श्रभ्यासशील व्यक्ति व्याधियोंके आक्रमणसे प्रायः बचा रहता है, इसी प्रकार ऐसे पुण्यानुवंधी वाङ्मयके परिशीलन द्वारा भव्य जीव उस आध्यात्मिक परिशुद्ध व्यायामको करता है, जिससे श्रात्मा बल्छि होती है, और भौतिक चमकन्दमक चित्तमें चमत्कृति या विक्कति उत्पन्न नहीं कर पाती तथा कामकोधमोहादि दोष आत्मशक्तिको न्यून नहीं कर पाते।

शास्त्रकारोंने विर्माध्यान और शुक्छध्यानको निर्वाणका कारण बताया है। धर्मध्यानके चार भेदोंमें विपाकविचय नामका ध्यान कहा गया है। आचार्य अक्रलङ्क लिखते हैं—''कर्म-फलानुभवनविवेकं प्रति प्रणिधानं विपाकविचयः। कर्मणां ज्ञानावरणादीनां द्रव्य-चेत्र-काल-भव-भावप्रत्ययफलानुभवनं प्रति प्रणिधानं विपाकविचयः।" —त० रा० ३५३। ''कर्मों के फलानुभव विवेकके प्रति उपयोगका होना विपाकविचय है। ज्ञानावरणादिक कर्मोका द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, भावके निमित्त से जो फलानुभवन होता है, उस और चित्तवृत्तिको

<sup>(</sup>१) "परे मोक्षहेत्" -त० स्० ९, २९ । - १९८७ वर्ष व

लगाना विपाकिवचय है।" कर्मों के विपाक आदिके विषयमें अनुचितन करनेसे रागादिकी मन्दता होती है और कषायविजयका कार्य सरल हो जाता है। समयप्रामृतकारके शब्दों में जीव विचारता है—

"जीवस्स णित्थ वग्गो ण वग्गणा ण व फब्ट्या केई। गो अज्झप्पद्वाणा मेव य अणुभागठाणाणि॥ ५२॥ जीवस्स णित्थ केई जोयद्वाणा ण वंघठाणा वा। मेव य उदयहाणा ण मग्गहाणया केई॥ ५३॥ गो ठिदिवंघहाणा जीवस्स ण संकिलेसठाणा वा। ५४॥ मेव विसोहिद्वाणा णो संजमलद्विठाणा वा॥ ५४॥ मेव य जीवद्वाणा ण गुणहाणा य अत्थि जीवस्स। जेण दु एदे सच्वे पुग्गलद्व्वस्स परिणामा॥ ५५॥

इस जीवके न तो वर्ग है, न वर्गणा हैं, न स्पर्धक हैं, न अध्यवसायस्थान है, न अनुभागस्थान है। जीवके न योगस्थान है, न बंधस्थान है, न उदयस्थान है, न मार्गणास्थान है, न स्थितिवंधस्थान है, न संक्लेशस्थान है, न विशुद्धिस्थान है, न संयमछिब्धिस्थान है। जीवके न जीवस्थान है, न गुणस्थान है, कारण ये सब पुद्गलद्रव्यके परिणाम हैं।

यह है परिशुद्ध परमार्थ दृष्टि। सुमुक्षु व्यवहारदृष्टिको भी दृष्टिगोचर रखता है। यदि पकान्त शुद्ध दृष्टिपर आश्रित हो जाय तो फिर वह मोक्षमार्गके विषयमें अकर्मण्य बनकर विषयादि- में प्रवृत्तिकर पाप-पंकमें अधिक निमग्न होता है। जिसने अपूर्ण अवस्थामें भी अपनेको साक्षात् पूर्ण मान छिया है, उसका विकास अवस्द्ध हो जाता है, इसी प्रकार निश्चयैकान्तका आश्रय हासका हेतु बन जाता है। व्यवहारैकान्त वाळा तात्त्विक दृष्टिको सर्वथा भुळा अपनेको 'दासोऽह'का पाठ पढ़ने वाळा समझता है। 'सोऽह'की विमळ दृष्टि उसे नहीं प्राप्त होती है। इस कारण समन्तमह स्वामी कहते हैं—

''निरपेक्षा नया मिथ्याः सापेक्षा वस्तु तेऽथंकृत् ॥'' —आ० मी० । विवेकी साधक व्यवहारदृष्टिसे विचारता है— ''ववहारेण दु एदे जीवस्स हवंति वण्णमादीया ।

गुणठाणंता भावा ण दु केई णिच्छयणयस्स ॥ ५६ ॥" —स॰ प्रा॰ । ये वर्षा आदि गुणस्थान पर्यन्त भाव व्यवहार नयसे पाये जाते हैं । निश्चय नयकी अपेक्षा वे कोई नहीं हैं ।

अल्पज्ञानी पुरुषोंके लिए बन्धके विषयमें परिज्ञान करानेके लिए सूत्रकार उ**मास्वामीने** लिखा है—

> "प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशास्तद्विधयः ॥" —त॰ सू॰ ८।३। उस बन्धके प्रकृति, स्थिति, अनुभाग तथा प्रदेशबन्ध ये चार भेद हैं। विस्तृतहचि एवं

सृक्ष्मबुद्धिधारी महाझानियोंके छिए यही तत्त्व महिष् भूतबिछने चाछीस हजार रछोक प्रमाण महाबंधशाखद्वारा निबद्ध किया है। महाबंधके विमळ और विपुळ प्रकाशसे साधक अपनी आत्माके अंतस्तळमें छुपे हुए अझान एवं मोहान्धकारको दूर कर जीवनको महाधवळ बनाता है। जिस प्रकार जिनेन्द्रदेवकी आराधनाके द्वारा पूजक जिनेन्द्रका पद प्राप्त करता है, उसी प्रकार महाधवळके सम्यक् परिशीळन तथा स्वाध्यायसे जीवन भी महाधवळ हो जाता है। अनुमाग-बंधकी प्रशस्तिमें प्रथको 'पुण्याकर' बताया है। यथार्थमें यह पुण्यकी उत्पत्तिका कारण है। पुण्यका मंहार है। श्रेयोमार्गकी सिद्धिका निमित्त है।

## प्रशस्ति-परिचय

महाबंध प्रन्थमें ऐतिहासिक उल्लेखका दर्शन नहीं होता। प्रकृतिबंध-अधिकारके प्रारम्भिक अंशके नष्ट हो जानेसे उसके ऐतिहासिक उल्लेखका परिज्ञान होना असंभव है। इस अधिकारके अंतमें प्रशस्तिरूपमें भी कोई उल्लेख नहीं है। स्थितिबंध, अनुभागबंध तथा प्रदेशबंध इन तीन अधिकारों के अन्तमें ही प्रशस्ति पाई जाती है।

प्रशस्तिमें प्रंथकर्ताका नाम तक नहीं आया है। स्थितिबंधके पद्य नं० ७ और प्रदेश-बंधके पद्य नं० ५ से, जो समान हैं, विदित होता है, कि सेनवधू वनितारत्न मिल्लका देवीने अपने पंचमी व्रतके उद्यापनमें शांत तथा यतिपति माधनंदि महाराजको इस प्रंथकी प्रतिलिपि अर्पण की थी।

मिल्लका देवीको शीलिनिधान, ललनारत्न, जिनपदकमलभ्रमर, सिद्धान्तशास्त्रमें उपयुक्त अंतःकरणवाली तथा अनेकगुणगण श्रालंकृत बताया है। उनने पुण्याकर महाबंध पुस्तक जिन माघनंदि मुनीरवरको भेट की थी, वे गुप्तित्रयभूषित, शल्यरहित, कामविजेता, सिद्धान्तसिन्धुकी दृद्धि करनेको चन्द्रमात्तल्य तथा सिद्धान्तशास्त्रके पारंगत विद्वान्त थे।

### वे मेघचंद्र व्रतपतिके चरणकमलके भ्रमर सहश्रे।

मल्लिका देवी सारे जगत्में अपने गुणोंके कारण विख्यात थी। सत्कर्म पंजिकासे ज्ञात होता है कि प्रशस्तिमें आगत 'सेनका' पूरा नाम ग्रांतिषेण है। ये राजा थे। राजपत्नी मल्लिकादेवी द्वारा त्रतोद्यापनके अवसरपर शास्त्रका दान इस बातको सूचित करता है, कि उस समय महिला जगत्के हृदय में जिनवाणी माताके प्रति विशेष भक्ति थी।

<sup>(</sup>१) महाबंधमें कहीं कहीं भूतविल स्वामीने मिन्नमतोंका उल्लेख किया है। उदाहरणार्थ पृष्ठ ६२ में तेजोलेस्याकी अपेक्षा काल प्रकरणामें कहते हैं "थीणिगिद्धितिगं अणेतीणु बंध ४ एयः। उक्कः वेसागरोवः सादिरेः। णविर केसि च जहः एगसः ।" पद्मलेस्याका वर्णन पृष्ट ६४ में करते हुए आचार्य लिखते हैं—.....थीणिगिद्धिः अणेताणुः ४ एगसंः (सः)। उक्कः अद्यासः सदिः। णविर केसि च एगसः"। यहां किसि च राबद द्वारा अन्य पक्षका प्रतिपादन किया है। यह अन्य पक्ष किनका है, इसका उल्लेख नहीं हुआ है।

राजा शांतिषेण सद्गुण-भूषित थे। प्रशस्तिमें गुणभद्रसूरिका भी उल्लेख आया है। उनको कामविजेता, निःशल्य बताया है। उम्रादित्य नामके लेखकने महाबंधकी कापी लिखी थी, यह बात सत्कर्मपंजिकासे ज्ञात होती है। प्रशस्ति इस प्रकार है—

स्थितिवंधाधिकारके श्रंतकी प्रशस्ति

यो दुर्जयस्मरमदोत्कटकुम्भिकुम्भ संचोदनोत्सुकतरोग्र-मृगाधिराजः । श्रत्यत्रयादपगतस्त्रयगौरवारिः संजातवान्स अवने गुणभद्रस्तरिः ॥ १ ॥ दुर्वारसारमदसिन्धुर-सिन्धुरारिः श्रत्यत्रयाधिकरिषुस्त्रयगुप्तियुक्तः । सिद्धान्तवाधिपरिवर्धन-शीतरिक्मः श्रीमाधनन्दिग्रुनिपोऽजनि भृतलेऽस्मिन् ॥ २ ॥ सम्धराष्ट्रतम् (कन्नड़)

वरसम्यक्तवद देशसंयमद सम्यग्बोधदत्यंतभा-सरहारत्रिकसौख्यहेत चेनिसिदी दानदौदार्यदे-कतरदिं गीतने जनमभूमि येतुतं सानंददिंकर्तभ-भरमेव्वं पोगळुत्तमिर्पुद्भिमानाधीननं सेननम् ॥ ४ ॥ सुजनते सत्थन्मोलपु गुणोन्नति पेंपु जैन मा-र्गज गुणमेंच सद्गुणिमवत्थिधकं तनगोप्पन्त्नध-र्मजनिवनेंद्र कित्ते सुमतीघरे मेदिनि गोप्पि तोव्वेचि-त्तजसमरूपनं नेगवद 'सेनन' बुद्धप्रधाननम् ॥ ५॥ अनुपम्गुणगणद्तिव-र्मन शीलनिदाने एसेन जिनपदसत्की-कनद-शिलीग्रखि पेने मां। ननदिदं 'मल्लिकचे ललनारत्नम्' ॥ ६ ॥ आवनिता रत्नदवें, पावंग पोगललरिद जिनप्रजेय ना-ना-विधद-दानदमिलन-भावदोलां 'मरिलकव्वेयं' पोख्ववरार श्री पंचिमयं नोंतुद्यापनमं माडि गरेसि राद्धान्तमना । रूपवती 'सेनवध्' जितकोप श्रीमाधनंदियतिपति-गित्तल् ॥ ७ ॥

### अनुभागवंधाधिकारके अन्तकी प्रशस्ति

#### स्रग्धरावृत्तम्

जितचेतोजात तुर्वी स्वर-मकुटतटो द् घृष्टपादार विन्द-द्वितर्थं (यं) वाक्कामिनी-पीवरकुचकलशालं कृतोदारहार-प्रतिमं दुद्धौरसं सुत्यतुल-विपिनदावानलं माघनंदि-व्यतिनाथं शारदाओ ज्ञवलिशदयशोराजितं शांतकान्तम् ॥ १॥ कंदपद्य

भावभवविजयि वरवाग्देविम्रुखनूत्नरत्नदर्पणनान-म्नावनि पालकनेनिसद-निला विश्रुतकित्ते माघनंदिव्रतीन्द्रम् ॥ २ ॥

#### महास्रग्धरावृत्तम्

वरराद्धांतांभीनिधि-तरल-तरंगोत्कर-श्वालितांतः-करणं श्रीमेघचन्द्रव्रतिवितपदपंकेरुद्दासक्तषट्-चरणं तीव्रप्रतापोद्भृत-वितत्वलोपेत-पुष्पेषुसृतसं-हरणं सैद्धान्तिकाग्रेसरनेने नेगल्दं माघनंदिव्रतीन्द्रम् ॥ ३ ॥

### कंदपद्य

महनीय गुणनिथानं, सहजोकतबुद्धिविनयनिथिएने नेगर्लं मिह विजुतिकत्ते कित्तित महिमान मानितामिमानं सेनस् ॥ ४ ॥ विनयद शीलदोल गुणदोलादिय पेंपिन पुड्डिजमनो जनरितरूपि नोरखनिस्तिर्दि-मनोहरमणुदोतुं- रूपिनमने दानसागरमेनिष्य वधृत्तमे यप्प संदसे- नन सित मन्लिकवन्वेगे धरित्रियोलायोरं सद्गुणंगिल ॥ ५ ॥ सकलधरित्रीविज्त-प्रकटितमधीशे मन्लिकवन्वे बरिसि सत्यु- ण्याकर महावंथद पुस्तकं श्रीमाधनंदि म्रानिपति गित्तल् ॥ ६॥

प्रदेशवंधाधिकारके अन्तकी प्रशस्ति

श्रीमलधारिम्रुनीन्द्रपदामलसरसीरुहशृंगनमिलन किचे । श्रेमं म्रुनिजनकरवसोमनेनरकापुनन्वियतिपति नेसेदं ॥ १ ॥ जितप्रपंचेषु प्रतापानलममलतरोत्कृष्टचारित्ररारा-जिततेजं भारति-भासुरक्कचकल्यालीइ भाभारनृत्ना । यत् सारोदारहारं समदमनियमालंकृतं माघनंदि
व्रितनाथं शारदाश्रोज्ज्वलविशदयशो-वल्लरी चक्रवालम् ॥ २ ॥
जिनवक्त्रांभोज-विनिर्गतं हितनुतराद्धान्तिकंज्व्कसुस्वादन..... जयदनतभूपेन्द्रकोटीरसेना ।
तिनिकायश्राजितांत्रिद्धयनखिल-जगद्भव्यनीलोत्पलांगादवताराधीशने केवलमें श्रुवनदोल् माघनंदिव्रतीन्द्रम् ॥ ३ ॥
वरराद्धान्तामृतांभोनिधितरलतरंगोत्कटक्षालितांतःकरणं श्रीमेघचंद्रव्रतपतिपदपंकेरुहासक्तपट्पद् ॥
..... स ।
चारणं सद्धान्तिकाश्रेसरनेने नेगल्दमाघनंदिव्रतीन्द्रम् ॥ ४ ॥
श्री पंचिमयं नेतित्वापननेयं भादि वरेसि राद्धांतमना
रूपवती सेनवष्र जितकोप श्रीमाघनंदिव्रतपतिगिचल ॥ ५ ॥

#### विशेष विचारणीय

आचार्यं घरसेन तथा पुष्पदन्त भूतनिलका समय वीरिनर्वाणके ६८३ वर्ष पश्चात् सिद्ध होता है। त्रिलोकसारमें लिखा है—

> "पणछस्तयवस्तं पणमासजुदं गमिय वीरणिब्लुइदो । सगराजो तो कक्की चढुणनतियमहियसगमासं॥ ८५०॥"

'सगराज'का अर्थ संस्कृत टीकाकार माधवचंद्र त्रैविद्यदेवने 'विक्रमांकशकराज' किया है। पं० टोडरमळजीने भी अपनी हिन्दी टीकामें यही बात ळिखी है। राइस महाशयने अमणवेळगोळाके शिळाळेख सम्बन्धी अपने अंभेजी ग्रंथमें भी ळिखा है कि वीरनिर्वाणके ६०५ वर्ष पश्चात् विक्रम-राज हुए। डा॰ जैकोबीने ळिखा है कि श्वेताम्बरोंके अनुसार महावीरनिर्वाणके ४७० वर्ष बाद विक्रम हुए किन्तु दिगम्बरोंके आनुसार ६०५ वर्ष बाद हुए। इस सम्बन्धमें विशेष विवेचन श्री पं० शान्तिराजजी न्यायतीर्थ आस्थान महाविद्वान् मैस्र द्वारा संपादित एवं मैस्रराज्य द्वारा प्रकाशित तत्वार्थसूत्रकी भास्करनंदी रचित टीकाकी संस्कृत भूमिकामें किया गया है। उसमें यह भी बताया गया है, कि शक शब्द कर्णाटक प्रात्में प्रत्येक संवत्के साथ प्रयुक्त होता है। वह केवळ शक संवत्का ही द्योतक है, ऐसा एकान्त नहीं है। अतः इस विचारणाके आधारसे भूतबळि स्वामीका समय विक्रम संवत्—६८३ – ६०५ = ७८ के बाद आता है। अर्थात् यह ग्रन्थ ईस्वी प्रथम शताब्दीके पूर्वार्थकी कृति सिद्ध होती है।

# कर्मबन्धमीमांसा

"जह भारवही पुरिसो वहइ भरं गेहिऊण कावडियं। एमेव वहइ जीवो कम्मभरं कायकावडियं।।"—गो०जी० २०१।

महाबन्ध शास्त्रका प्रमेथ बन्ध तत्त्व है। षट्खण्डागमके द्वितीय खण्ड 'खुद्दावन्ध' ( क्षुक्षकबन्ध ) की अपेक्षा षष्ठ खण्डमें बन्धके विषयमें विस्तारपूर्वक प्रतिपादन होनेके कारण प्रतीत होता है उसे महाबंध कहा गया है। तत्त्वार्थसूत्र बन्धके विषयमें यह ज्याख्या करता है—

"सकपायत्वात् जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्गठानादत्ते स बन्धः।" ८।२

'जीव कषायसिंहत होनेसे कर्मरूप परिणत होने योग्य पुद्रस्त्रोंको—कार्माण वर्गणाओंको— प्रहण करता है, उसे बन्ध कहते हैं।'

यहां बन्धको समझनेके पूर्व कर्मसिद्धान्तपर प्रकाश डालना उचित जंचता है कारण, बंध विवेचनकी आधारभूमि कर्मतत्त्वको हृदयंगम करना परमावश्यक है। कर्मकी अवस्था-विशेष-हीका नाम बन्ध है।

## कर्मविषयक मान्यताएं

जैन आगममें कर्मसाहित्यका अतीव महत्त्वपूर्ण स्थान है। यहां कर्मके विषयमें सर्वांगीण, सुन्यवस्थित, वैज्ञानिक पद्धतिसे विवेचन किया गया है। अन्य धर्मों तथा दर्शनोंने भी कर्मको महत्त्व प्रदान किया है। अज्ञ जगत्में भी कर्मसिद्धान्तकी मान्यता पायी जाती है। 'जैसा करो, तैसा मरो' यह सूक्ति इसी सिद्धान्तकी ओर निर्देश करती है। अंभेजी भाषामें 'As you sow, so you reap'—'जैसा बोओ, तैसा काटो'—कहावत प्रचित्रत है।

तुलसीदासका कथन है-

"तुलसी काया खेत हैं, मनसा मयो किसान। पाप पुण्य दोउ बीज हैं, बुवै सो छुनै निदान॥"

दार्शनिक यन्थों के परिशीछनसे ज्ञात होता है, कि कर्म शब्दका अनेक अथों में प्रयोग हुआ है। मीमांसादर्शन पशुविछ आदि यज्ञ तथा अन्य क्रियाकाण्डको कर्म मानते हैं। वैयाकरण पाणिनीय अपने "कर्तुरीिस्तितमं कर्म" (१।४।७९) सूत्र द्वारा कर्तीके छिए अत्यन्त इष्टको कर्म कहते हैं। वैशेषिक दर्शनने अपने सप्तपदार्थोंकी सूचीमें कर्मको भी स्थान प्रदान क्रिया है। वैशेषिक दर्शनकार कणाद कहते हैं, "—"जो एक द्रव्य हो—द्रव्यमात्रमें आश्रित हो, जिसमें कोई

<sup>(</sup>१) जैसे कोई बोझा ढोनेवाळा पुरुष कांवडको प्रहणकर बोझा ढोता है, इसी प्रकार यह जीव शारीररूप कांवडमें कर्मभारको रखकर ढोता है।

<sup>(</sup>२) "एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वनपेक्षकारणमिति कर्मेळक्षणम्।" १।७ १

४२

गुण न रहे तथा जो संयोग और विभागमें कारणान्तरकी अपेक्षा न करे, वह कर्म है। 'उसके उत्सेपण, अवसेपण, आकुंचन, प्रसारण तथा गमन ये पांच भेद कहे गए हैं। नित्य, नैमित्तिक तथा काम्य क्रियाओंको भी कर्म कहते हैं। सांख्यदर्शनने संस्कार अर्थमें कर्मको ब्रहण किया है। ईश्वरकृष्णकी सांख्यकारिकामें छिखा है '— 'सम्यक्ज्ञानकी प्राप्ति होनेपर भी पुरुष संस्कारवश— कर्मके वशसे अरीर धारण करके रहता है, जैसे गति प्राप्त चक्र संस्कारके वशसे अमण करता रहता है।'

वाचस्पति मिश्रका कथन है—"<sup>2</sup>क्छेशरूपी जलसे सिंचित बुद्धिरूपी भूमिमें कर्मरूपी बीज अंकुरोंको उत्पन्न करते हैं। तत्त्वज्ञानरूपी श्रीष्मकालके द्वारा जिसका संपूर्ण क्छेशरूप जल

सुख चुका है, उस शुष्क भूमिमें कर्मबीजींका अंकुर कैसे उत्पन्न होगा ?"

गीतामें कार्यशीलता (activity) को कर्म बताया है। "कहा है—" अक्रमण्य रहनेकी अपेक्षा कर्म करना अयस्कर है। "संन्यास और कर्मयोग ये दोनों ही कल्याणकारी हैं; किन्तु कर्मसंन्यासकी अपेक्षा कर्मयोग विशेष महत्त्वास्पद है।"

महाभारत शांतिपर्वमें छिखा है—

"कर्मणा बच्यते जन्तुः, विद्यया तु प्रमुच्यते ।" (२४०,७)

—यह प्राणी कर्मसे वंधता है, और विद्याके द्वारा मुक्ति लाभ करता है।

पातञ्जिल योगसूत्रमें कहते हैं—"॰क्लेशका मूल कमोशय—कमैकी वासना है। वह इस जन्ममें वा जन्मान्तरमें अनुभवमें आती है। अविद्यादिरूप मूलके सद्भावमें जाति आयु तथा भोगरूप कमोंका विपाक होता है। वे आनन्द तथा संताप प्रदान करते हैं, क्योंकि उनका कारण पुण्य तथा अपुण्य है।"

न्यायमंजरीमें लिखा है-- " देव, मनुष्य तथा निर्वचीमें शरीरोत्पत्ति देखी जाती

(१) "उत्क्षेपणं ततोऽबक्षेपणमाकुञ्चनं तथा । प्रसारणं च गमनं कर्मा<sup>७३</sup>तानि पञ्च च ॥"

-सि॰ मुक्तावकी ६ ।

(२) "सम्यक्तानाधिगमाद्धर्मादीनामकारणप्राप्ती । तिष्ठति संस्कारवद्याञ्चकन्नप्रमिवद्युतदारीरः ॥"
-सा० त० कौ० ६७ ।

- (३) "क्लेशसिळाविसकायां हि बुद्धिभूमी कर्मबीजान्यङ्कुरं प्रसुवते । तत्त्वज्ञाननिदाधिनपीतसङ्कल्लेश-सिळ्ळायामूषरायां कुतः कर्मबीजानामङ्कुरप्रसवः ?" -सां० त० कौ० पृ० ३१५।
- (४) ''योगः कर्मसु कौशलम्।''

(५) ''कर्मज्यायो हाकर्मणः।'' -गी० ३।८।

- (६) "संन्यासः कर्भयोगश्च निःश्रेयसकरावुमौ । तयोख्त कर्मसंन्यासात् कर्मयोगो विशिष्यते॥" -सी॰ ९।२ ।
- (७) "क्लेशमूलः कर्माशयः दृष्टादृष्टजन्यवेदनीयः । सति मूले तिद्वपाको जात्यायुर्मोगाः । ते ह्वादपरि-तापफलाः पुण्यापुण्यदेवुत्वात् ।" -यो॰ स्० २।१२-१४ ।
- (८) "यो ह्ययं देव मनुष्य-तिर्वग्भूमिषु शरीरसर्गः, यश्च प्रतिविषयं बुद्धिसर्गः, यश्चातमना सह मनसा संसर्गः स सर्वः प्रवृत्तेरेव परिणामविभवः। प्रवृत्तेश्च सर्वस्याः क्रियात्वात् क्षणिकत्वेऽपि तदुपहितो धर्माधर्मशब्दवाच्य आत्मसंस्कारः कर्मफलोपमोगपर्यन्तरिथतिरस्त्येव।" स्या॰ मं० पृ० ७०।

है, जो प्रत्येक पदार्थके प्रति बुद्धि उत्पन्न होती है, जो आत्माके साथ मनका संसर्ग होता है, वह सब प्रवृत्तिके परिणामका वैभव है। सर्व प्रवृत्ति क्रियात्मक हैं, अतः क्षणिक हैं; फिर भी उससे उत्पन्न होनेवाला धर्म अधर्म पद्वाच्य आत्म-संस्कार कर्मके फलोपभोग पर्यन्त स्थिर रहता ही है।"

अशोकके शिळालेख नं० ८ में ळिखा है—''इस प्रकार देवताओंका प्यारा प्रियदर्शी अपने भले कमोंसे उत्पन्न हुए सुख़का उपभोग करता है।

भिक्षु नागसेनने मिछिन्द सम्राट्से जो प्रश्नोत्तर किये थे उससे कर्मों के विषयमें बौद्ध दृष्टिका अवबोध होता है  $^{3}$ —

"राजा बोळा—भन्ते ! क्या कारण है, कि सभी आदमी एक ही तरहके नहीं होते ? कोई कम आयुवाले, कोई दीर्घ आयुवाले, कोई बहुत रोगी, कोई नीरोग, कोई महे, कोई बड़े सुन्दर, कोई प्रभावहीन, कोई बड़े प्रभाववाले, कोई गरीब, कोई धनी, कोई नीच कुलवाले, कोई उंच कुलवाले, कोई मुर्छ, कोई बुद्धिमान क्यों होते हैं ?

स्थिवर बोले—महाराज ! क्या कारण है कि सभी वनस्पतियां एकसी नहीं होतीं ? कोई खट्टी, कोई नमकीन, कोई तिक्त, कोई कड़वी, कोई कषायली और कोई सधुर क्यों होती हैं ? भन्ते ! मैं समझता हूं कि बीजोंकी भिन्नताके कारण ही वनस्पतियोंमें भिन्नता है।

महाराज ! इसी प्रकार सभी मनुज्यों के अपने-अपने कर्म भिन्न-भिन्न होनेसे वे सभी एक ही प्रकार के नहीं हैं। महाराज ! बुद्धदेवने भी कहा है—हे मानव ! अपने कर्मोंका सभी जीव उपभोग करते हैं। सभी जीव अपने कर्मों के स्वामी हैं। अपने कर्मों के अनुसार नाना योनियों में जन्म धारण करते हैं। अपना कर्म ही अपना बंधु है, अपना आश्रय है। कर्मसे ही छोग उत्ते नीचे हुए हैं।

भन्ते-- "आपने ठीक कहा।"

इस प्रकार दार्शनिक साहित्यके अवगाहनसे और भी सामग्री प्राप्त होगी, जो यह ज्ञापित करेगी, कि कुर्मसिद्धान्तकी किसी न किसी रूपमें दार्शनिक जगत्में व्यवस्थिति अवश्य है।

<sup>(</sup>१) बुद्ध और बुद्धधर्म पृ० २५६।

<sup>(</sup>२) ''राजा आह—भन्ते नागसेन, केन कारणेन मनुस्सा न सब्बे समका, अञ्जो अप्यायुका, अञ्जो दीवायुका, अञ्जो बहुावाधा, अञ्जो अप्यावाधा, अञ्जो तुन्वण्या, अञ्जो वणावन्तो, अञ्जो अप्येसकता, अञ्जो महेसक्ला, अञ्जो अप्यायाया, अञ्जो महाकुलोना, अञ्जो प्रवायन्तोति ।'

थेरो आह, किस्स पन, महाराज ! चक्का न सन्वे समका, अञ्जे अविला, अञ्जे छवणा, अञ्जे तित्तका, अञ्जे कदुका, अञ्जे कसावा, अञ्जे मधुराति।"

मञ्जामि भंते ! बीजानं नानाकरणेनाति । एवमेव खा महाराज कम्मानं नानाकरणेन मनुस्ता न सन्वे समका॰ । भासितं पेतं महाराज ! मगवता कम्मस्त कामाणवस्त्रा, कम्मदायादा, कम्मवंनी, कम्मवंधु, कम्मपरिसरणा, कम्मं सत्ते विभवति य ददं हीनप्रणीततायीति । केल्लोसि भंते नागसेनाति ।"

—Pali Reader P. 39 मिलिन्यपह in फ्रांगुलिकाय मिलिन्यमुक्त ८१

जैनवाङ्मयमें कर्मसिद्धान्तपर बड़े-बड़े श्रंथ बने हैं। उनसे विदित होता है, कि जैनसिद्धान्तमें कर्मका सुन्यवस्थित, श्रृं खलाबद्ध तथा विज्ञानहिष्टपूर्ण वर्णन किया गया है।

## जैनदर्शनमें कर्म

जैनदृष्टितं कर्मपर विचार करनेके पूर्वं यदि हम इस विश्वका विश्लेषण करें, तो हमें सचेतन (जीव), तथा अचेतन (अजीव) ये दो तत्त्व उपलब्ध होते हैं। पुद्रल (matter), आकाश, काल तथा गमन और स्थितिके माध्यमरूप धर्म और अधर्म ये पांच द्रव्य अचेतन हैं। ज्ञान-दर्शन गुणसर्मान्वत जीव द्रव्य हैं। इस प्रकार छह द्रव्यों जीव और पुद्रल ये दो द्रव्य परिस्पंदात्मक कियाशील हैं। धर्म, अधर्म, आकाश तथा काल ये चार द्रव्य निष्क्रिय हैं। इनमें अप्रेक्षल गुणसे कारण पद्गुणीहानिवृद्धिरूप परिणमन अवश्य पाया जाता है। इस परिणमनको अस्वीकार करनेपर द्रव्यका स्वरूप परिणमनहीन कृदस्थ बन जाता।

इसी बातको पञ्चाध्यायीकार दूसरे शब्दोंमें प्रकट करते हैं—

"भाववन्तौ क्रियावन्तौ द्वावेतौ जीवपुद्गलौ ।

तौ च शेषचतुष्कं च षडेते भावसंस्कृताः ॥

तत्र क्रिया प्रदेशानां परिस्पन्दश्रलारमकः ।

भावस्तत्परिणामोऽस्ति धारावाह्येकवस्तुनि ॥" २।२५, २६

—'जीव तथा पुद्रलमें भाववती तथा क्रियावती शक्ति पाई जाती है। शेष चार द्रव्योंमें तथा पूर्वके दो द्रव्योंमें भी भाववती शक्ति उपलब्ध होती है। प्रदेशोंका संचलकरूप परिस्पंदनको क्रिया कहते हैं। धारावाही एक वस्तुमें जो परिणमन है, वह भाव है।'

इससे यह स्पष्ट होता है, कि जीव पुत्रलमें ही प्रदेशोंका हलन, चलन पाया जाता है। जीव और पुत्रल विशेषका परस्परमें बन्धन होता है, कारण जीवमें बंधका कारण वैमाविक शक्तिका सद्भाव है। यदि वैमाविक शक्ति न होती, तो जीव और पुत्रलका संश्लेष नहीं होता।

जिस प्रकार चुम्बक छोहेको अपनी ओर आकर्षित करता है, उसी प्रकार वैभाविक शिक्तविशिष्ट जीव रागादि भावोंके कारण कार्माणवर्षणा तथा आहार, तैजस, भाषा तथा मनरूप नोकर्मवर्गणाओंको अपनी ओर आकर्षित करता है। पुत्रछद्रव्यके तेईस प्रकारोंमें कार्माण वर्गणा नामका एक भेद है। अनंतानंत परमाणुओंके प्रचयरूप वर्गणा होती है। रागादिभावोंके कारण जीवका कर्मों के साथ सम्बन्ध होता है।

<sup>(</sup>१) ''अयस्कान्तोपळाकुष्टस्त्रीवत्तद्दयोः पृथक् । अस्ति शक्तिः विभावाख्या मिथो वन्धाधिकारिणी ॥'' ——पञ्जा॰ २।४२।

<sup>(</sup>२) ''देहोदयेण सिंहओ जीवो आहरिद कम्मणोकमां। पिंडसमयं सब्बंगं तत्तायसिपण्डओव्य जलं॥'' नगो॰ क॰ ३।

<sup>(</sup>३) 'परमाणूहिं अणंतिहं वग्गणसण्णा दु होदि एक्का हु।'' -गो० जी० २४४।

#### परिभाषा

परमात्मप्रकाशमें कर्मकी इस प्रकार परिभाषा की गई है— "विसयकसायहिं रंगियहं, जे अणुया रुग्गंति । जीवपएसहं मोहियहं, ते जिण कम्म मर्णात ॥ ६२ ॥"

—विषय-कषायोंसे रागी मोही जीवोंके त्रात्मप्रदेशोंमें जो परमाणु छगते हैं, उनको जिनेन्द्रदेव कर्म कहते हैं।

प्रवचनसार टीकामें अमृतचन्द्रसृति लिखते हैं—"क्रिया खल्वात्मना प्राप्यत्वा-त्कर्म, तिक्रमित्तप्राप्तपरिणामः पुद्गलोऽपि कर्म।" ( पृ० १६५ )

—''ब्रात्माके द्वारा प्राप्य होनेसे क्रियाको कर्म कहते हैं। उसके निमित्तसे परिणमनको प्राप्त पुद्रल भी कर्म कहा जाता है।'' इसका अभिप्राय यह है, कि आत्मामें कंपनरूप क्रिया होती हैं, इस क्रियाके निमित्तसे पुद्रलके विशिष्ट परमाणुओंमें जो परिणमन होता है, उसे कर्म कहते हैं। यह व्याख्या आध्यात्मिक दृष्टिसे की गई है।

जीवके परिणामोंका निमित्त पाकर पुद्रस्त्रकी अवस्था, जिससे जीव परतन्त्र—सुख दुःखका मोक्ता किया जाता है, कर्म कहस्राती है।

अकलंकदेव अपने राजवार्तिक (पृ०२९४) में लिखते हैं—"यथा भाजनविशेषे प्रक्षिप्तानां विविधरसबीजपुष्पफलानां मदिराभावेन परिणामः, तथा पुद्गलानामिष आत्मिन स्थितानां योगकषायवशात् कर्मभावेन परिणामो वेदितव्यः।" जैसे पात्रविशेष में डाले गए अनेक रसवाले बीज, पुष्प तथा फलोंका मित्रारूपमें परिणमन होता है, उसी प्रकार योग तथा कथायके कारण आल्मामें स्थित पुद्गलोंका कर्मरूप परिणाम होता है।

महर्षि कुंदकुंद् समयसारमें कहते हैं-

"जीवपरिणामहेदुं कम्मत्तं पुग्गला परिणमंति । पुग्गलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमइ ॥ ८० ॥"

—''जीवके परिणामोंका निमित्त पाकर पुद्गलका कर्मरूप परिणमन होता है। इसी प्रकार पौद्गलिक कर्मके निमित्तसे जीवका भी परिणमन होता है।" उदाहरणार्थ, मेघके अवलंबनसे सूर्यकी किरणोंका इंद्रधनुषादि विचित्ररूप परिणमन होता है।

"ण वि कुञ्बह कम्मगुणे जीवो कम्मं तहेव जीवगुणे। अण्णोण्णणिभित्तेण दु परिणामं जाण दोण्हंपि॥ ८१॥"

—''तात्त्विक दृष्टिसे विचार किया जाय, तो जीव न तो कर्ममें गुण करता है खौर न कर्म ही जीवमें कोई गुण उत्पन्न करता है। जीव तथा पुद्रलका एक दूसरेके निमित्तसे विशिष्ट परिणमन हुआ करता है।"

प्रत्येक द्रव्य अपने स्वभावमें स्थित है। उसके परिणमनमें अन्य द्रव्य उपादान कारण

नहीं बन सकता। जीव न पुद्रलका कारण है और न पुद्रल जीवका उपादान हो सकता है। उनमें उपादान-उपादेयभावके स्थानमें निमित्त-नैमित्तिकपना पाया जाता है। इससे जो सिद्धान्त स्थिर होता है, उसके विषयमें कुन्दकुन्द स्वामीका कथन है—

"एएण कारणेण दु कत्ता आदा सएण भावेण । पुरगलकम्मकयाणं ण दु कत्ता सब्बभावाणं ॥ ⊂२ ॥"

—"इस कारण आत्मा अपने भावका कर्त्ता है। वह पुद्रलकर्मकृत समस्त भावोंका कर्त्ता नहीं है।"

इस विषयपर अमृतचन्द्रसृति इन शन्दों में प्रकाश डालते हैं— "जीवकृतं परिणामं निमित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये।

स्वयमेव परिणमन्तेऽत्र पुद्गलाः कर्मभावेन ॥" -पु॰ सि॰ १२।

—"जीवके रागादि परिणामोंका निमित्त पा पुद्रलोंका कर्मरूपमें परिणमन स्वयमेव हो जाता है।" इसी प्रकार स्वयं अपने चैतन्यमय भावोंसे परिणमनशील जीवके रागादिरूप परिणमनमें पौद्रलिक कर्म निमित्त पड़ा करता है। ' यदि जीव और पुद्रलमें निमित्त भावके स्थानमें उपादान उपादेयत्व हो जाय, तो जीव द्रव्यका अभाव होगा, अथवा पुद्रल द्रव्य नहीं रहेगा। दोनोंमें भिन्नत्वका अभाव होकर ऐक्य स्थापित होगा।

प्रवचनसारमें लिखा है-

"कम्मत्तण-पाओग्गा खंधा जीवस्स परिणई पप्पा । गच्छंति कम्मभावं ण हि ते जीवेण परिणमिदा ॥"—२।७७ ।

—"जीवकी रागादिरूप परिणतिविशेषको प्राप्तकर कर्मरूप परिणमनके योग्य पुद्रलस्कन्ध कर्मभाव-को प्राप्त करते हैं। उनका कर्मत्वपरिणमन जीवके द्वारा नहीं किया गया है।"

> "ते ते कम्मत्तगदा पोग्गलकाया पुणोवि जीवस्स । संजायंते देहा देहंतरसंकमं पष्पा ॥" —२।७८ ।

— "कर्मत्वको प्राप्त पुद्रलकाय जीवके देहान्तररूप संक्रम-परिवर्तनको पाकर पुनः देहरूपको प्राप्त करते हैं।"

"आदा कम्ममलिमतो परिणामं लहदि कम्मसंजुत्तं। तत्तो सिलसदि कम्मं तम्हा कम्मं तु परिणामो ॥"—२।९९।

— "कर्मके कारण मिलनताको प्राप्त आत्मा कर्म-संयुक्त परिणामको प्राप्त करता है, इससे कर्मोंका सम्बन्ध होता है। अतः परिणामको भी कर्म कहते हैं।"

इस विषयको स्पष्ट करते हुए अमृतचन्द्रसृरि छिखते हैं— 'परमार्थ दृष्टिसे देखा जाय, तो जीव आत्मपरिणामरूप भाव कर्मका कर्ता है। पुद्रछ

<sup>(</sup>१) "परिणममानस्य चितश्चिदात्मकैः स्वयमपि स्वकैर्भावैः।

भवति हि निमित्तमात्रं पौद्गाळिकं कर्मतस्यापि ॥" – ३० सि० १३।

परिणामरूप द्रव्यका कर्ता नहीं है। द्रव्यकर्मका कर्ता कौन है १ पुद्रस्का परिणाम स्वयं पुद्रस्रूप है। इससे परमार्थदृष्टिसे पुद्रस्यातम्बद्धिक कर्ता नहीं है। इससे जीव आत्मस्वरूपसे परिणाम करता है, पुद्रस्य स्वयं है। वह आत्म-परिणाम स्वरूप भावकर्मका कर्ता नहीं है। इससे जीव आत्मस्वरूपसे परिणमन करता है, पुद्रस्य परिणमन नहीं करता है।

कर्मके द्रव्यकर्म और भावकर्म ये दो भेद कहे गए हैं। आचार्य नेमिचंद्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती कहते हैं— 'पुद्रत्रका पिण्ड द्रव्य कर्म हैं। उस पिण्डस्थित शक्तिसे उत्पन्न अज्ञानादि भावकर्म हैं।' अध्यात्म शास्त्रकी दृष्टिसे आत्माके प्रदेशोंका सकंप होना भावकर्म है। इस कंपनके कारण पुद्रत्योंकी विशिष्ट अवस्थाकी उत्पक्तिको द्रव्यकर्म कहा है।

#### वंधका स्वरूप

कर्मोंकी अवस्थाविशेषको बन्ध कहते हैं। जीव और कर्मोंके सम्बन्ध होनेपर दोनोंके गुणोंमें विकृतिकी उत्पत्ति होना बंध है। उदाहरणार्थ, हल्दी और चूनाके सम्बन्धसे जो विशेष छािळमाकी उत्पत्ति हुई है, वह वर्ण एक जात्यन्तर है। वह न हल्दीमें है और न चूनेमें ही पाया जाता है। इसी प्रकार रागद्वेषादि विकारी माव न शुद्ध आत्मामें उपलब्ध होते हैं और न जीवसे असम्बद्ध पुद्रलमें उनकी प्राप्ति होती है। बंधकी अवस्थामें जिन दो वस्तुओंका परस्परमें बन्ध्य-बन्धक माव उत्पन्न होता है, उन दोनोंके स्वगुणोंमें विकृति उत्पन्न होती है। कहा भी है—

"हरदी ने जरदी तजी, चूना तज्यो सफेद। दोऊ मिल एकहि भए, रह्यो न काहू मेद॥" पद्याध्यायीमें कहा है—

"बन्धः परगुणाकारा क्रिया स्यात् पारिणामिकी। तस्यां सत्यामशुद्धस्वं तद्दयोः स्वगुणच्छतिः॥रा१३०॥"

—'अन्यके गुणोंके आकाररूप परिणमन होना बन्ध है। इस परिणमनके उत्पन्न होनेपर अशुद्धता आती हैं। उस समय उन दोनों बन्ध होनेवालोंके स्वगुणोंका विपरिणमन होता है।'

जीवके रागादि भाव न शुद्ध जीवके हैं और न शुद्ध पुत्रलके हैं। 'बन्धोऽयं द्वन्द्वजः। स्मृतः'—यह बन्ध दो से उत्पन्न होता है। एक द्रव्यका बन्ध नहीं होगा।

नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती कहते हैं-

"बज्झदि कम्मं जेण दु चेदणभावेण भावबंधी सी। कम्मादपदेसाणं अण्णोण्णपवेसणं इदरो॥"—इ० सं० ३२।

जिस चैतन्य परिणतिसे कर्मोंका बन्ध होता है, उसे भावबंध कहते हैं। आत्मा और कर्मके प्रदेशोंका परस्परमें प्रवेश हो जाना द्रव्य बन्ध है।

सूक्ष्मदृष्टिसे विचार करने पर विदित होता है, कि जिस प्रकार कर्मोंको यह जीव बांधता है—पराधीन करता है, उसी प्रकार कर्म भी इस जीवको पराधीन बनाते हैं। बन्धमें दोनोंकी स्वतंत्रताका परित्याग होता है। दोनों विवश किये जाते हैं।

<sup>(</sup>१) "पोग्गलपिण्डो दव्वं तस्सची भावकमा तु॥"--गो० क० ६।

पंडित प्रवर आशाधरजी लिखते हैं-

"स बन्धो बध्यन्ते परिणतिविशेषेण विवशी— क्रियन्ते कर्माणि प्रकृतिबिदुषो येन यदि वा ॥ स तत्कर्माम्नातो नयति पुरुषं यत् स्ववशतां। प्रदेशानां यो वा स भवति मिथः श्लेष उमयोः॥"

—अन० धर्मा० २।३८।

— 'जिस परणतिविशेषसे कर्म अर्थात् कर्मस्व परिणत पुद्रल-द्रव्यक्रमेविपाक-अनुभव करते वाले जीवके द्वारा परतंत्र बनाए जाते हैं—योगद्वारसे प्रविष्ट होकर पाप पुण्य-पापरूप परिणमन करके भोग्यरूपसे सम्बद्ध किए जाते हैं, वह बंध है। अर्थात् आत्माके जिन भावोंसे कर्मत्व-परिणत पुद्रल जीवके द्वारा परतंत्र किया जाता है, वह बन्ध है। अर्थवा, जो कर्म जीवको अपने अधीन करता है वह बन्ध है, अर्थवा जीव और पुद्रलके प्रदेशोंका परस्पर मिल जाना बन्ध है।

वन्धके विषयमें यह बात तो सर्वसाधारणके दृष्टिपथमें रहती है, कि जीव कर्मोंको बांधता है, किन्तु कर्म भी जीवको बांधते हैं, प्रायः यह बात ध्यानमें नहीं छाई जाती। पं० आशाधर जीने यही विषय बताया कि बंधमें दोनोंकी स्वतंत्रताका परित्याग होता है।

यह बन्ध आत्मा और कर्मकी परस्पर अनुकूळता होनेपर ही होता है। प्रतिकूळोंका बन्ध नहीं होता है। यही बात पञ्चाध्यायीमें कही गई है——

"सानुकूलतया बन्धो न बन्धः प्रतिकूलयोः॥" --२।१०२।

मुनीन्द्र कुंद्कुंद् कहते हैं-

"कासेहिं पुग्गलाणं बंधो जीवस्स रागमादीहिं । अण्णोण्णस्सवगाहो पुग्गलजीवष्पणो भणिदो ॥" —प्रव० सा० २।८५ ।

—'यथायोग्य स्निग्धरुक्षत्वरूप स्पर्शसे पुद्गल-कर्म-वर्गणाओंका परस्परमें पिण्डरूप बन्ध होता है। रागद्वेष मोहरूप परिणामोंसे जीवका बंध होता है। जीवके परिणामोंका निमित्त पाकर जीव-पुद्गलका बंध होना जीव-पुद्गलका बन्ध है।'

"सपदेसो सो अप्पा तेस्र पदेसेस्र पुग्गला काया । पविसंति जहाजोग्गं चिट्ठंति हि जंति बज्झंति ॥" --२।८६ ।

यह आत्मा असंख्यातप्रदेशी है। उसके प्रदेशोंमें आत्मप्रदेश-परिस्पंदनहृप योगके अनुसार मन-वचन-कायवर्गणाओंकी सहायतासे पुद्रठकर्म-वर्गणाह्प पिण्ड आकर प्रविष्ट होता है। वे कार्माण-वर्गणाएं रागद्वेष तथा मोहके अनुसार अपनी स्थिति प्रमाण टहरकर श्लीण हो जाती हैं।

यथार्थ बात यह है, कि रागद्वेष, मोहके कारण आत्मामें एक उत्तेजनाविशेष उत्पन्न होती हैं, उससे वह कर्मोंको आकर्षित कर बांधता हैं, जैसे गरम छोहपिण्ड जलराशिको आत्मसात् किया करता हैं। समयसारमें संक्षेपमें बन्धतत्त्वको इस प्रकार समझाया है---

## रागादिसे बन्ध होता है

समयसारमें संक्षेपमें बन्धतत्त्वको इस प्रकार समझाया है— ''रत्तो बंधदि कम्मं, म्रुंचदि कम्मेहिं रागरहिद्प्या । एसो बंधसमासो जीवाणं जाण णिच्छयदो ॥''—२।८७।

रागपरिणाम विशिष्ट जीव कर्मोंका वन्य करता है। रागरिहत आत्मा कर्मोंसे मुक्त होता है। जीवोंके बंधका संक्षेपमें यही तात्त्विक वर्णन है।

रागद्वेषसे बन्ध होता है, रागादिक अभाव होनेपर क्रियाओंके होते हुए भी बन्ध नहीं होता, इसे सोदाहरण कुन्दकुन्द स्वामी इन शब्दोंनें स्पष्ट करते हैं—

"जह णाम कोवि पुरिसो णेहमत्तो दु रेणुबहुलिम ।
ठाणिम ठाइर्ण य करेहि सत्येहिं वायामं ॥ २३७ ॥
छिंददि भिंददि य तहा तालीतलकयिलवंसिपंडीओ ।
सिचताचित्ताणं करेह दन्नाणमुक्यायं ॥ २३८ ॥
उवधायं मुन्वंतस्स तस्स णाणाविहेहिं करणेहिं ।
णिच्छयदो चिंतिज्जह किं पच्चयगो दु रयवंथो ॥ २३९ ॥
जो सो दु णेहभावो तिम्ह णरे तेण तस्स रयवंथो ।
णिच्छयदो विण्णेयं ण कायचेष्टाहिं सेसाहिं ॥ २४० ॥
एवं मिच्छादिद्वी बहुतो बहुविहामु चिद्वामु ।
रायाई उवओगे मुन्वंतो लिप्पइ रयेण ॥ २४९ ॥

—आचार्य महाराजके कथनका भाव यह है, कोई व्यक्ति अपने शरीरमें तेळ लगाता है तथा धूलिपूर्ण स्थलमें जाकर शस्त्र-संचालनरूप व्यायाम करता है तथा ताड़ केला बांस आदिके वृक्षोंका छेदन भेदन करता है। इन क्रियाओं के करते हुए जो धूलि उड़कर उसके शरीरपर चिपकती है; उसका कारण व्यायाम क्रिया नहीं है। उसका वास्तविक कारण है शरीरमें तेलका लगाना।

इसी प्रकार मिथ्याली जीव अनेक चेष्टाओंको करता है। अपने खपमोग-परिणासींक रागादि घारण करता है, इससे वह कर्मरूपी धूलिके द्वारा लिप्त होता है।

यहां यह शंका उत्पन्न होती है, कि शरीरमें रज-लेपका कारण तेलके स्थानमें न्यायाम क्रियाको क्यों न माना जाय ? इसका समाधान स्वामी कुन्दकुन्द अधिक स्पष्टतापूर्वक करते हुए लिखते हैं—

"जह पुण सो चेव णरो णेहे सन्वक्षि अवणिय संते। रेणुबहुलम्मि ठाणे करेदि सत्थेहिं वायामं॥ ६४२॥ छिंददि भिंददि य तहा तालीतलकयुल्विंसविंहीओ। सचित्ताचित्ताणं करेहे दक्ष्याणसुत्रमायं॥ २४३॥ उवघायं कुन्वंतस्स तस्स णाणाविहेहिं करणेहिं। णिच्छयदो चिंतिज्ञहु किं पचयमो ण रयबन्धो ॥ २४४ ॥ जो सो दु णेहभावो तम्हि णरे तेण रयबंधो । णिच्छयदो विण्णेयं ण कायचेट्ठाहिं सेसाहिं॥ २४५ ॥ एवं सम्मादिट्ठी वहुंतो बहुविहेसु जोगेसु । अकरंतो उवओगे रागाइ ण लिप्पइ रयेण ॥ २४६ ॥"

इसका भाव यह, कि वही पूर्वोक्त पुरुष अपने शरीरके तेल को पोंछकर उसी प्रकार पूरि पूर्ण प्रदेशमें शस्त्रद्वारा व्यायाम तथा पृक्ष-छेदनादि कार्य करता है। अब तेलका अभाव होने से उसके शरीर पर धूलि नहीं जमती है। इसी प्रकार सम्यग्टिष्ट जीव अनेक प्रकारके योगोंमें विद्यमान रहता है, किन्तु उसके उपयोगमें रागादिका अभाव रहता है, इस कारण वह कर्म-रजसे लिप्त नहीं होता।

शरीर पर धूलि जमनेका कारण व्यायाम नहीं है, कारण शक्षसंचालनका अन्वय व्यतिरेक धूलि जमने के साथ नहीं देखा जाता। श्रष्ठ संचालन दोनों अवस्थाओं होते हुए भी धूलि लेप तब होता है, जब शरीर तैललिप रहता है। शरीरपर तैलके अभावमें धूलिका लेप भी नहीं पाया जाता, इससे यह स्पष्ट विदित हो जाता है कि धूलिके जमनेमें कारण तैलका लेप है। इसी प्रकार रागादिके होने पर कमोंका लेप होता है। आसिक्तजनक रागादिके अभाव वश कमोंका भी लेप नहीं होता। आशाधरजीने इसीलिए कहा है—

"भूरेखादिसदृक्कषायवश्चगो यो विश्वदृश्वाञ्चया हेयं वैषयिकं सुखं निजम्रुपादेयं त्विति श्रदृधत् । चौरो मारियतुं धृतस्तलवरेणेवात्मनिन्दादिमान् । शर्माक्षं भजते रुजत्यपि परं नोत्तप्यते सोऽप्यचैः ॥" –सा० घ० १।१३ ।

अप्रत्याख्यानावरणादि कषायके अधीन रहने वाळा अविरत सम्यक्तवी सर्वेझदेवके वचनातुसार विषय मुखको त्याच्य और आत्मीक आ्चानंदको प्राह्म श्रद्धान करता हुआ भी, जैसे कोट्टपाछके द्वारा मारनेके ळिए पकड़ा गया चोर आत्मिनन्दा-गर्हा आदि में प्रवृत्ति करता है, उसी प्रकार वह कषायोद्रेकवश इंद्रियजन्य सुखका अनुभव करनेमें प्रवृत्त होता है, और प्राणियोंको पीड़ा भी देता है किन्तु वह पापोंसे पीड़ित नहीं होता। अनासक्त भावसे विषय सेवन करनेके कारण वह बंधनकी व्यथा नहीं उठाता।

### कर्मबंध पर परमार्थदृष्टि

जीव परमार्थदृष्टिसे अपने भावोंका कर्ता है फिर उसे कर्मका कर्ता क्यों कहते हैं ? इसके समाधानार्थ समयसारकार कहते हैं—

"जीविक्ष हेदुभूदे बंधस्स दु पस्सिद्ण परिणामं । जीवेण कदं कम्मं भण्णदि उवयारमत्रेण ॥ जोधेहि कदे जुद्धे राएण कदं ति जप्पदे लोगो।

तह ववहारेण कदं णाणावरणादि जीवेण।।"-समयसार १०५।६।

'जीवके निमित्तको पाकर कर्मबन्धरूप परिणमन देखकर उपचारवश कहते हैं कि जीवने कर्मबन्ध किया। उदाहरणार्थ, यद्यपि योद्धा छोग ही युद्ध करते हैं, किन्तु छोग कहते हैं, राजा युद्ध करता है, इसी प्रकार व्यवहारनयसे कहते हैं कि जीवने ज्ञानावरणादिका बंध किया है।

अमृतचन्द स्वामीकी इसी प्रसंग पर बड़ी सुन्दर उक्ति है-

"जीवः करोति यदि पुद्गलकर्भ नैव कस्तर्हि तत्कुरुत इत्यिभशङ्कयैव । एतर्हि तीवरयमोहनिवर्हणाय संकीर्त्यते शृणुत पुद्गलकर्म कर्तृ ॥" शश्ट ।

'यदि जीव पुद्गलकर्मका कर्ता नहीं है, तो उसका कर्ता कौन है ? ऐसी आशंका होने पर शीघ्र मोह निवारणार्थ कहते हैं, उसे सुन लो कि पौद्गलिक कर्मोंका कर्ता पुद्गल ही है।'

आत्मा परभावोंका कर्ता नहीं होगा, वह अपने निज भावका कर्ता है, यह बात समझाते हुए कहते हैं—

> आत्मभावान् करोत्यात्मा परभावान् परः सदा। आत्मैव ह्यात्मनो भावाः परस्य पर एव ते॥" -स० सार पृ० १४४।

'आत्मा सदा अपने भावोंका कर्ता है, पर अर्थात् पुद्गळ सदा पौद्गळिक भावोंका कर्ता है। आत्माके भाव आत्मरूप ही हैं, इसी प्रकार पुद्छके भाव भी पुद्गळरूप हैं।'

उपरोक्त सत्यको हृद्यंगम करनेवाले ज्ञानी जीवके विषयमें कुन्द्कुन्द् स्वामी कहते हैं-

"परमप्पाणमञ्जन्नं अप्पाणं पि य परं अञ्जन्नंतो । सो णाणमञ्जो जीवो कम्माणमकारओ होदि ॥"—स० सार ९३।

ं ज्ञानी जीव परको आत्मरूप न मानता है ज्यौर न आत्माको पर ही करता है, वह कर्मोंका अकर्ता होता है।'

यहां यह गंभीर बात समझाते हैं, कि जब आत्मा अपने भाव के सिवाय परमार्थसे परभावोंका कर्ता नहीं है, तब जीवमें कर्मोंका कर्तृत्व एवं भोक्तृत्व नहीं रहेगा।

नाटक समयसारमें कहा है—

"जो लों ज्ञानको उदोत तोलों नहिं बंध होत बरते मिथ्यात्व तब नानाबंध होहि है। ऐसो मेद सुनके लग्यो तूं विषय भोगनस् जोगनिस उद्यमकी रीति ते विछोहि है। सुनो भैया संत तू कहे मैं समकितबंत यह तो एकंत परमेक्बरका द्रोही है। विषेसुं विस्रुख होहि अनुभव दशा आरोहि मोक्ष सुख ढोहि तोहि ऐसी मिति सोही है॥३९॥"

जिस आत्माके हृदयमें सम्यक्ज्ञानकी निर्मल ज्योति प्रदीप्त होती है, उस आत्माका जीवन सहज पवित्रताके रससे शोभित होता है। वह विषय सुखोंमें आसक होता है, ऐसा जिन्हें अम है, उनके समाधान निमित्त कविवर बनारसीदासजी कहते हैं— "ज्ञानकला जिसके घट जागी। ते जग मांहि सहज वैरागी॥ ज्ञानी मगन विषे सुख मांही। यह विषरीत संमवे नांही॥ ४०॥ ज्ञानशक्ति वैराग्यवल शिवसाथे समकाल। ज्यों लोचन न्यारे रहें, निरखे दोऊ ताल॥ ४१॥"

#### आत्मा सर्वथा अकर्ता नहीं है

कोई कोई कर्मके मर्मको न समक्तर आत्माको सर्वथा अकर्ता मानते हैं, श्रोर कहते हैं, कि जो कुछ भी परिणमन होता है, सबका कर्तृत्व कर्म पर है। सांख्य दर्शन भी पुरुषको कमलपत्र सम मानकर कर्म-जलसे उसे पूर्णतया अलिप्त बताता है। वह प्रकृतिको ही सब कुछ कर्ता धर्ता मानता है। इस प्रकारकी दृष्टिको महर्षि कुन्द्कुन्द एकान्तवादी कहते हैं—

> "कम्मेहि दु अण्णाणी किज्जइ णाणी तहेव कम्मेहिं। कम्मेहि सुवाविज्जइ जग्गाविज्जइ तहेव कम्मेहिं॥ ३३२॥"

—'यह जीव कर्मके ही द्वारा अज्ञानी किया जाता है। उसके द्वारा ही वह ज्ञानी किया जाता है। कर्म ही जीवको सुलाता है और कर्म ही उसे जगाता है।'

> "कम्मेहिं भमादिज्जह उड्दमहो चावि तिरियलोयं च। कम्मेहि चेव किजह सुहासुहं जित्तियं किंचि॥ ३३४॥"

— 'कर्मके कारण ही जीव ऊर्घ्व, मध्य तथा द्याधोळोकमें भ्रमण करता है। जो कुछ भी धुभाधुभ कर्म हैं, वे भी कर्मके ही द्वारा किए जाते हैं। इस प्रकार कर्मेकान्त माननेवालेके श्रमुसार कर्मको ही कर्ती, हर्ती, दाता आदि माना जाय, तो क्या आपित है ? इस पर कुन्दकुन्द् स्वामी कहते हैं—

"जम्हा कम्मं कुव्वइ कम्मं देई हरित जं किंचि । तम्हाउ सव्वे जीवा अकारया हुंति आवण्णा ॥ ३३५ ॥' 'यतः कमें ही सब कुछ करता है, देता है, हरण करता है, अतः सर्वे जीवोंमें अकार-कत्व आ गया।'

पुनः इस एकान्त मान्यतामें दोषोद्वावन करते हैं—
"पुरुसिन्छियाहिलासी इच्छीकम्मं च पुरिसमहिलसइ ।
एसा आयरियपरंपरागया एरिसि दु सुई ॥ ३३६ ॥
तम्हा ण कोवि जीवो अवंमचारी उ अम्ह उवएसे ।
जम्हा कम्मं चेव हि कम्मं अहिलसइ इदि भणियं ॥ ३३७ ॥
जम्हा घाएइ परं परेण घाइज्जए य सा पयडी ।
एएच्छणेण किर भण्णइ परघायणामित्ति ॥ ३३८ ॥

तम्हा ण कोवि जीवो बधायओ अत्थि अम्ह उवदेसे। जम्हा कम्मं चेव हि कम्मं घाएदि इदि भणियं॥ ३३९॥ एवं संखुवएसं जेउ परुविति एरिसं समणा। तेसिं पयडी कुव्वई अप्पा य अकारया सव्वे॥ ३४०॥"

इस विषयमें आचार्य कहते हैं—'पुरुष नामक कर्मके उदयसे स्त्रीकी अभिलाषा उत्पन्न होती है। स्त्रीकर्मके कारण पुरुषकी बाव्छा होती है। ऐसी बात स्वीकार करनेपर कोई भी अब्रह्मचारी नहीं होगा, कारण कर्म ही कर्मकी श्रामिलाषा करता है, यह कहा जायगा।

कोई जीव दूसरेको मारता है या मारा जाता है, इसका कारण परवात, उपघात नामकी प्रकृतियां हैं। यह माननेपर कोई भी वध करनेवाला न होगा। कारण यह कथन किया जायगा, कि कर्म ही कर्मका घात करनेवाला है। इस प्रकार जो सांख्यसिद्धान्तके अनुसार मानते हैं, उनके यहां प्रकृति ही करती है और सर्व आत्मा अकारक हुए। इस जटिल समस्याको सुलझाते हुए अनेकान्त विद्याके मार्मिक आचार्य अमृतचन्द्र कहते हैं—

"मा कर्तारममी स्पृशन्तु पुरुषं सांख्या इवाप्याईताः कर्तारं कलयन्तु तं किल सदा मेदाववोधादधः । जध्वे तृद्धतवोधधामनियतं प्रत्यक्षमेव स्वयं परयन्तु च्युतकर्मभावमचलं ज्ञातारमेकं परम् ॥"-समयसारकल्का २०५।

— 'द्याई न्त भगवान् के भक्तों को यह उचित है कि वे सांख्यों के समान जीवको कर्ता न माने, किन्तु उनको भेदिविज्ञान होने के पूर्व चात्माको सदा कर्ता स्वीकार करना चाहिये। जब भेदिविज्ञानकी उत्पत्ति हो जाय, तब आत्माको कर्मभावरहित, अविनाशी, प्रवृद्ध ज्ञानका पुंज, प्रत्यक्षरूप एक ज्ञातारूपमें दर्शन करो।'

आचार्य महाराजको देशनाका भाव यह है कि जबतक भेदविज्ञान ज्योतिके प्रकाशसे आत्मा आछोकित नहीं हुई हैं, तबतक आत्माको रागादिरूप भाव कर्मोंका कर्ता मानो । भेद-विज्ञानकी उपछव्धिके पश्चात् आत्माको ज्ञाता द्रष्टा मानो । बहिरात्मामें कर्म-कर्तृत्वका भाव मानना चाहिए । अन्तरात्माको अपने ज्ञान स्वभावका कर्ता जानना उचित है । इस प्रकार दृष्टि-भेदसे आत्मामें कर्तृत्व और अकर्तृत्वका समन्वय किया जाता है ।

## आत्मा कर्म स्वरूप नहीं होता

मुनीन्द्र कुन्द्कुन्द्का कथन है-

—जैसे शिल्पकार आभूवण आदिके निर्माण कार्यको करता है, किन्तु वह स्वयं आभूवण स्वरूप नहीं होता ; उसी प्रकार यह जीव कर्मोंको बांधता हुआ भी कर्मस्वरूप नहीं होता । शिल्पकार सुनार आभूषण निर्माणमें निमित्त कारण है, अतः वह अपने स्वरूपसे भी च्युत नहीं होता और निमित्त कारण भी बनता है। इसी प्रकार जीव भी अपने स्वरूपका नाश नहीं करता है और कमों के बन्धनमें निमित्त रूप भी रहा आता है। उपादान-उपादेय भावका यहां निषेध किया गया है, निमित्त-नैमित्तिक-भावकी अपेक्षा कर्ता, कर्म, भोका, भोग्यपनेका व्यवहार उपयुक्त माना है। अमृतचन्द्रसूरि कहते हैं—

"ततो निमित्तनैमित्तिकभावमात्रेणैव तत्र कर्त्वकर्मभोक्तुभोग्यत्वव्यवहारः"।
—समयसार पृ० ४५५।

—जिस प्रकार मकड़ी सदा जाला बनानेमें संलग्न रहती है, उसी प्रकार यह जीव भी सदा रागद्वेषादिके द्वारा कर्मचकके परिश्रमणकी सामग्री उपस्थित करता रहता है। पंचा-स्तिकायमें कहा है—

"जो संसारत्थो जीवो तत्तो दु होदि परिणामो ।
परिणामादो कम्मं कम्मादो होदि गदिसुगदी ॥ १२८ ॥
गदिमधिगदस्स देहो देहादो इंदियाणि जायंते ।
तेहिं दु विसयग्गहणं तत्तो रागो य दोसो वा ॥ १२९ ॥
जायदि जीवस्सेवं भावो संसारचक्कवालम्म ।
इदि जिणवरेहि भणिदो अणादिणिधणो सणिधणो वा ॥ १३० ॥

— 'जो जीव संसारमें स्थित हैं, उसके रागद्वेष रूप परिणाम होते हैं। उन भावोंसे कर्मों-का बंधन होता है। कर्मों के कारण नरक आदि गतियों में गमन होता है। गतियों में जानेपर शरीर-की प्राप्ति होती है। शरीरसे इन्द्रियों की प्राप्ति होती है। इंद्रियों के द्वारा विषयों का प्रहण होता है। इससे राग द्वेष उत्पन्न होते हैं। संसार चक्रमें परिश्रमण करते हुए जीवके इस प्रकारके भाव होते हैं। जिनेन्द्रने कर्मको संतिकी अपेक्षा अनादि-निधन और पर्यायकी अपेक्षा सादि कहा है। इस विवेधनका निष्कर्ष यह है, कि यह जीव राग द्वेषके कारण इस अनादिनिधन संसार चक्रमें परिश्रमण किया करता है।

## कर्मको पौद्गलिक एवं मूर्तीक माननेमें युक्ति

आत्मासे सम्बद्ध कर्मोंको पौद्गलिक प्रमाणित करते हुए पंचास्तिकायमें लिखा है-

"जम्हा कम्मस्स फलं विसयं फासेहि सुंजदे नियदं। जीवेण सुहं दुक्खं तम्हा कम्माणि सुत्ताणि॥ १३३॥"

'जीव कर्मोंके फलस्वरूप सुखदुःखके हेतुस्वरूप विषयोंको मूर्तिमान् इन्द्रियोंके द्वारा भोगता है, इससे कर्म मूर्तीक हैं।'

एक पुद्गल द्रव्य ही स्पर्श, रस, गंध तथा वर्ण विशिष्ट होनेके कारण मूर्तीक है। अतः कर्मों में मूर्तीकपना सिद्ध होनेपर उनकी पौद्गलिकता स्वयं प्रमाणित होती है। टीकाकार अमृतचन्द्रसृति िलखते हैं—'मृत कम मृतिसम्बन्धेनानुभूयमानमृत-फलरनादाखुनिषवत्, इति'—कम मृतींक हैं, कारण उसका फल मृतींक द्रव्यके सम्बन्धसे अनुभवगोचर होता है, जैसे चूहेंके काटनेसे उरपन्न हुआ विष । चूहेंके काटनेसे शरीरमें जो शोध आदि विकार उत्पन्न होता है, वह इन्द्रियगोचर होनेसे मृतिमान् है, इससे उसका मृल कारण विष भी मृतिमान् होना चाहिये। इसी प्रकार यह जीव मणि, पुष्प, वनितादिके निमित्तसे सुख तथा सर्प सिंहादिके निमित्तसे दु:खरूप कर्मके विपाकका अनुभव करता है, अतः इस सुखदु:खका कारण जो कर्म है, वह भी मृतिमान् मानना उचित है। व

जयधवला टीका (१।५७) में लिखा है—''तंषि मुत्तं चेव। तं कथं णव्वदे ? मुत्तोसहसंबंधेण परिणामांतरगसणण्णहाणुववत्तीदो। ण च परिणामान्तरगमणमसिद्धं; तस्स तेण विणा जरकुद्वक्खयादीणं विणासाणुववत्तीए परिणामंतरगमणसिद्धीदो।''—

'कर्म मूर्त हैं यह कैसे जाना ? इसका कारण यह है कि यदि कर्मको मूर्त न माना जाय तो मूर्त ओषधिके सम्बन्धसे परिणामान्तरकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। अर्थात् रुग्णावस्थामें ओषधिम्रहण करनेसे रोगके कारण कर्मोंकी उपज्ञान्ति देखी जाती है वह नहीं बन सकती है। ओषधिके द्वारा परिणामान्तरकी प्राप्ति असिद्ध नहीं है, क्योंकि परिणामान्तरके अभावमें ज्वर, कुष्ठ तथा क्षय आदि रोगोंका विनाज्ञ नहीं बन सकता, अतः कर्ममें परिणामान्तरकी प्राप्ति होती है, यह सिद्ध हो जाता है।'

कर्म मूर्तिमान् तथा पौद्रलिक है। जीव अमृतींक तथा अपौद्रलिक है, अतः जीवसे कर्मोंको भिन्न मान छिया जाय. तो क्या दोष है ? इस विषयमें वीरसेनाचार्य जयधवछामें इस प्रकार प्रकाश डालते हैं- 'जीवसे यदि कर्मोंको भिन्न माना जावे, तो कर्मों से भिन्न होनेके कारण अमर्त जीवका मर्त शरीर तथा श्रोषधिके साथ सम्बन्ध नहीं हो सकता। इससे जीव तथा कर्मीका सम्बन्ध स्वीकार करना चाहिए। शरीर आदिके साथ जीवका सम्बन्ध नहीं है. ऐसा नहीं कह सकते, कारण शरीरके छेदे जानेपर दुःखकी उपलब्ध देखी जाती है। शरीरके छेदे जानेपर आत्मामें दुःखकी उत्पत्तिसे जीवकर्मका सम्बन्ध सृचित होता है। एकके छेदे जानेपर दूसरेमें दःखकी उत्पत्ति नहीं पाई जाती। ऐसा माननेपर अन्यवस्था होगी। भिन्नता पक्ष माननेपर जीवके गमन करनेपर शरीरका गमन नहीं होना चाहिए, कारण दोनोंमें एकत्वका अभाव है। त्रोषधिसेवन भी जीवकी नीरोगताका संपादक नहीं होगा, कारण त्रोषधि शरीरके द्वारा पीई गई है। अन्यके द्वारा पीई गई ओषधि अन्यकी नीरोगताको उत्पन्न नहीं करेगी। इस प्रकारकी उपलब्ध नहीं होती। जीवके रुष्ट होनेपर शरीरमें कंप, दाह, गलेका सूखना, नेत्रोंकी लालिमा, भौंहोंका चढ़ना, रोमांचका होना, पसीना आना आदि बातें शरीरमें नहीं होना चाहिए, कारण उनमें भिन्नता हैं। जीवकी इच्छासे शरीरका गमनागमन, हाथ, पांव, सिर तथा अंगुळियोंका हलन-चलन भी नहीं होना चाहिए, कारण वे पृथक हैं। संपूर्ण जीवोंके केवलज्ञान, केवलदर्शन, अनंतवीर्य, विरति, सम्यक्त्वादि हो जाना चाहिए, कारण सिद्धोंके समान जीवसे कर्मीका पृथक्पना

<sup>(</sup>१) ''यदाखुविषवन्तर्तृत्तंसम्बन्धेनानुभूयते । ययास्यं कर्मणः पुंसा फलं तत्कर्मः मृतिंमत् ॥'—श्चनः धर्माः २।३० ।

है। अथवा सिद्धोंमें अनंतगुणोंका अभाव मानना होगा किन्तु ऐसी बात नहीं पाई जाती ; इससे कर्मोंको जीवसे अभिन्न श्रद्धान करना चाहिए।

# अमूर्त स्वभाव आत्माको मूर्तीक कर्मीने क्यों बाँघा ?

प्रस्तुत समस्या पर प्रकाश डालते हुए अकलंकदेव आत्माको कथंचित् मूर्तीक चौर

कथंचित् अमूर्तीक बताते हैं। उनने छिखा है:

"अनादिकर्मबन्धसन्तानपरतन्त्रस्यात्मनः अमृतिं प्रत्यनेकान्तो बन्धपर्यायं प्रत्येकत्वात् स्यान्मृतीम् , तथापि ज्ञानादिस्वलक्षणापरित्यागात् स्यादमृतिः । "मद-मोहविभ्रमकरीं सुरां पीत्वा नष्टस्मृतिर्जनः काष्टवदपरिस्पन्द उपलभ्यते, तथा कर्में-निद्रयामिभव।दात्मा नाविर्भृतस्वलक्षणो मृति इति निश्रीयते ।"—त० रा० प्र० ८९ ।

"अनादिकाळीन कर्मबन्धकी परंपराके अधीन आत्माके अमूर्तत्वके विषयमें अनेकान्त हैं। बन्धपर्यायके प्रति एकत्व होनेसे आत्मा कथंचित् मूर्तीक है, किन्तु अपने ज्ञानादि उक्षणका परित्याग न करनेके कारण कथंचित् अमूर्तीक भी है। मद, मोह तथा भ्रमको उत्पन्न करनेवाळी मिदराको पीकर मनुष्य स्मृतिशुन्य हो काष्ठकी मांति निश्चछ हो जाता है तथा कर्मेन्द्रियोंके अभिम्ब होनेसे अपने ज्ञानिद स्वयक्षणका अप्रकाशन होनेसे आत्मा मूर्तीक निश्चय किया जाता है।"

इस विषयमें प्रवचन सारमें एक मार्मिक बात कही गई है-

## "रूवादिएहिं रहिदो ऐच्छिदि जाणादिरूवमादीणि । दव्याणि गुणे य जधा तह वंधो तेण जाणीहि ॥"—२।२८।

—'जिस प्रकार रूपादिरहित आत्मा रूपी द्रव्यों तथा उनके गुणोंको जानता देखता है, उसी प्रकार रूपादिरहित जीव रूपी पुद्गाल कमोंसे बांधा जाता है। कदाचित ऐसा न माना जाय, तो यह शंका उत्पन्न होती है, कि अमूर्तीक घात्मा मूर्तीक पदार्थोंको क्यों देखता जानता है। निष्कर्ष यह है, अमूर्तीक आत्मा अपने विशिष्ट स्वभावके कारण जैसे मूर्तीक पदार्थोंका ज्ञाता-द्रष्टा है, उसी प्रकार वह अपनी वैभाविक शक्तिके परिणमन विशेषसे मूर्तीक कमोंके से बंधको प्राप्त करता है। वस्तुस्वभाव तर्कके अगोचर है।

तैत्त्वार्थसारमें कहा है—''श्चात्मा अमूर्तीक है, फिर भी उसका कर्मोंके साथ अनादि-नित्य सम्बन्ध है। उनके ऐक्यवश आत्माको मूर्तीक निश्चय करते हैं।''

## आस्माको कर्मबद्ध माननेका कारण ?

कोई कोई सोचते हैं यह हमारा भ्रम है, जो हम अपनी आत्मामें कर्मीका बन्धन स्वीकार करते हैं। यथार्थज्ञान होनेपर विदित होता है, कि आत्मा कर्मादि विकारोंसे रहित

<sup>(</sup>१) "वण्ण-रस-पंचरांघा दो फासा अह णिच्या जीवे। णो संति अपुत्ति तदो ववहारा मुन्ति वंघादो ॥ दृष्यसंग्रह ।७।

<sup>(</sup>२) "अनादिनित्यसम्बन्धात् सह कर्मभिरात्मनः । अमूर्तस्यापि सत्यैक्ये मूर्तत्वमवसीयते ॥"—५।१७।

पूर्णंतया परिशुद्ध है। ऐसे विचारवाळोंके समाधाननिमित्त विद्यानंदिस्वामी आप्तपरीक्षा (पृ०१) में लिखते हैं—

"विचारप्राप्त संसारी जीव वँधा हुआ है, कारण यह परतंत्र है जैसे हिस्तिशालाके स्तंभमें वँधा हुआ हाथी परतंत्र रहता है। इसी प्रकार संसारी जीव भी पराधीन होनेके कारण वँधा हुआ है।"

जीवकी पराधीनताको सिद्ध करनेके लिए आचार्य कहते हैं—"यह संसारी जीव पराधीन है, कारण इसने हीनस्थानको प्रहण किया है। कामवासनावरा श्रोत्रिय ब्राह्मण वेश्याके घरको अंगीकार करता है। वेश्याका घर निन्दा स्थान है। वहाँ उच्च ब्राह्मणकी उपस्थिति प्रमाणित करती है कि वह अपनी वासनाके वेगसे अत्यन्त पराधीन वन चुका है। इसी प्रकार हीनस्थानको अंगीकार करने वाला संसारी जीव परतंत्र सिद्ध होता है।"

हीनस्थान क्या है, इसपर प्रकाश डालते हैं कि ''संसारी जीवका शरीर ही हीनस्थान है, कारण वह शरीर दुःखका कारण है। जैसे कारागार दुःखप्रद होनेके कारण हीनस्थान माना जाता है, उसी प्रकार यह शरीर भी हीनस्थान है।"

आत्मा थिंद स्वतंत्र होता, तो वह मूत्रपुरीषभंडारीरूप इस देहको अपना आवास-स्थळ कभी भी न बनाता। विवश हो जीवको इस शरीरमें रहना पढ़ता है। मोहवश वह फिर इसमें आसक्त हो जाता है। प्रबुद्ध पुरुष शरीरमें ममत्वभावका त्याग करते हैं। जीवको विवश करनेवाळा कर्म है।

यह विश्ववैचित्रय कर्मों के कारण दृष्टिगोचर होता है। कोई धनवान है, कोई गरीब है, कोई बीमार है तो कोई नीरोग है आदि विविधताओं का कारण कर्म है। यह आत्मा तात्त्विक दृष्टिसे विचार करे तो उसे प्रतीत होगा कि यह जगत् एक रंग-मंचके समान है। यहाँ जीव विविध वेष धारण कर अपना अभिनय दिखाते हैं। अपना खेळ दिखाने के अनन्तर वे वेष बदळते हैं। कर्मविपाक के अनुसार उनका वेष और अभिनय हुआ करता है। भै

## विश्ववैचित्र्य कर्मकृत है, ईश्वरकृत नहीं है।

कोई लोग कर्मकृत विश्ववैचित्र्यको स्वीकार करते हुए भी कहते हैं, ईश्वर ही कर्मों के अनुसार इस जीवको विविध योनियों में पहुँचाकर दुःख खाँर सुख देता है। महाभारतमें लिखा है—

"अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरग्नेरितो गच्छेत् स्वर्गं वा श्वश्रमेव वा ॥" वनपर्व २०।२८ ।

कोई ईश्वरको सुखदुःखका केवल निमित्त कारण मानते हैं, इस विषयमें खामी समन्तभद्व श्रपनी आप्तमीमांसामें कहते हैं—

All the world's a stage,
And all the men and women merely players;
They have their exits and their entrances;
And one man in his time plays many parts,
Shakespeare :- AS YOU LIKE IT. Act. II, Sc. VII.

## "कामादिप्रभवश्रित्रः कर्मबन्धानुरूपतः। तच्च कर्म स्वहेतुम्यो जीवास्ते शुद्धचश्चद्धितः॥ ९९ ॥"

"काम, कोध, मोहादिका उत्पत्तिरूप जो भावसंसार है, वह अपने-श्रपने कर्मके अनुसार होता है। वह कर्म अपने कारण रागादिकोंसे उत्पन्न होता है। वे जीव शुद्धता, अशुद्धता से समन्वित होते हैं।"

इसपर तार्किक पद्धतिसे विचार करते हुए आचार्य विद्यानंदी अष्टसहस्रीमें लिखते हैं । कि श्रज्ञान, मोह, अहं काररूप यह भाव-संसार है। वह एक स्वभाववाले ईश्वरकी कृति नहीं है, कारण उसके कार्यमें सुखदु:खादिमें विचित्रता दृष्टिगोचर होती है। जिस वस्तुके कार्यमें विचित्रता पाई जाती है, उसका कारण एक स्वभाव विशिष्ट नहीं होता है। जैसे अनेक धान्य अंकुरादिरूप विचित्र कार्य श्रवेक शालिबीजादिकसे उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार सुखदु:ब्र-विशिष्ट विचित्र कार्यरूप जगत एक स्वभाववाले ईश्वरकृत नहीं हो सकता।

जब कारण एक प्रकारका है, तब उससे निष्पन्न कार्यमें विविधता नहीं पाई जाती। एक धान्य-बीजसे एक ही अंकुरकी उद्भृति होती है। इस प्राकृतिक नियमके श्रानुसार एक स्वभाव-बाळा ईश्वर क्षेत्र, काळ तथा स्वभावकी अपेक्षा भिन्न शरीर, इन्द्रिय तथा जगत् श्रादिका कर्ती नहीं सिद्ध होता है।

## अनादि कर्मगंधका अन्त पयों है ?

जब कर्मबन्ध और रागादिभावका चक्र अनादि काळसे चळता है, तब उसका भी अंत नहीं होना चाहिए।

यह शंका ठीक नहीं है। अनाविकी खनंतताके साथ कोई व्याप्ति नहीं है। अनावि होते हुए भी सांतताकी उपलब्धि होती है। बृक्ष-बीजकी संतितको परंपराकी अपेक्षा अनावि कहते हैं। बीजको यदि दग्ध कर दिया जाय, तो फिर बृक्ष-परंपराका खभाव हो जायगा। कर्म-बीजके नष्ट हो जाने पर भवांकुरकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। तत्त्वार्थसारमें कहा है—

> "दग्घे बीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्कुरः। कर्मबीजे तथा दग्घे न प्ररोहति भवाङ्कुरः॥"–८।०।

अक्लङ्क स्वामीका कथन है कि<sup>3</sup> आत्मामें आनेवाला कर्ममल प्रतिपक्षक्ष है, अतः वह आत्मगुणोंके विकास होनेपर क्षयकील है।

जैसे प्रकाशके आते ही सदा अन्धकाराकान्त प्रदेशसे अन्धकार दूर होता है अथवा सदा शीत भूमिमें गर्मीके प्रकर्ष होनेपर शीतका अपकर्ष होता है, उसी प्रकार सम्यन्दर्शनादिके प्रकर्षसे

<sup>(</sup>१) श्रष्टस० पू० २६८-२७३।

<sup>(</sup>२) इस सम्बन्धमें विश्वद चर्चा तत्वार्थरेखोकवार्तिक, प्रमेयकमलमार्तण्ड, आतपरीक्षा आदि जैन प्रयोंमें की गई है।

<sup>(</sup>३) ''प्र<sup>त</sup>तपक्ष एवात्मनामागन्तुको मलः परिक्षयी, स्वनिर्ह्हासनिमित्तविवर्धनवशात् ।''— **प्रदेशती ।** 

मिध्यात्वादि विकारोंका अपकर्ष होता है। रागादि विकारोंके अपकर्षमें हीनाधिकता देखकर तार्किक समन्तभद्र कहते हैं कि<sup>1</sup> ऐसी भी त्रात्मा हो सकती है जिसमें रागादिका पूर्णतया क्षय हो **चुका** हो। उसे ही परमात्मा कहते हैं।

### अनादि-सादि बन्धके विषयमें अनेकान्त

शंकाकार कहता है—आपका यह कथन कि 'कामादिग्रभवश्चित्र: कर्मबन्धानुरूपतः' 'विचित्र कामादिककी उत्पत्ति कर्मबन्धके अनुसार होती है', निर्दोष नहीं है। हम पूछते हैं, जीव और कर्मोंका सम्बन्ध कबसे है ?

द्रव्यदृष्टि अथवा संतितकी ऋपेक्षा यह बन्ध अनादि है। पर्यायकी ऋपेक्षा यह सादि कहा जाता है। पंचाध्यायीकारका कथन है —

"यथानादिः स जीवात्मा यथानादिश्च पुर्गलः । द्वयोर्वन्धोऽप्यनादिः स्यात् सम्बन्धो जीवकर्मणोः ॥"-२।३५ ।

जिस प्रकार जीवात्मा श्रनादि है उसी प्रकार पुद्रल भी अनादि है। जीव आर कर्मोंका सम्बन्धरूप बंध भी अनादि है।

' द्वयोरनादिसम्बन्धः कनकोपलसन्निभः । अन्यथा दोष एव स्यादितरेतरसंश्रयः ॥''—२।३६

जीव और कर्मोंका अनादि सम्बन्ध है जैसे सुवर्ण पाषाणमें सुवर्ण किट्टकालिमादि विशिष्ट पाया जाता है, उसी प्रकार संसारी जीव भी अशुद्ध रूपमें उपलब्ध होता है। ऐसा न माननेपर अन्योन्याश्रयदोष आता है।

> ''तद्यथा यदि निष्कर्मा जीवः प्रागेव ताद्दयः। बन्धाभावेऽथ शुद्धेऽपि बन्धश्रेन्निर्देतिः कथम् ॥"

यदि जीव पूर्वमें कर्मरहित माना जाय, तो उसके बन्धका अभाव होगा। शुद्धात्माके भी बन्ध माननेपर मुक्ति कैसे होगी ?

यहाँ आचार्यका भाव यह है कि पूर्व अशुद्धताके बिना बन्ध नहीं होगा। पूर्वमें शुद्ध जीवके भी कर्मबन्ध मान छेनेपर निर्वाणका छाम असंभव हो जायगा। जब शुद्ध जीव कर्म बांधने छगेगा तब संसारका चक्र पुनः पुनः चछनेसे मुक्तिका अभाव हो जायगा।

यदि पुद्रलको अनादिसे शुद्ध माना जाय, तो क्या बाधा है ? पंचाध्यायीकार कहते हैं-

"अथ चेत्पुद्गलः ग्रुद्धः सर्वतः प्रागनादितः । हेतोर्विना यथा ज्ञानं तथा क्रोधादिरात्मनः ॥ एवं वन्धस्य नित्यत्वं हेतोः सद्भावतोऽथवा । द्रव्याभावो गुणाभावे क्रोधादीनामदर्शनात् ॥"—२१३८, ३९ ।

<sup>(</sup>१) "दोषावरणयोद्दीनिर्निःशेषाऽस्यतिशायनात् क्वचिद्यया खहेतुम्यो बहिरन्तर्मळक्षयः ॥"-मा॰ मी॰ ४।

—यदि पुद्रलको अनादिसे शुद्ध मान लिया जाय तो जैसे बिना कारणके खभावतः जीव झानमें पाया जाता है उसी प्रकार क्रोधादि भी जीवके स्वभाव या गुण हो जावेंगे। क्रोधादिके सदा सद्भाववश बंधमें नित्यता आ जायगी। अथवा यदि क्रोधादि गुणोंका अभाव माना जायगा तो स्वभाववान् या गुणी जीवका भी लोप हो जायगा। क्रोधादिका अदर्शन पाया जाता है।

यहाँ अभिप्राय यह है, कि कामादिक कर्मवन्धसे उत्पन्न नहीं हुए, कारण पुद्रल सदा शुद्ध रहता है, ऐसी स्थितिमें क्रोवादिक जीवके स्वभाव हो जावेंगे। संयमी पुरुषोंमें क्रोधादि विकारोंका अदर्शन पाया जाता है। क्रोधरूप स्वभावका अभाव होनेपर स्वभाववान् आत्माका भी लोप हो जायगा। अतः पुद्रलको अनादि शुद्ध मानकर क्रोधादिको जीवका स्वभाव मानना अनुचित है। क्रोधादि भावोंको कर्मकृत मानना ही श्रेयस्कर है। आचार्य कहते हैं—

"पूर्वकर्मोदयाद्भावो भावात्प्रत्यग्रसंचयः । तस्य पाकात्पुनर्भावो भावाद् बन्धः पुनस्ततः ॥ एवं सन्तानतोऽनादिः सम्बन्धो जीवकर्मणोः । संसारः स च दुर्मोच्यो विना सभ्यग्टगादिना ॥" पंचाध्यायी ४२।४३

—पूर्वकर्मोदयसे रागादि भाव होते हैं। उन भावोंसे आगामी कर्मका संचय होता है। उस कर्म-विपाकसे पुनः रागादिभाव होते हैं। उन भावोंसे पुनः बंध होता है। इस प्रकार जीव कर्मका सम्बन्ध संतानकी अपेक्षा अनादि है। सम्यन्दर्शनादिके बिना यह संसार दुर्मोच्य है।

आत्मा और कर्मका सादि सम्बन्ध स्वीकार करनेपर दोषोंका उद्भावन ऊपर किया जा चुका है। यह भी कहा जा चुका है कि वर्तमान खात्मा परतंत्र है। वह कर्मों के अधीन है। यह कर्मबंधन सादि स्वीकार करनेमें भयंकर आपत्तियाँ ख्राती हैं; ऐसी स्थितिमें एक ही मार्ग निरापद बचता है कि कर्म खोर आत्माका अनादि सम्बन्ध माना जाय। इसके सिवाय कोई और मध्यम मार्ग नहीं है। आत्मशक्तिके विकसित होनेपर कर्मोंका बंधन शिथिछ होने छगता है और शक्तिके पूर्ण प्रवृद्ध होनेपर कर्मोंका नाश हो जाता है।

### कर्मों के आस्त्रवका कारण योग है

इस जीवके कर्मबंधनका कारण रागादिभावोंको कहा है; कर्मों के आगमनमें कारण है आत्म-प्रदेशोंका परिस्पंदन होना। मनोवर्गणा, वचनवर्गणा अथवा कायवर्गणाके अवलंबनसे आत्मअदेशोंमें सर्कपपना पाया जाता है। मन वचन कायका क्रियारूप योगके द्वारा नवीन कर्मोंका आश्चव—आगमन होता है। योगोंके त्रयात्मक भेदोंपर प्रकाश डाखते हुए आचार्य वीरसेन धवढाटीका (१,२७९) में ढिखते हैं—"कः पुनः मनोयोग इति चेद्भावमनसः समुत्पत्त्यर्थः प्रयत्नो मनोयोगः। तथा वचसः समुत्पत्त्यर्थः प्रयत्नो वाग्योगः। कायक्रियासमुत्पत्त्यर्थः प्रयत्नो कायोगः। "— 'मनोयोगका क्या खरूप है? मावमनकी उत्पत्तिके ढिए जो प्रयत्न होता है, उसे मनोयोग कहते हैं। इसी प्रकार वचनकी उत्पत्तिके ढिए जो प्रयत्न होता है, उसे काययोग कहते हैं।

योगके द्वारा कर्मीका आस्रव होता है, इसके पश्चात् आत्मा और कर्मीका एक क्षेत्राव-गाह सम्बन्धरूप बंध होता है। उस समयकी अवस्थाको पंचाश्चायीकार इस प्रकार समझाते हैं— "जीवः कर्मनिबद्धो हि जीवबद्धं हि कर्म तत्।।" —२।१०४

—जीव कर्मसे निबद्ध हो जाता है ख्रौर कर्म जीवसे बद्ध हो जाता है। दोनोंका परस्परमें संश्ठेष होता है। इस संश्ठेष तथा परस्पर बंधनबद्धताका भाव यह है कि कर्म अपना फळोपभोग दिए बिना आत्मासे पृथक् नहीं होते।

#### आस्रवके उत्तर चुणमें बंध होता है

आस्रव श्रौर वंधके पौर्वापर्यके विषयमें विचार करते हुए पंडितप्रवर आशाधरजी द्यपने अनगारधर्मामृतमें ळिखते हैं—

"प्रथमक्षणे कर्मस्कन्धानामागमनमास्रवः, आगमनानन्तरं द्वितीयक्षणादौ जीवप्रदेशेष्ववस्थानं बन्ध इति भेदः।" —पु० ११२।

प्रथम क्षणमें कर्मस्कन्धोंका आगमन—आसव होता है। आगमनके पश्चात् द्वितीय क्षणादिकमें कर्मवर्गणात्रोंकी आत्मप्रदेशोंमें अवस्थिति होती है उसे बंध कहते हैं। यह उनमें अन्तर है। अोर भी ज्ञातव्य बात यह है—

"आस्रवे योगो मुख्यो वन्ये च कषायादिः। यथा राजसभायामतु-प्राह्मिन्राह्मयोः प्रवेशने राजादिष्टपुरुषो मुख्यः, तयोरनुग्रह्मिग्रह्करणे राजादेशः" (११२) "आस्रवमें योगकी मुख्यता है तथा वंघमें कषायादिककी प्रधानता है। जैसे राजसभामें श्रमुग्रह् करने योग्य तथा निग्रह् करने योग्य पुरुषोंके प्रवेश करानेमें राज्य-कर्मचारी मुख्य हैं; किन्तु प्रवेश होनेके पश्चात् उन व्यक्तियोंको सत्कृत करना या दंडित करना इसमें राजाज्ञा मुख्य है।" इस प्रकार योगकी मुख्यतासे कर्मों के आगमनका द्वार खोछ दिया जाता है। आगत कर्मोंका आत्मांके साथ एकक्षेत्रावगाह सम्बन्ध होना कषायादिकी मुख्यतासे होता है।

योगकी प्रधानतासे आकर्षित किए गए तथा कषायादिकी प्रधानतासे आत्मासे सम्बन्धित कर्म किस मांति जगत्की अनंत विचित्रताओंको उत्पन्न करनेमें समर्थ होता है ? कोई एकेन्द्रिय है, कोई दो इन्द्रिय है आदि ८४ ळाख योनियोंमें जीव कर्मवश छानंत वेष धारण करता फिरता है। यह परिवर्तन किस प्रकार संपन्न होता है; इस विषयको कुन्दकुन्दस्वामी इन शब्दों द्वारा स्पष्ट करते हैं—

"जह पुरिसेणाहारो गहिओ परिणमइ सो अणेयविहं। मंसवसारुहिरादीभावे उपरिग्गसंजुत्तो ॥ १७९।" तह णाणिस्स दु पुट्वं बद्धा पञ्चया बहुवियर्ष्यं। बज्झंते कम्मं ते णयपरिहीणा उत्ते जीवा ॥ १८०॥"—समयसार।

<sup>(</sup>१) "आत्मकर्मणोरन्योन्यानुप्रवेद्यात्मको बन्धः।"-स० सि०।

जैसे पुरुषके द्वारा खाया गया भोजन जठराग्निके निमित्तवश मांस, चर्बी, रुधिर आदि पर्यार्थोको प्राप्त होता है उसी प्रकार ज्ञानवान जीवके पूर्वबद्ध द्रव्यास्त्रव बहुत भेदयुक्त कर्मोको बांधते हैं। वे जीव परमार्थ दृष्टिसे रहित हैं।

आ॰ पूज्यपाद<sup>क</sup> तथा अकलंक स्वामीने सर्वोर्थसिद्धि (८।२) और राजवार्तिक (९।७) में भी यही लिखा है।

जिस प्रकार भोज्यवस्तु प्रत्येक श्रामाशयमें पहुंचकर भिन्न भिन्न रूपमें परिणत होती है, इसी प्रकार योगके द्वारा आकर्षित किए गए कर्मीक श्रात्माके साथ संश्लेष होने पर अनन्त प्रकार परिणमन होता है। इस परिणमनकी विविधतामें कारण रागादि परणतिकी हीनाधिकता है।

## क्या बन्धका कारण अज्ञान है ?

आत्माके बन्धन-बद्ध होनेका कारण कोई ठोग अज्ञान या श्रविद्याको बताते हैं। विश्वज्ञानसे ही बन्ध होता है और ज्ञानसे मुक्ति छाभ होता है, इस विचारकी मीमांसा करते हुए स्वामी समन्तभद्र कहते हैं—

"अज्ञानाच्चेद््धृवो बन्धो ज्ञेयानन्त्याच केवली । ज्ञानस्तोकाद्विमोक्षश्रेदज्ञानाद् बहुतोऽन्यथा ॥"–आ० मी० ९६॥

— 'अज्ञानके द्वारा नियमसे बन्ध होता है, ऐसा सिद्धान्त अंगीकार करने पर कोई भी व्यक्ति सर्वेज्ञ-देवली न हो सकेगा, कारण ब्रंच अनन्त हैं। अनंत ब्रेचोंका बोध न होगा, अतः जिनका ज्ञान न हो सकेगा, वे बन्धको उत्पन्न करेंगे। इससे सर्वज्ञका सद्भाव न होगा। कदाचित् यह कहा जाय कि समीचीन अल्पज्ञानसे मोच्च प्राप्त हो जायगा, तो, अविशिष्ठ महान् श्रज्ञानके कारण बन्ध भी होगा। इस प्रकार किसी को भी मुक्तिका लाभ नहीं होगा।

शंकाकार कहता है—ज्ञापके सिद्धान्तमें भी तो अज्ञानको बन्ध तथा दुःखका कारण बताया गया है, फिर 'त्राज्ञानसे बन्ध होता है' इस पश्चके विरोध करनेमें क्या कारण है। देखिए, अमृतचन्द्रस्रि क्या कहते हैं ?

"अज्ञानान्मृगत्ष्णिकां जलिया धावन्ति पातुं मृगाः अज्ञानात्तमसि द्रवन्ति श्रुज गाध्यासेन रज्जौ जनाः । अज्ञानाच्च विकल्यचक्रकरणाद्वातोत्तरङ्गान्धिवत् ग्रुद्धज्ञानमया अपि स्वयमभी कर्त्रीभवन्त्याकुलाः ॥"

<sup>(</sup>१) "जठराग्न्यनुरूपाहारग्रहणवत्तीत्रमन्दमध्यमकषायाशयानुरूपश्यित्यनुभवनिशेषप्रतिपत्यर्थम्"

<sup>-</sup>स० सि० ८।२।२५२ ।

<sup>(</sup>२) "ज्ञानेन चापवर्गो विपर्ययादिष्यते बन्धः ॥" --सांख्यकारिका ।

—श्रज्ञानके कारण मृगगण् मृगतृष्णामें जलकी आन्तिवश पानी पीनेके लिए दौड़ते हैं। श्रज्ञानके कारण लोग रस्सीमें सर्पकी आन्ति धारण कर भागते हैं। जैसे पवनके वेगसे समुद्रमें लहरें इत्यन्न होती हैं, उसी प्रकार श्रज्ञानवश विविध विकल्पोंको करते हुए स्वयं शुद्धज्ञानमय होते हुए भी अपनेको कर्ता मानकर ये प्राणी दुःखी होते हैं।

समाधान—यहाँ मिध्यात्व भाव विशिष्ट ज्ञानको अज्ञान मानकर उस ध्यज्ञानकी प्रधानताकी विवक्षावश उपरोक्त कथन किया गया है। यथार्थमें देखा जाय, तो बन्धका कारण दूसरा है। राग-द्वेषादि विकारों सहित अज्ञान बंधका कारण है। थोड़ा भी ज्ञान यदि वीतरागता संपन्न हो तो कर्मराशिको चिनष्ट करनेमें समर्थ हो जाता है। परमात्मप्रकाश टीकामें छिखा है—

''वीरा वेरग्गपरा थोवं पि हु सिक्खिऊण सिज्झंति । ण हु सिज्झंति विरागेण विणा पढिदेसु वि सन्वसत्थेसु ॥''-(४० २२७)

--वैराग्यसंपन्न वीर पुरुष अल्प ज्ञानके द्वारा भी सिद्ध हो जाते हैं। संपूर्ण शास्त्रोंके पढ़ने पर भी वैराग्यके बिना सिद्ध पदकी प्राप्ति नहीं होती।

समन्तभद्र अपने युक्तिवाद द्वारा इस समस्याको सुछझाते हुए कहते हैं-

"अज्ञानान्मोहिनो बन्धो न ज्ञानाद्वीतमोहतः। ज्ञानस्तोकाच्च मोक्षः स्यादमोहान्मोहिनोऽन्यथा॥"-आ०मी०९८।

—'मोहिबिशिष्ट व्यक्तिके अज्ञानसे बंध होता है। मोहरहित व्यक्तिके ज्ञानसे बन्ध नहीं होता है। मोहरहित अल्प ज्ञानसे मोक्ष होता है। मोहिके ज्ञानसे बन्ध होता है।'

यहाँ वन्धका अन्वयव्यतिरेक ज्ञानकी न्यूनाधिकताके साथ नहीं है। इससे ज्ञानको बन्ध या मुक्ति का कारण नहीं माना जा सकता। मोह सिहत ज्ञान वन्धका कारण है और मोह-रिहत ज्ञान मुक्तिका कारण है। अतः यह बात प्रमाणित होती है कि बंधका कारण मोहयुक्त अज्ञान है और मुक्तिका कारण मोहका अभाव युक्त ज्ञान है क्योंकि इसके साथ ही अन्वयव्यति-रेक सुघटित होता है।

यहां यह आशंका सहज उत्पन्न होती है कि इस कथनका सूत्रकार उमास्वामीके इस स्त्रके साथ विरुद्धता है—"मिध्यादर्शनाविरतिप्रमादक्षपाययोगा बन्धहेतवः" (८, १)—तत्त्वका अनवबोध, असंयम, असावधानता, क्रोध, मान, माया, छोभ तथा मन, वचन, कायकी चंचळताके द्वारा वन्ध होता है।

इस विषयका समाधान करते हुए विद्यानिन्द्स्वामी कहते हैं (अष्टसह० पृ० २६७) कि मोह विशिष्ट अज्ञानमें संक्षेपसे मिध्यादर्शन आदिका संग्रह किया गया है। इष्ट अनिष्ट फळ प्रदान करनेमें समर्थ कर्म बन्धनका हेतु क्यायैकार्थसमवाणी अज्ञानके अविनाभावी मिध्यादर्शन, इप्रविरित, प्रमाद, कषाय तथा योगको कहा गया है। मोह और अज्ञानमें मिध्यात्व आदिका समावेश हो जाता है। दोनों आचार्यों के कथन में तास्विक भेद नहीं है, केवळ प्रतिपादन-कौळीकी मिन्नता है।

### एकान्तदर्शनोंमें कर्म सिद्धान्तकी असंभवपना

स्वामी समन्तमृद्रका कथन है कि यह कर्मबन्धकी व्यवस्था स्याद्वाद शासनमें ही निर्दोष रीतिसे बनती है। एकान्त दर्शनोंमें कर्मबन्ध फळानुभवन आदि बातें असंभव हैं। वे कहते हैं — "हे जिनेन्द्र! अनित्येकान्त आदि सिद्धान्तवादियोंके यहां पुण्य कर्म, पाप कर्म, परलोक सिद्ध नहीं होते। एकान्तप्रहाविष्ट लोग अनेकान्तपक्षके विरोधी तो हैं ही, साथ ही वे स्वपक्षके भी घातक हैं।"

नित्येकान्त अथवा ऋनित्येकान्त पक्षमें क्रम तथा अक्रमपूर्वेक अर्थिक्रिया नहीं बनती। अर्थिक्रियाकारित्वपनेके अभावमें पुण्य पाप बंधादिकी व्यवस्था भी नहीं हो सकती।

बौद्धवर्शनमें कर्मकी मान्यता है। यह स्थिवर नागसेन और सम्राट् मिलिन्दके पूर्व प्रितिपादित प्रश्नोत्तरसे झात होता है। किन्तु बौद्धवर्शनकी सर्व क्षणिकवाद तत्त्वके साथ उस कथानकका सामंजस्य नहीं होता। श्रिणिक पक्षमें प्रत्येक पदार्थ श्रणस्थितिशील है। अतः सममें कर्मोंका बंधन और फलोपभोग चादिकी वार्ते सिद्धान्त विरुद्ध पड़ती हैं। हिंसादि पार्गेका कर्त्ता झकुशल कर्मका संपादन तथा फलानुभवन नहीं करेगा, कारण उसका हिंसादि कार्य श्रणमें श्रय हो गया, अतः फलोपभोक्ता अन्य व्यक्ति होगा। श्रिणिक पक्षमें वस्तु तथा लोक व्यवस्था नहीं बनती, इसे ज्ञासमीमांसाकार इस प्रकार समझाते हैं— "हिंसाका संकल्प करनेवाला द्वितीय श्रणमें नष्ट हो चुका, ज्ञतः संकल्पविद्यीन व्यक्तिने हिंसा की, ऐसा कहना होगा। हिंसक व्यक्तिका भी उत्तर श्रणमें विनाश हो गया, इससे हिंसनकार्यके फलस्वरूप पीड़ा प्राप्त करनेवाला और बन्धनमें फँसनेवाला ऐसा व्यक्ति होगा जिसने न तो हिंसाका संकल्प किया है और न हिंसा ही ही। इसी न्यायके अनुसार बंधनवद्ध व्यक्ति तो नष्ट हो गया, ग्रुक्ति प्राप्तकर्ता दूसरा ही होगा।" इस प्रकारकी विचित्र स्थिति और अव्यवस्था क्षणिकैंकान्त पक्षमें उत्यन्न होती है।

क्षण क्षणमें पदार्थोंका सर्वथा नाश स्वीकार करने पर किसी भी प्रकारकी नैतिक जिम्मेदारी नहीं होगी। किए गए कर्मोंका नाश ख्रौर अक्कत कर्मोंका फळोपभोग होगा, ऐसे सिळान्तमें कर्मवन्य व्यवस्थां नहीं बन सकती।

#### नित्यैकान्तमें दोष

एकान्त नित्य पक्ष अंगीकार करने पर क्रियाशीळताका अभाव होगा। अतः देशकमका कारण देशान्तर गमन नहीं होगा। शारविक होनेसे काळकम नहीं बनेगा। सकळकाळकताव्यापी वस्तुको विशेष काळमें स्थित मानने पर नित्यत्वका विरोध होगा। कदाचित सहकारी कारणकी अपेक्षा वस्तुमें क्रम मानते तो यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि सहकारी कारण उस पदार्थमें कुछ विशेष्ता उत्पन्न करते हैं या नहीं ? यदि उसमें विशेषताकी उत्पन्त कारते हो तो नित्यत्वका एकान्त नहीं रहता है। यदि नित्य वस्तुमें विशेषता उत्पन्न किए विना भी सहकारी कारणोंके

<sup>(</sup>१) "कुशलाकुशलं कर्म परलोकश्च न क्वचित्। एकान्तप्रहरक्तेषु नाथ स्वपरवैरिषु॥" — आ० मी० ८।

<sup>(</sup>२) "हिनस्त्यनिमतन्धातृ न हिनस्त्यिमसन्धिमत्।बध्यते तद्वयापेतं चित्तं बद्धं न मुन्यते॥" — आ० मी० ९१।

द्वारा कम मानते हो, तो यह क्रमवत्त्व सहकारियोंमें ही रहेगा। दूसरी बात यह है कि नित्य वस्तुमें देशक्रम काळकम नहीं पाया जाता।

नित्य पदार्थमें युगपद् अर्थिकियाकारित्व माननेपर एक ही समयमें समस्त कार्योकी उत्पत्ति हो जायगी घौर द्वितीय क्षणमें क्रियाके घ्रभावमें अवस्तुत्व हो जायगा। अतः नित्यैकान्त पक्षमें अर्थिकयाका अभाव होनेसे कर्मबन्धकी व्यवस्था भी नहीं बनतो। ऐसी स्थितिमें सांख्या-दिकोंको कर्ममान्यता उनकी मनोनीत तत्त्वस्थितिके प्रतिक्कुछ सिद्ध होती है।

#### अहैत मान्यतामें बाधा

अहैत पक्ष माननेपर कर्मन्यवस्था नहीं बनती। विकिक्त वैदिक कर्म, कुशल-अकुशल कर्म, पुण्य-पाप कर्म आदिको स्वीकार करनेपर अहैत मान्यतापर वजपात होता है। अविद्याके कारण कर्मह्रैत मानना भी युक्तिसंगत नहीं है; कारण ऐसी स्थितिमें विद्या अविद्याका हैत उपस्थित होगा। स्वामी समन्तभद्रका (आप्तमी० २६, २७) कथन है कि हैतके बिना आहैत नहीं बनता, जैसे हेतुके अभावमें आहेतु नहीं पाया जाता है। प्रतिषेध्यके बिना संज्ञावान् पदार्थका प्रतिषेध नहीं किया जा सकता। उनकी एक सुन्दर युक्ति है। यदि युक्तिसे अहैतकत्त्व मानते हो, तो साधन और साध्यका हैत उपस्थित होता है। कदाचित् अपने वचनमात्रसे अहैतको प्रमाणित करते हो, तो इस पद्धतिसे हैत पक्ष भी क्यों नहीं सिद्ध किया जा सकता? अतः प्रमाण एवं युक्तिविरुद्ध अहैत मान्यतामें कर्मसिद्धान्त सिद्ध नहीं होता।

श्रनेकान्त शासनमें ही समीचीन रूपसे कर्म-बन्ध व्यवस्था सिद्ध होती है। एकान्तवादी अपने सिद्धान्तके आधार पर कर्म-व्यवस्थाको प्रमाणित नहीं कर सकते।

#### कर्मसिद्धान्तका अतिरेक

कर्मसिद्धांतका अतिरेक भी इष्ट साधक नहीं है । इसके अतिरेकवश मतुष्य अकर्मण्यताका आश्रय ले, अपने विकासके मार्गको अवरुद्ध करता है। कर्मको हो सब कुछ समझने वाळा कहता है—"यदत्र छिखितं भाले तिस्थित्यापि जायते" जो भालमें छिखा है वह उद्यम न करने पर भी प्राप्त हुए विना न रहेगा। पैरुष करनेमें शक्ति छ्याना व्यर्थ है 'विधिरेव शरणम्' भाग्य ही का भरोसा है, इस प्रकार दैवैकांतके चक्रमें कसे हुए व्यक्ति प्रछाप करते हैं। स्वामी समन्तमद्र कहते हैं दिन्दि से दी यदि प्रयोजन सिद्ध होता है, तो यह बताओ, जीवके प्रयत्नके द्वारा, दैवकी उत्पत्ति क्यों होती है। आज जो हमारा पुरुषाध है, भावी जीवनके छिये वह दैव बन जाता है, पूर्वेद्यत कर्मको छोड़कर दैव और क्या है ?

यदि दैवके द्वारा दैवकी उत्पत्ति मानते हो और उसमें बुद्धिपूर्वक किये गये मानव प्रयत्नों-का तनिक भी हस्तक्षेप नहीं मानते तो मोक्षकी प्राप्ति संभव न होगी, क्योंकि पूर्व कर्मवंधके अनुसार ही आगामी कर्मका वंध होगा, इस प्रकारकी परंपरा चलनेसे मोक्षका अवसर नहीं मिलेगा और पौरुष अकार्यकारी ठहरेगा।

<sup>(</sup>१) "कर्मद्वेतं पळद्वेतं लोकद्वेतं च नो भवेत्। विद्याऽविद्याद्वयं न स्याद्वन्धमोश्रद्वयं तथा।।"

<sup>—</sup>धा०मी०३५।

<sup>(</sup>२) "दैवादेशार्थसिद्धिश्चेदैवं पौरुषतः कथम् । दैवतश्चेदनिर्मोक्षः पौरुषं निष्फलं मवेत् ॥"—आ०मी०८८ ।

देवेकांतकी दुर्बळतासे ळाभ चठाते हुए पुरुषार्थवादी कहता है, विना पौरुषके कोई कार्य नहीं बनता। सोमदेव सुरिके शब्दोंमें वह कहता है—

"येषां बाहुबर्लं नास्ति, येषां नास्ति मनोबलम् । तेषां चंद्रबर्लं देव ! कि कुर्यादम्बरस्थितम् ॥"-यशस्तिलक ३।५४।

जिनकी भुजार्त्रोमें बल नहीं है और न जिनके पास मनोबल ही है ऐसे व्यक्तियोंका आकाश में स्थित चन्द्रबल—जन्मकालीन नक्षत्र खादिकी रचना क्या करेगी ?"

केवल भाग्यको ही भगवान् मानने वाले पुरुषोंको कृषि श्वादि कार्य करना कोई अर्थ नहीं रखता है—

पुरुषार्थका एकान्त भी बाधित है

पुरुषार्थके अनन्य भक्तसे स्वामी संगतभद्र पृछते हैं 'यदि, पुरुषार्थसे ही तुम कार्य सिद्धि मानते हो तो यह बताओ देवसे तुम्हारा पुरुषार्थ कैसे उत्पन्न होता है ? कदाचित यह मानो कि हम सब कुछ पुरुषार्थके द्वारा ही सम्पन्न करते हैं तब सम्पूर्ण प्राणियोंका पुरुषार्थ जयश्री समन्वित होना चाहिये।

### समन्वयका मार्ग

इस दैव और पुरुषार्थंके द्वंद्वमें अनेकांत समन्वय शैळी द्वारा मेत्री स्थापित करता है सोमदेव सूरि कहते हैं "इस ळोकमें फळ प्राप्ति दैव—पूर्वोपाजित कर्म तथा मानुषकर्म—पुरुषार्थ इन दोनोंके अधीन है। ऐसा न मानने वाळोंसे आचार्य पूछते हैं कि क्या कारण है, समान चेष्ठा करने वाळोंके फळोमें-सिद्धिमें भिन्नता प्राप्त होती है ?।" आचार्य कहते हैं:—

# "परस्परोपकारेण जीवितीषधयोरिव ।

देवपौरुषयोर्ष्ट्रात्तः फलजन्मनि मन्यताम् ॥''-यशस्तिलक ३, ६३ ।

जैसे औषधि जीवनके छिये हितप्रद है और आयुकर्म औषधिके प्रभावके छिये आवश्यक है, अर्थात् जैसे फछोत्पत्तिमें आयुकर्म और औषधिसेवन परस्परमें एक दूसरेको छाभ पहुंचाते हैं उसी प्रकार देव और पौरुषकी वृत्ति समझना चाहिये।

वे कहते हैं, देव चक्षु आदि इन्द्रियोंके अगोचर अतींद्रिय आत्मासे संबंधित है और प्राणियोंकी सम्पूर्ण क्रियाय पुरुषार्थ पर निभर हैं, इसिट्टिय उद्यमकी खोर ध्यान रहना चाहिये।

<sup>(</sup>१) ''पौरुषादेव सिद्धिश्चेत् पौरुषं दैवतः कथम् । पौरुषा-चेदमोधं स्यात् सर्वप्राणिषु पौरुषम् ॥" —ऋा॰ भी॰ ८९

<sup>(</sup>२) ''दैवं च मानुषं कर्म छोकस्यास्य फलाप्तिषु । कुतोन्यथा विचित्राणि फलानि समचेष्टिषु ॥'' —य० ति०, ३, ६०

<sup>(</sup>१) "तथापि पौदवायत्ताः सत्त्वानां सकलाः क्रियाः । अतस्तिन्त्वन्त्यमन्यत्र का चिन्तातीन्द्रियात्मिनि ॥"
—यः ति० ३, ६४

संमतभद्र स्वामी इस संबंधमें अत्यंत महत्त्वपूर्ण मार्ग दर्शन करते हैं--अबुद्धि पूर्वक इष्ट अनिष्ट कार्य अपने दैवकी प्रधानतासे होता है। बुद्धिपूर्वक इष्ट अनिष्ट फल प्राप्तिमें पौरुषकी प्रधानता है।

सोते हुए व्यक्तिका सपैसे स्पर्श होते हुए भी मृत्यु न होनेमें दैव की प्रधानता है। लेकिन सपै देखकर बुद्धि पूर्वक आत्मरक्षा करनेमें पुरुषार्थकी विशेषता कारण है।

भोगी प्राणी देव और पुरुषार्थके महोद्धिको मथकर अमृतके स्थान पर विष निकाल कर सोचता है, झौर तदनुसार निःसंकोच हो प्रवृत्ति भी करता है, मोक्ष मार्गके लिये कर सोचता है, झौर तदनुसार निःसंकोच हो प्रवृत्ति भी करता है, मोक्ष मार्गके लिये वह देवकी ओर निहारा करता है डिग्रेर विषय मोगके लिये कमर कसकर पुरुपार्थी बनता है। ग्रुगुश्च प्राणी विषयादिकोंके विषयमें पुरुषार्थको अधिक महत्व नहीं देता। वह अपने पौरुषका प्रयोग कर्म जालके काटनेमें करता है। इसमें संदेह नहीं कि बसे अपने प्रयत्नमें वास्तविक सफलता तब मिलती है जब विधि विपरीत वृत्ति वाला नहीं रहता है। ग्रुगुश्चके प्रयत्नसे विरुद्ध भी कर्म श्वीण शक्ति युक्त बनता जाता है। इस प्रकार ज्ञात्म विकासका मार्ग अधिक सरल और उज्बल होता जाता है। जैन शासनमें यह बताया है कि रत्नत्रय हप सच्चे पुरुषार्थके द्वारा यह जीव ज्ञनादि कालसे ज्ञागत पुरातन कर्म-पुंजको अंतर्गुहूर्तके भीतर ही विनष्ट करनेमें समर्थ होता है।

#### कमीं का विभाजन

इस कर्मके शब्दकी अपेक्षा असंख्यात भेद हैं। अनंतानंत प्रदेशात्मक स्कन्धोंके परिण-मनकी अपेक्षा कर्मके अनंत भेद होते हैं। ज्ञानावरणादिके अविभागी प्रतिच्छेदोंकी अपेक्षा भीं अनंत भेद कहे जाते हैं। इस कर्मकी बंध, उत्कर्षण, संक्रमण, अपकर्षण, उदीरणा, सत्त्व, उदय, उपश्मम, निधत्ति, निकाचना रूप दस करणात्मक अवस्थाएँ पाई जाती हैं । बंधकी परिभाषा की जा चुकी है। उत्कर्षण करणमें कर्मके अनुभाग तथा स्थितिकी दृद्धि होती है। अपकर्षणमें इसके विपरीत बात होती है। संक्रमण करणमें एक कर्मभक्रतिका अन्य प्रकृति रूप परिणमन किया जाता है। कर्मोंको उदय काळके पूर्व उदयावळीमें लाना उदीरणा करण है। कर्मोंका सत्तामें रहना सत्त्व है। फळदान उदय कहळाता है। उदयावळीमें लाकर कर्मोंकी उपशान्त अवस्था उपशम है। कर्मोंकी ऐसी अवस्था, जिसमें उत्कर्षण, अपकर्षण करणके सिवाय उदीरणा तथा संक्रमण न हो सके, निधत्ति है। ऐसी कर्म-स्थिति, जिसमें उदीरणा, संक्रमण, उत्कर्षण तथा अपकर्षण न हो सके,

कर्मों की इन दस अवस्थाओं पर ध्यान देनेसे यह बात स्पष्ट होजाती है कि यह जीव अपने परिणामों के अनुसार कर्मों को ही नशक्ति और महान शक्तियुक्त बना सकता है। यह उदीरणार्के

—या॰ मी० ९१

<sup>(</sup>१) "अबुद्धिपूर्वापृक्षायामिष्टानिष्टं स्वदैवतः । बुद्धिपूर्वव्यपेक्षायामिष्टानिष्टं स्वपौरुषात् ॥"

<sup>(</sup>२) अन० धर्मा० पृ० ३००।

<sup>(</sup>३) "बंधुक्कड्टणकरणं संकममोकड्ड् दीरणा सत्तं। उदयुवसामणिषत्ती णिकाचणा होदि पडिगयडी ॥"—गो० क० ४६७

<sup>(</sup>४) गो॰ क॰ ४३८-४०।

द्वारा उदयकालके पूर्व भी कर्मोंको उदय अवस्थामें ला निर्जीण कर सकता है। कभी कर्म शक्तिहीन बनकर निर्जारको प्राप्त होते हैं। कहनेका सार यह है कि जीव अपने परिणामोंके अनुसार कर्मोंको भिन्न रूपमें परिणत कर सकता है। कर्मका फल मोगना ही पड़ेगा—"नामुक्त क्षीयते कर्म" यह बात जैन सिद्धांतमें सर्वथा रूपमें सम्भव नहीं है। जब आत्मामें रत्नत्रयकी ज्योति प्रदीप्त होती है तब अनंतानंत कार्माणवर्गणाएँ बिना फल दिये हुए निर्जराको प्राप्त हो जाती हैं। केवली भगवानको असाता प्रकृति कुछ भी बिना फल दिये हुए साता रूपमें परिणत होकर निकल जाती है। इसलिये वीतराग शासनमें केवलीके असाता निभित्तक क्षुधा तृषा आदिकी पीड़ाका अभाव माना गया है।

#### वांघके प्रकार

कर्मबंधके प्रकृति, स्थिति, अनुभाग तथा प्रदेश ये चार भेद बताये गये हैं। महाबंधके इस प्रथम खंडमें प्रकृतिबंधका विविध अनुयोग द्वारों से वर्णन किया गया है। प्रकृति शब्दका भ्रर्थ है स्वभाव, जैसे गुड़की प्रकृति मधुरता है। ज्ञानावरण कर्मका स्वभाव ज्ञानका आवरण करना है। दर्शनावरणकी प्रकृति दर्शन गुणको ढाँकना है। वेदनीयका स्वभाव सुखदुः खका अनुभवन कराना है । मोहनीयका स्वभाव है ज्ञात्माके दर्शन और चारित्र गुणोंको विक्रुत करना । यह आत्माके सुख गुणुको भी नष्ट करता है। मनुष्यादिके भवधारणका कारण आयु कर्म है। नर नारकादि नामसे जीव संकीर्तित होता है, इसका कारण नामकी रचनाविशेष है। उच्च या नीच शरीरमें जीवको रखना गोत्रकी प्रकृति है। दान मोगादिमें बाधा डाल्टना अंतराय कर्मकी प्रकृति है। इन आठ कमों के नामके अनुसार उनकी प्रकृति कही गई है। इन कमोंका स्वभाव समझानेके छिए जैन आचार्योंने निम्नछिखित उदाहरण उपस्थित किए हैं। ज्ञानावरणका उदाहरण परदा है। दर्शनावरणका द्वारपाल है, कारण उसके द्वारा इष्ट दर्शनका श्रावरण होता है। मधुलिस ऋसिधाराके समान वेदनीय कर्म है। वह मधुरताके साथ जीम कटनेका संताप पैदा करती है। मोहनीय मिंदराके समान जीवको आत्म-स्मृति नहीं होने देता है । त्र्यायु कर्म काष्टके खांडा-बंधन विशेष द्वारा व्यक्तिको केदी बनानेके समान है। नाम कर्म भिन्न-भिन्न शरीर आदिकी रचना चित्रकारके समान किया करता है। गोत्रकर्म, जीवको उच्च नीच शरीरधारी बनाता है। जैसे कुम्भकार छोटे बड़े वर्तन बनाता है। भंडारी जिस प्रकार स्वामी द्वारा स्वीकृत द्रव्यको देनेमें बाधा पैदा करता है, उसी प्रकार विवन करना अंतरायका स्वभाव है। इन आठ कर्मों के १४८ भेद कहे गए हैं। ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और अंतराय कर्म जीवके क्रमशः ज्ञान, दर्शन, सम्यक्त्व तथा त्र्यनंत वीर्यरूप अनुजीवी गुणोंको घातनेके कारण घातिया कहे जाते हैं। आयु, नाम, गोत्र तथा वेदनीयको अवातिया कर्म कहा है। ये जीवके अवगाहनत्व, सुरमत्व, अगुरुळघुत्व तथा अञ्याबाधत्व नामक प्रतिजीवी गुणोंको घातते हैं ।

स्थितिबन्ध उसे कहते हैं, जिसके कारण प्रत्येक कर्मके बन्धनकी काल्प्रयादा निश्चित होती हैं। कर्मोंके रस प्रदानकी सामर्थ्य को अनुभागबंध कहा है। कर्मवर्गणाद्योंके परमा-णुट्योंकी परिगणनाको प्रदेशबंध कहते हैं। कहा भी है—

> "स्वभावः प्रकृतिः प्रोक्ता, स्थितिः कालावधारणम् । अनुभागो विपाकस्तु प्रदेशोंऽशविकल्पनम् ॥"

योगके कारण प्रकृति और प्रदेश बंध होते हैं। कषायके कारण कर्मोंमें स्थिति और अनुभागका बंध होता है।

#### कर्मकृत विचित्र परिणमनपर वैज्ञानिक दृष्टि

गंधक. शोरा, तेजाव श्रादिके मिलनेपर रासायनिक प्रक्रिया प्रारंभ होती है, तथा भिन्न प्रकारके तत्त्वविशेषकी उपलब्धि होती है इसी प्रकार कर्मीका जीवके साथ सम्मेलन होनेपर रासायनिक क्रिया ( Chemical action ) प्रारंभ होती है। और उससे अनंत प्रकारकी विचित्रताएँ जीवके भावानुसार व्यक्त हुआ करती है। जीवके परिणामोंमें वह बीज विद्यमान है जो प्रस्फटित तथा विकसित होकर अनंतिवध विचित्रताओंको विशाल वट वृक्षके समान हिसाता है। कोई जीव मरकर कुत्ता होता है तो श्वान पर्यायमें उत्पन्न होनेके पूर्व व्यक्तिकी मनोवृत्तिमें श्वान वृत्तिके बीज सार रूपमें संगृहीत होंगे, जिनके प्रभावसे गृहीत कार्माणवर्गणा श्वान सम्बन्धी सामग्री (Environment) को प्राप्त करा देंगी या उस रूप परिणत होंगी। आत्मा अत्यन्त सदम है इसिंछिये उसे बांधनेवाळी कार्माण वर्गणाओंका पुखा भी बहुत सूच्म है। उस सूक्ष्म पुछ्नमें अनंत प्रकारके परिणमन प्रदर्शनकी सामर्थ्य है। अणु वंबमें (Atom bomb) आकारकी अपेक्षा अत्यन्त लघुताका दर्शन होता है, किंतु शक्तिकी अपेक्षा वह सहस्रों विशाल बसोंसे अधिक कार्य करता है। भौतिक विज्ञान प्रयत्न करे तो राईके दानेसे भी छोटा बम बन सकता है जो संसार भरको हिळा दे। आत्माके साथ मिळी हुई कार्माण वर्गणाओं में अनंतानंत प्रदेश कहे गये हैं जो अभव्य जीवोंसे अनंत गुणित है फिर भी सूक्ष्म होनेके कारण वे इन्द्रियोंके अगोचर हैं। जनमें विद्यमान कर्मशक्ति (Karmic energy) अद्भुत खेल दिखाती है। किसी जीवको निगोद अपर्याप्तक पर्यायवाला जीव बना एक श्वासमें अठारह बार शरीर निर्माण और ध्वंस द्वारा जीवन भरणको प्रदर्शित करती है। वह आत्माकी अनंत ज्ञानशक्तिको ढाँककर अक्षरके अनंतर्वे भाग बना देती है। उस कर्म शक्तिके कारण गाय बैल ऊँट आदिका आकार प्रकार प्राप्त होता है। ऐसा कौनसा काम है जो उस शक्तिकी परिधिके बाहर हो। ज्ञानावरणके रूपमें उसके द्वारा बुद्धिकी हीनाधिकताका विचित्र दृश्य निर्मित होता है लेकिन जिस प्रकार नाटकका अभिनय करानेवाला सूत्रधार होता है जिसके संकेतके अनुसार कार्य होता है, इसी प्रकार सूत्रधारक जीवके भाव है। उन भावोंकी हीनता, उचता, वकता, सरलता, समलता, विमलता आदि पर जिन बाह्य कियाओंका प्रभाव पड़ता है उनसे भिन्न भिन्न प्रकारके कर्म बंधते हैं उनका वर्ग्यन जैन महर्षियोंने किया है जिनके अध्ययनसे मानव इस बातकी कल्पना कर सकता है कि उसका अतीत कैसा था जिससे उसे वर्तमान सामग्री मिळी और वर्तमान विकृत अथवा विमल जीवनके अनुसार वह अपने किस प्रकारके भविष्यका निर्माण कर सकता है। उदाहरणार्थ एक व्यक्ति अत्यन्त मन्द ज्ञानी है। इसका क्या कारण है ? शरीरशास्त्रों तो शारीरिक कारणों के द्वारा मस्तिष्क के परमाणुओं की दुर्बळताकी दोषी ठहरायेगा: किन्तु कर्मसिद्धान्तका ज्ञाता कहेगा कि इस जीवने पूर्वमें जब कि इसके वर्तमान जीवनका निर्माण हो रहा था ज्ञानको ढाँकने वाली साधन सामग्रीको संगृहीत किया था। इसी प्रकार अन्य प्रकारके बाह्य श्रीर आभ्यन्तर कार्योंके विषयमें कर्म सिद्धान्तवाला समर्थन करेगा।

कर्मों के आगमनके कारणों का स्पष्टीकरण

ज्ञानावरण कर्ममें विशेष कारण निम्नलिखित बातें बताई गई हैं जैसे-निर्मल ज्ञानके

७० सहाबन्ध

प्रकाशित होनेपर मनमें दूषित भाव रखना, ज्ञानको छिपाना योग्य व्यक्तिको दुर्भाववश ज्ञान प्रदान न करना, दूसरेकी ज्ञान-साधनामें बाधा डाळना, वाणी अथवा प्रवृत्तिके द्वारा ज्ञानवानके ज्ञानका निषेध करना, पवित्र ज्ञानमें छांछन छगाना, निरादरपूर्विक ज्ञानका प्रहण करना, ज्ञानका अभिमान तथा ज्ञानियोंका अपमान, अन्याय पक्ष समर्थनमें शक्ति छगाना, अनेकांत विद्याको दूषित करनेवाळा कथन करना आदि । इस प्रकारके कार्यों से जो जीवके मिळनभाव होते हैं उनके द्वारा इस प्रकारका मिळन कमें पुड़्त होता है, जो ज्ञानके प्रकाशको ढाँकता है। उपरोक्त बातें दर्शनके विषयमें करनेसे दर्शनावरण कर्म आता है। उसके अन्य भी कारण हैं जैसे अधिक स्रोना, दिनमें सोना, आँखोंको फोड़ देना, निर्मेळ दृष्टिमें दोष छगाना, मिथ्या मार्ग वाळोंकी प्रशंसा करना आदि।

जिस असाता वेदनीयके कारण जीव कष्टमय जीवन विताता है उसके कारण ये हैं:—
स्व, पर अथवा दोनोंको पीड़ा पहुँचाना, शोकाकुळ रहना, हृदयमें दुःखी बने रहना, रुदन करना,
प्राणघात करना, अनुकंपा उत्पादक फूट फूट कर रोना, अन्यकी निन्दा और चुगळी करना, जीवों
पर द्या न करना, अन्यको संताप देना, दमन करना, विश्वासघात, कुटिळ स्वभाव, हिंसापूर्ण
आजीविका, साधुजनोंकी निंदा करना, उन्हें सदाचारके मार्गसे डिगाना, जाळ, पिंजरा आदि
जीवघातक पदार्थोंका निर्माण करना, अहिंसात्मक दृत्तिका विनाश करना आदि । जीवको आनंदप्रद् अवस्था प्राप्त करानेवाळे साता वेदनीयके कारण ये हैं—जीवयात्रपर दया करना, सन्त
जनोंपर स्नेह रखना, उन्हें दान देना, प्रेमपूर्वेक संयम पाळन करना, विवशतामें शांत भावसे कष्टोंको
सहन करना, कोघादिका त्याग करना, जिनेन्द्र भगवानकी पूजा, सत्युक्वोंकी सेवा-परिचर्या आदि ।

मोहनीय कमें के कारण मदोन्मत्त हो यह जीव न आत्मदर्शन कर पाता, और न सच्चे कल्याणके मार्ग में लगता है। दर्शन मोहनीयके कारण देव, गुरु, शास्त्र तथा तत्त्वींके विषयमें यह सम्यक श्रद्धासे वंचित रहता है और वैज्ञानिक दृष्टिके श्रेष्ठ और पवित्र प्रकाशको नहीं प्राप्त करता। इसके कारण ये हैं-जिनेन्द्रदेव वीतराग वाणी तथा दिगम्बर मुनिराजके प्रति काल्पनिक दोष लगा संसारकी दृष्टिमें मलिन भाव उत्पन्न करना, धर्म तथा धर्मके फल रूप श्रेष्ट आत्मार्ग्रोमें पाप प्रवृत्तियोंके पोषणकी सामग्रीको बता भ्रम उत्पन्न करना, मिथ्या मार्गका प्रचार करना आदि । चारित्र मोहनीयके कारण यह जीव अपने निज स्वरूपमें स्थित न रहकर क्रोधादि विकृत अवस्थाको प्राप्त करता है। कोधादिक तील्र वेगवश मिलन प्रचण्ड भावोंका धारण करना. तपस्त्रियोंकी निन्दा तथा धर्मका ध्वंस करना, संयमी पुरुषोंके चित्त में चंचलता उत्पन्न करनेका जपाय करनेसे, कषायोंका बंध होता है। अत्यन्त हास्य, बहुप्रछाप, दूसरेके जपहाससे हास्यका पात्र बनता है। विचित्र रूपसे क्रीडा करनेसे, औचित्यकी सीमाका उल्लंघन करनेसे रित वेदनीयका श्रागमन होता है। दसरेके प्रति विद्वेष उत्पन्न करना, पापप्रवृत्तिवालोंका संसर्ग करना, निद्य प्रवृत्तिको प्रेरणा प्रदान करना आदि अरित प्रकृतिके कारण हैं। दूसरेको दुःखी करना और दूसरेको दुःखी देख हर्षित होना शोक प्रकृतिका कारण है। भय प्रकृतिके द्वारा यह जीव भयभीत. रहता है, उसका कारण भयके परिणाम रखना, दूसरोंको डराना, सताना तथा निर्द्यतापूर्ण प्रवृत्ति करना है। ग्लानि पूर्ण अवस्थाका कारण जुगुप्सा प्रकृति है। पवित्र पुरुषोंके योग्य आचरणकी निंदा करना, उनसे घृणा करना त्रादिसे यह वँधती है। स्नीत्व विशिष्ट स्त्रीवेदका कारण महान क्रोधी स्वभाव रखना, तीत्र मान, ईर्ब्या, मिध्यावचन, तीत्रराग, परस्त्रीसेवनके प्रति विशेष आसक्ति रखना, स्त्री सम्बन्धी भावोंके प्रति तीत्र अनुराग भाव है। पुरुषत्व सम्पन्न पुरुषवेदके कारण क्रोधकी न्यूनता, क्रुटिल भावोंका अभाव, लोभ तथा मानका त्याग, अल्प राग, स्वस्तीसंतोष, ईषी, परिणामकी मंदता, आभूषण आदिके प्रति उपेक्षाके भाव आदि हैं। जिसके उदयसे नपुंसक वेद मिलता है, उसके कारण प्रचुर प्रमाणमें क्रोध, मान, माया, लोभसे वृषित परिणामोंका सद्भाव, परकीसेवन, अत्यंत हीन आचरण, तीत्र राग आदि हैं।

नरक आयुके कारण बहुत आरंभ खौर अधिक परिमह हिंसाके परिणाम, मिध्यात्व-पूर्ण आचरण, तीव्र मान तथा छोभ, दूसरेको संताप पहुंचाना, सदाचार तथा शीळहीनता, काम, भोगसंबंधी अभिळाषामें बुद्धि, बध बंधन करनेके भाव, मिध्याभाषण, पापनिमित्तक आहार, सन्मार्गमें दूषण लगाना, ऋण छेश्या युक्त रोद्र ध्यान सहित मरण करना है।

पशु पर्योयके कारण क्रुटिल तथा छल्पूर्ण मनोष्टित तथा प्रवृत्ति, अधर्म प्रचार, विसंवाद खरम करना, जाति कुल तथा शीलमें कलंक लगाना, नकली नाप तौलका सामान रखना, नकली सोना मोती घी दूध अगर कपूर कुंकुम आदिके द्वारा लोगोंको ठगना, सद्गुणोंका लोप करना, आर्त्तच्यान युक्त मरण करना आदि हैं।

मनुष्यायुके कारण अल्पारंभ तथा श्राल्पपरिग्रह, मृदुछ परिणाम, महान् पुरुषोंका सन्मान, संतोष द्यत्ति, दानमें प्रदृत्ति, संक्लेशका अभाव, वाणीका संयम, भोगोंके प्रति उदासीनता, पापपूर्ण कार्योंसे निदृत्ति, अतिथि-संविभागशीलता आदि हैं। प्रेमपूर्वक पूर्ण तथा अल्प संयमका धारण करना, संकट आने पर शांत भाव धारण करना, तत्त्वज्ञान शून्य तपश्चर्या, द्यापूर्ण अंतःकरण आदि से देवायुकी प्राप्ति होती है।

विक्रत अंग उपांग होना, शरीर संबंधी वोषोंका सद्भाव, अपयश आदिका कारण अशुभ नाम कर्म है। वह मन वचन कायकी कुटिल्ला, मिध्याप्रचार, मिध्यात्व, परनिन्दा, मिध्या कठोर तथा निरंकुश भाषण, महा आरंभ ओर परिप्रह, आभूषणोंमें आसिक, मिध्यासाक्षी, नकली पदार्थोंका देना, वनमें आग लगाना, पापपूर्ण आजीविका करना, तीव्र कोध मान माया लोभके परिणाम, मंदिरके धूप गंध माल्य आदिका अपहरण करना, अभिमान करना, अन्यके घातक यंत्र आदि बनाना, दूसरेके द्रव्यका अपहरण करनेसे सम्पादित होता है। इस अशुभ नाम कर्मके कारण आज जगतमें शारीरिक विकृतियोंकी बहुलता दिखती है। शुभ नाम कर्मका कारण पूर्वोक्त प्रवृत्तियोंसे विपरीतपना है।

छोकिनिन्दित कुछोंमें जन्म धारण करनेका कारण नीच गोत्र है। वह जाति, कुछ, रूप, वछ, ऐश्वर्थ आदिका मद, दूसरोंका तिरस्कार अथवा अपवाद, सत्पुरुषधोंकी निदा, यशका अपहरण करना, पृत्य पुरुषोंका तिरस्कार करना, अपनेको वड़ा बताना, दूसरोंकी हंसी उड़ाना आदि से आप्त होता है। श्रेष्ठ कुछोंमें उत्पन्न होकर छोक प्रतिष्ठा छाभका कारण उच्च गोत्र कर्म है। यह मान रिहतपना, सत्पुरुषोंका धादर करना, जाति कुछ आदिका उत्कर्ष होते हुए उसका अभिमान नहीं करना, अन्यका तिरस्कार, निंदा, उपहास न करना, अनुपमगुणमूषित होते हुए भी निरिम्मानिता, भस्मसे हँकी हुई अग्निके समान अपनी महिमाका स्वयं प्रकाशित न करना, धर्मके साधनोंका सम्मान करना आदिसे प्राप्त होता है।

प्रत्येक कार्यमें विघ्न उपस्थित करनेवाला अंतराय कर्म है। वह प्राणिवध, ज्ञानका विषेध करना, धर्म कार्योमें विघ्न उत्पन्न करना, देवताको अर्पित नैवेचका प्रमादपूर्वक प्रहण करना, भोजन पान आदिमें विक्त करना, निर्दोष सामग्रीका परित्याग, गुरु तथा देवपूजाका। व्याघात करना आदिके द्वारा सम्पन्न होता है। यह अंतराय कर्म दान देना, पदार्थोंकी प्राप्ति उनका भोग तथा उपभोगमें बाधा उत्पन्न करता है। इसके ही कारण जीव शक्तिहीन होता है।

डपरोक्त कारणोंसे ज्ञानावरण आदिको विशेष अनुभाग मिलता है कारण आयु कर्मको छोड़कर शेष कर्मोंका निरंतर बंध हुआ करता है। इसका तात्पर्य यह है कि किसीने यदि ज्ञानके साधनोंमें बाधा उपस्थित की तो उसे मोहनीय अंतराय आदि कर्मोंका भी आस्त्रव होगा। इतनी विशेषता होगी कि ज्ञानावरणको विशेष अनुभाग मिलेगा, ज्ञानावरणके रसमें प्रकर्षता होगी।

## तत्त्वज्ञानीके बंध होता है या नहीं ?

इस बंधतत्त्वके विषय में कुछ छोगोंकी ऐसी समस है कि सम्यक्त्वकी आत्मिनिधि मिछनेपर आत्माकी बंध-परम्परा नष्ट हो जाती है। वे कहते हैं बंधका कारण अज्ञान चेतना है। सम्यन्दष्टिके ज्ञान चेतना होती है, इसिछिये वह बंधनकी व्यथासे मुक्त है। ज्ञानसे मुक्ति छामका समर्थन सांख्य बौद्ध नैयायिक ग्रादि भी करते हैं। यदि ज्ञान अथवा सम्यन्दर्शनके द्वारा कर्मोंका अभाव हो जाय, तो रत्नत्रय मार्गकी मान्यताके साथ कैसे समन्वय होगा ?

सम्मक्दृष्टिके बंधके विषयमें अमृतचन्द्र सूरि ळिखते हैं—''ज्ञानी जीव आस्त्रव-भावनाके द्यभिप्रायके अभाववश निरास्त्रव है। वहां उसके भी द्रव्यप्रत्यय प्रत्येक समय अनेक प्रकारके पुत्रुक्तमोंको बांधते हैं। इसमें ज्ञानगुणका परिणमन कारण है।"

यहां शंकाकार पूछता है—ज्ञानगुणका परिणमन बंधका हेतु किस प्रकार है १ इसपर महर्षि कुन्दकुन्द कहते हैं—

"जम्हा दु जहण्णादो णाणगुणादो पुणो वि परिणमदि । अण्णतं णाणगुणो तेण दु सो बंधगो भणिदो ॥"—स० सा० १७१ ।

—'यतः ज्ञानगुण जघन्य ज्ञानगुणसे पुनः त्रान्यरूप परिणमन करता है, ततः वह ज्ञानगुण कर्मका बंघक कहा गया है।'

इस प्रकार प्रकाश डाळते हुए अमृतचन्द्र सृति कहते हैं—"ज्ञानगुणस्य यावज्जघन्यो भावः, तावत् तस्यान्तर्मृहू तेविषरिणामित्वात् पुनः पुनरन्यतयाऽस्ति परिणामः । स तु यथाख्यातचारित्रावस्थाया अधस्तादवश्यभाविरागसद्भावात् वन्धहेतुरेव स्यात्" "ज्ञवतक ज्ञानगुणका जघन्यमाव है—क्षायोपशमिक भाव है, तवतक उसका अंतर्मृहूर्तमें विपरिणमन होता हैं, इस कारण पुनःपुनः अन्यरूप परिणतन होता है । वह ज्ञानका परिणमन यथाख्यात होता हैं, इस कारण पुनःपुनः अन्यरूप परिणतन होता है । वह ज्ञानका परिणमन यथाख्यात चारित्ररूप अवस्थाके नीचे निश्चयसे रागसहित होनेसे बंधका ही कारण है।"

यदि ज्ञान गुणका जघन्य भावरूप परिणमन वंधका कारण है, तो ज्ञानीको कैसे निरा-स्रव कहा ? इस शंकाके समाधानमें ख्राचार्य कुन्दकुन्द कहते हैं—

"दंसणण।णचरित्तं जं परिणमदे जहण्ण-भावेण । णाणी तेण दु वज्झदि पुग्गलकम्मेण विविहेण ॥"—समयसार १७२। — "दर्शनज्ञानचारित्रका जघन्य भावसे परिणमन होता है, इससे ज्ञानी जीव अनेक प्रकारके पुद्गल कर्मों से बंधता है।"

इस विषय पर विशेष प्रकाश डाळते हुए टीकाकार ज्ञयसेनाचार्य ळिखते हैं (समयसार पृ० २४५) —"इस कारण भेदज्ञानी अपने गुणस्थानोंके ऋतुसार परम्परा रूपसे मुक्तिके कारण तीर्थक्कर नामकर्म आदि प्रकृतिरूप पुद्गळात्मक अनेक पुण्यकर्मों से बंधता है।"

कोई स्वाध्यायशील व्यक्ति पूछता है, यदि उपरोक्त कथन ठीक है, तो उसका भगव-कुन्दकुन्दके इस वचनसे किस प्रकार समन्वय होगा—

"रागो दोसो मोहो य आसवा णित्थ सम्मिदिट्टिस्स ॥" १७० 'सम्यक्त्वीके राग, द्वेष, मोह रूप ऋास्त्रवींका ऋभाव है।' इस गाथाके उत्तरार्धमें आचार्य छिस्तते हें—"तम्हा आसवभावेण विणा हेद् ण पचया होति।"

—अर्थात् इस कारण त्रास्त्रवभावके अभावमें द्रव्य प्रत्यय कर्मबन्धके कारण नहीं होते हैं।

इस सुन्यवस्थित तथा सुस्पष्ट निरूपण द्वारा आचार्य महाराजने यह समझा दिया है, कि सम्यक्तीके बंध अवंधका कथन एकान्तरूपसे नहीं है। अविरत सम्यक्तीके मिध्यात्व तथा अनंतानुबंधी निमित्तक प्रकृतियों का बंध होता है, किन्तु अन्य कषायादि निमित्तक प्रकृतियों का बंध होता है। मिध्यात्व, अनंतानुबंधी निमित्तक प्रकृतियों अभावको सुख्य बना अविरत सम्यक्तीके अवंधका वर्षान सुसंगत है। इस विवक्षाको गोण बनाकर बंधको प्राप्त होनेवाळी प्रकृतियोंकी अपेक्षा बन्धका कथन भी समीचोन है।

सम्यक्त्वीके बन्धाभावका एकान्तपक्षवाले कहते हैं कि 'अविरत सम्यक्त्वीके जो अप्रत्या-ख्यानावरण, वज्जव्रधभ संहनन औदारिक शरीर आदिका बंध है, वह बंध नहींके समान है।' इस कथनमें तात्त्विक विचारका अभाव है। जब अविरतसम्यक्त्वीके द्वारा बांधे गए कर्मों में कषाय और योगके कारण प्रकृति प्रदेश, स्थिति, अनुभाग बंध होते हैं, तब उनको विल्कुल ही तुच्छ मानना और सर्वथा अबंध घोषित करना जैन दृष्टि-स्याद्वाद विचार शैलीके अनुक्ल नहीं कहा जा सकता। जयसेनाचार्यने पूर्णतया विश्लेषण करके सम्यक्त्वीको कथंचित् बंधक और कथंचित् श्रवंधक प्रमाणित कर दिया है।

## क्या सम्यक्त्वीके ज्ञानचेतना ही होती है, जिससे अवंघ माना जाय ?

सम्यक्त्वीके बंधाभावका समर्थन शंकाकार अन्य प्रकारसे करता हुआ कहता है।

सम्यक्त्वीके ज्ञानचेतना होती है, इससे उसके बंधका खभाव खागमाविरुद्ध है।

मिध्यात्वीके ज्ञानचेतनाका अभाव सबको इष्ट हैं। सम्यक्तिके ज्ञानचेतना ही होती है, ऐसी बात नहीं है। चेतनाके स्वरूप पर विशेष प्रकाश डालने से प्रस्तुत विषय स्पष्ट हो जायगा, ऐसी आशा है। अमृतचन्द्रसूरि अपनी समयसारकी टीकामें (ए० ४८९) लिखते हैं:—

'ज्ञानसे अन्यत्र मैं 'यह' हूं; इस प्रकारका चिन्तन अज्ञानचेतना है। वह कर्मचेतना कर्मफल-चेतनाके भेदसे दो प्रकारकी है। ज्ञानसे प्रथक् मैं 'यह' करता हूं, यह चिंतन कर्मचेतना है। क्षानसे अन्य मैं यह अनुभव करता हूँ, इस प्रकारका चिंतन कर्मफलचेतना है। दोनों चेतनाएँ ज्ञानसे अन्य मैं यह अनुभव करता हूँ, इस प्रकारका चिंतन कर्मफलचेतना है। दोनों चेतनाएँ सामान रसवाली हैं तथा संसारकी कारण हैं। संसारका बीज अष्टिवध कर्मों के बीजरूप होता है। अतः मुमुक्कों उचित है कि वह अज्ञानचेतनाको दूर करनेके लिए सम्पूर्ण कर्मोंके त्यापको भावना क्षा सम्पूर्ण कर्मफल त्यापकी भावनाको नृत्य कराकर आत्मस्वरूपवाली भगवती ज्ञानचेतनाको ही तत्य सुत्य करावे।"

इस विषयको अधिक स्पष्ट करते हुए जयसेनाचार्य िटखते हैं—''मेरा कर्म है, मेरे द्वारा किया गया है, इस प्रकार अज्ञानभावसे मन वचन कायकी क्रिया करना कर्मचेतना है। आत्म-स्थमावसे रहित अज्ञानभाव द्वारा इष्ट अनिष्ट विकल्परूपसे, हर्ष, विषाद, सुख दुःख का जो अनु-भवन करना है, वह कर्मफळ चेतना है। (पृ० ४९०) कुंद्कुंद स्वामी प्रवचनसारमें कहते हैं—

"परिणमदि चेदणाए आदा पुण चेदणा तिधाभिमदा। सा पुण णाणे कम्मे फलम्मि वा कम्मणो भणिदा॥ २।३१॥"

—'चेतनाकी ज्ञानरूप परिणति ज्ञानचेतना है, कर्मरूप परिणति कर्मचेतना तथा फलरूप परिणति कर्ममेलल चेतना है।'

इससे यह प्रगट होता है कि ज्ञानचेतनामें ज्ञातृत्व भाव है, कर्मचेतनामें कर्तृत्व परिणति है और कर्मफळ चेतनामें भोक्तृत्व भाव है।

## सम्यक्तवीके कर्म तथा कर्मफल चेतनाका सङ्गाव

सम्यक्त्वीके ज्ञान चेतना ही पाई जाती है, इस भ्रमका निवारण करते हुए पंचा-भ्यायीकार कहते हैं—

"अस्ति तस्यापि सद्दृष्टेः कस्यचित् कर्मचेतना। अपि कर्मफले सा स्यादर्थतो ज्ञानचेतना॥ राराज्य ॥"

—'किसी सम्यक्त्वीके कर्म तथा कर्मचेतना भी पाई जाती हैं। किन्तु परमार्थसे सम्यक्त्वीके ज्ञानचेतना पाई जाती है।'

यहां पूर्णज्ञान विशिष्ट सम्यक्त्वीको उत्त्यमें रखकर उसके ज्ञानचेतनाका परमार्थ रूपसे सद्भाव प्रतिपादित किया है। अपूर्ण ज्ञानीकी अपेक्षा कर्मचेतना तथा कर्मफल चेतना भी कही हैं। इस दृष्टिका स्पष्टीकरण निम्नलिखित पद्यसे होता है—

### "चेतनायाः फलं बन्धस्तत्फले वाथ कर्मणि । रागाभावात्र बन्धोऽस्य तस्मात्सा ज्ञानचेतना ॥ २।२७६ ॥"

'—कर्म तथा कर्मफल चेतनाका फल बन्ध कहा है। उस सम्यक्त्वीके रागका अभाव होनेसे बंध नहीं है। अतः उसके झानचेतना है।' कुंदुकुंद् स्वामीकी यह गाथा इस विषयमें बहुत उपयोगी है'—

> "सन्वे खल कम्मफलं थावरकाया तसादि कज्जज्ञदं। पाणित्तमदिककंता णाणं विंदति ते जीवा।।"-पं०का०३९।

—"सम्पूर्ण स्थावर जीवों के कर्मफळ चेतना है। त्रस जीवों में कर्मफळ के सिवाय कर्मचेतना भी पाई जाती है। प्राणी इस व्यपदेशको अतिक्रान्त-जीवन्मुक्त ज्ञानचेतनाका अनुभवन करते हैं। यहां जीवन्मुक्त शब्दका अर्थ अविरत सम्यक्त्वी नहीं, किन्तु केवळी भगवान हैं, कारण टीकाकार अमृतचन्द्रसूरिने छिखा है कि संपूर्ण मोह कलंकके नाशक, ज्ञानावरण दर्शनावरणके ध्वंस करनेवाले, वीर्यांतरायके क्षयसे अनन्तवीर्यंको प्राप्त करनेवाले अत्यन्त कृतकृत्य केवळी भगवान ज्ञानचेतनाको ही अनुभव करते हैं।

पंचास्तिकाय टीकाके ये शब्द अधिक विचारपूर्ण हैं तथा प्रकृत विषय पर अच्छा प्रकाश डाळते हैं। "तत्र स्थावराः कर्मफलं चेतयन्ते । त्रसाः कार्य चेतयन्ते । केवळज्ञानिनो ज्ञानं चेतयन्ते" (पंचास्तिकाय टीका ए० १२) स्थावर जीव कर्मफळ चेतनाका अनुभवन करते हैं। त्रस जीव कर्मचेतनाका अनुभवन करते हैं।

'अनगार धर्मामृतकी संस्कृत टीका (पृ० १०७) में पंडितप्रवर आशाधर जी लिखते हैं—"जीवन्मुक्तास्तु मुख्यमावेन ज्ञानम् । गौणतया त्वन्यदिष । ……सा चोभय्यि जीवन्मुक्तेगौंणी बुद्धिपूर्वककर्तृत्व-भोक्तृत्वयोरुच्छेदात्"—जीवन्मुक्तेंके मुख्यतासे ज्ञान-चेतना है। गौणरूपसे उनके द्यान्य भी चेतनाएं हैं। वे कर्म और कर्मफळ चेतनाएं जीवन्मुक्तमें मुख्य नहीं, किन्तु गौणरूप हैं; कारण उनमें बुद्धिपूर्वक कर्तृत्व औं भोक्तृत्वका अभाव हो चुका है।

इस विवेचनसे यह विदित हो जाता है, िक केवळी भगवानसे नीचेके गुणस्थानवर्ती सम्यक्त्वी जीवों में कर्म और कर्मफळ चेतनाएं भी पाई जाती हैं। अविरत सम्यक्त्वीके विचिन्न कार्यों को वन्यरहित बताना ओर उसे सदा सजग ज्ञानचेतनाका ही खामी कहना बड़ी आद्ययंप्रद बात है। क्षायिक सम्यक्त्वी श्रेणिक महाराजने आत्मघात करके प्राण परित्याग किए। परम धार्मिक सीताके प्रतीन्द्र पर्यायके जीवने तपश्चर्यों निमग्न महामुनि रामचन्द्रको धर्मसे डिगानेका मोह्वा प्रयत्न किया, ताकि रामचन्द्रजीका सीताके स्वर्गमें ही उत्पाद हो जाय। ये क्रियाएं युद्धचेतनाके प्रकाशको नहीं बताती हैं। इनपर कर्म, कर्मफळ चेतनाओंका प्रभाव स्पष्टतया हिंगोचर होता है। चारित्रमोहोदयवश ये क्रियायें हुआ करती हैं। 'सदन-निवासी, तदिप उदासी तातें आस्रव छटाछटीसी—यह सम्यक्त्वी गृहस्थका चित्रण संपूर्ण आस्रवके निरोधको

१ "सर्वे कर्मफलं मुख्यभावेन स्थावरास्त्रसाः । सकार्यः चेतयन्तस्ते प्राणित्वा ज्ञानमेव च ॥"

नहीं बताता है। मिध्यात्व, अनंतानुवंधी तथा असंयम निमित्तक आक्षवके निरोधका ज्ञापक है। अतः परमागमके प्रकाशसे ज्ञात होता है कि सम्यक्त्वीके जघन्य अवस्थामें ज्ञानचेतनाके सिवाय कर्म और कर्मफळ चेतनाएँ भी पाई जाती हैं, उनके कारण वह किन्हीं प्रकृतियोंका बंध नहीं करता है और किन्हीं कर्म प्रकृतियोंका बंध नहीं करता है और किन्हीं कर्म प्रकृतियोंका बंध नहीं करता है और किन्हीं कर्म प्रकृतियोंका बन्ध भी करता है। इस प्रकारका स्याद्वाद है ।

महाबन्धके इस पयि इबंधाहियार-प्रकृतिबंधाधिकार नामक खण्डमें प्रकृतिसमुत्कीर्तन, सर्वेबंध, नो सर्वेबंध, उत्कृष्टवंध, अनुत्कृष्टवंध, जघन्यबंध, अजघन्यबंध, सादिबंध, अनादिबंध, ध्रुवबंध, घ्रुवबंध, बंधस्वामित्विचय, बंधकाळ, बंध-अन्तर, बंधसिन्नकर्ष, भंगविचय, भागा-भाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काळ, घ्रन्तर, भाव तथा अल्पबहुत्व इन चौबीस अनुयोगहारोंसे प्रकृतिबंधपर प्रकाश डाळा गया है।

इस कर्मबन्धनके कारण अनंत ज्ञान-आनंद-शक्ति आदिका अधिपति यह आस्मा दीनतापूर्या जीवन बिता कष्ट उठाता है। इस आत्माका यथार्थ कल्याण आत्मीय दोषोंके निर्मूल करनेमें है। समाधिकी प्रचण्ड अग्नि द्वारा इस दोष पुष्कका अविलम्ब क्षय होता है। संवर और निर्जरा रूप परिणतिसे उस स्वरूपकी उपलब्धि हो जाती है, जिसको परम निर्वाण कहते हैं। इस पदका प्रधान कारण भेदज्ञानकी प्राप्ति है। मेरा आत्मा एक है, ज्ञानदर्शनमय है, शेष सर्व अनात्म भाव है। इस विद्याके प्रभावसे सिद्धत्वकी अभिन्यक्ति होती है। बंधकी विपत्तिसे बचनेके लिए योगीन्द्रदेव कहते हैं:—

> "अण्णु जि तित्थु म जाहि जिय, ऋण्णु जि गुरुउ म सेवि। अण्णु जि देउ म चिंति तुहुं, अप्पा विमलु मुएवि॥''अध्यात्मप्रकाश ९६।

''आत्मन्! तू दूसरे तीर्थोंको मत जा; अन्य गुरुकी शरणमें मत पहुंच, अन्य देवका चितवन मत कर। अपनी निर्मेख खात्माका चिंतन कर।"

जब आत्मा यह समभ लेता है, कि मैं कर्मों के बंधनमें बद्ध हो गया हूं किंतु मैं इससे भिन्न स्वरूप बाला हूं, तब उसे मुक्तिका प्रकाश प्राप्त हो जाता है। तत्त्वकी बात तो इतनी है—

> ''भेदविज्ञानतः सिद्धाः सिद्धाः ये किल केचन । तस्यैवाभावतो बद्धाः बद्धाः ये किल केचन ॥''

१ अध्यात्म शास्त्रोंके विशिष्ट अभ्यासी विद्वान् न्यायाचार्य पं० गणेशप्रसादजी वर्णीने एक पत्रमें हमें लिखा था—"ज्ञानचेतना सम्यन्दृष्टिके होती है, परन्तु इसका पूर्ण विकाश तो त्रयोदशम गुणस्थानमें होता है। सम्यन्दृष्टिके कर्मचेतना और कर्मफलचेतना यद्यपि मिथ्या दर्शनके सहकारसे जैसी थी, वैसी नहीं है; परन्तु गौणरूपसे है इसमें कौनसी बाधा है। क्योंकि श्लीणकाषायके अवाक् वह कर्मका कर्ता भी है और भी कि भी है।

२ अर्थात् जगत्में जो जीव सिद्ध हुए हैं वे भेदिवज्ञान-आत्मवोधके प्रसादसे ही सिद्ध हुए हैं। जो आजतक संसारमें बद्ध हैं वे इस आत्मज्ञानके अभावसे ही बंधे हैं।

# ग्रन्थ-विषयस्ची

| विषय                               | <b>प्र</b> ०    | विषय                                                | पु०              |
|------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------|------------------|
| <b>अनुवादकत्तीका मंगळाचरण</b>      | <b>१–</b> ४     | आदेश                                                | १४३-१७५          |
| मृत्रप्रन्थका मंगल वेदना खण्डके    | ४–१५            | परिमाणानुगम                                         | १७६-१८५          |
| ्रे<br>श्राधारसे                   |                 | ओघ                                                  | १७६              |
| प्रकृतिसमुत्कीर्तनप्ररूपण ( आभिनि- | १६-२०           | आदेश                                                | १७७-१८५          |
| बोधिक ज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण और |                 | क्षेत्रानुगम                                        | १८६-१९०          |
| अवधिज्ञानावरणप्ररूपणा )            |                 | ओघ                                                  | १८६-१८७          |
| मूलग्रन्थ                          | २१-३४८          | <b>आ</b> देश                                        | <i>१८७-१९</i> 0  |
| प्रकृति समुत्कीर्तन                | २१२९            | स्पर्शनानुगम                                        | १९१-२३५          |
| अवधिज्ञानावरणप्ररूपणा              | २१–२४           | ओघ                                                  | १९१-१९४          |
| मनःपर्ययज्ञानवरणप्ररूपणा           | २४–२६           | आदेश                                                | १९४-२३५          |
| केवलज्ञानवरणप्ररूपणा               | २७–२९           | कालानुगम नानाजीवोंकी अपेक्षा                        | २३६–२४९          |
| दर्शनावरणादिकर्मश्ररूपणा           | २८-२९           | ओघ                                                  | २३६–३७           |
| सर्वनोसर्वबन्धप्ररूपणा             | २९–३०           | भादेश                                               | २३७-४९           |
| नत्कृष्ट-अनुत्कृष्टवन्धप्ररूपणा    | ३०              | <b>श्चंतरानुगम</b>                                  | २५०-२५८          |
| सद्यादिबन्धप्ररूपणा                | ३०–३१           | ओघ                                                  | २५०              |
| बन्धस्वामित्वविचय                  | <b>३</b> २–४४   | आदेश                                                | २५१-५८           |
| ओधप्ररूपणा                         | ३२-४१           | भावानुगम                                            | २५९-२७८          |
| आदेश <b>प्ररूपणा</b>               | 88-88           | ओघ                                                  | २५९-६२           |
| कालप्ररूपणा आदेशसे                 | ४५-६८           | <b>आदेश</b>                                         | ३६२-७८           |
| अंतरानुगम                          | <b>६९-९</b> ४   | च्चलपबहुत्व<br>———————————————————————————————————— | २७९-३४८          |
| ओघ                                 | ६९-७०           | जीव अल्पबहुत्व                                      | २७९-३ <b>३</b> ३ |
| आदेश                               | ७१–९४           | स्वस्थान                                            | २७९–३१४          |
| सनिकर्षप्ररूपणा                    | ९५–१३२          | ओघ                                                  | २७९-८२           |
| स्वस्थानसन्निकर्षे                 | 94-994          | <b>आदेश</b>                                         | २८२–३१४          |
| ओघ                                 | ९५-११२          | परस्थान                                             | ३१५–३३३          |
| आदेश                               | ११२-११५         | ओघ                                                  | ३१५-१६           |
| परस्थान सन्निकर्ष                  | ११६-१३३         | आ <b>दे</b> श                                       | ३१६-३३३          |
| ओघ                                 | ११६-१३०         | काल अस्पबहुत्व                                      | ३३४–३४८          |
| आदेश                               | १३१-१३२         | स्वस्थानअल्पबहुत्व                                  | ३३४-४२           |
| भंगविचय                            | १३३-१४०         | ओघ                                                  | ३३४-३८           |
| ओघ                                 | १३३–१३४         | आदेश                                                | ३३८-४२           |
| <b>आदेश</b>                        | <b>१३</b> ४–१४० | परस्थान                                             | <b>३४३–३४४</b>   |
| भागाभाग                            | १४१-१७५         | ओघ                                                  | <b>३४३–३४४</b>   |
| ओघ                                 | १४१–१४३         | आदेश                                                | ₹88-8८           |
|                                    |                 |                                                     |                  |

# सङ्केत विवरण

| <b>अ</b> ष्टसह <b>०</b>          | अष्टसहस्री                | घ० टी० फो०                   | धवला टीका स्पर्शनानुगम    |
|----------------------------------|---------------------------|------------------------------|---------------------------|
| आप्तप०                           | आप्तपरीक्षा               | घ॰ टी॰ भा॰                   | घवळा टीका भागाभागा-       |
| आप्तमी ॰                         | आप्तमीमांसा               |                              | नुगम                      |
| इन्द्र शुता०                     | इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार | ঘ০ হী০ মাৰা০                 | घ० टी० भावानुगम           |
| <b>इ</b> ष्टोप <i>॰</i>          | इच्टोपदेश                 | घ०टी० वे० }<br>घ०टी० वेदना ∫ | धवळा टीका वेदनाखण्ड       |
| गो०क० )<br>गो०कर्म० }            | गोम्मटसार कर्मकाण्ड       | प्रा॰ सिद्ध्म॰               | प्राञ्चत सिद्धभक्ति       |
| गो० क० टी०                       | गोग्मटसार कर्मकाण्ड टीका  | भ०क०य०                       | भक्तामरकथा <b>यन्</b> त्र |
| गो० जी० }                        | गोम्मटसार जीवकाण्ड        | भक्तामर                      | भक्तामर स्तोत्र           |
| गो० जीव० र्र<br>गो० जी० जी० प्र० | गोम्मटसार जीवकाण्ड        | <b>महापु</b> ०               | महापुराण                  |
| गा॰ जी॰ मं॰ प्र॰ टी॰             | जीवतत्त्वप्रदीपिका टीका   | षट्खं॰ अं॰ }                 | षट्खण्डागम अन्तरानुगर     |
| गा। ह जार मर प्रश्न हार          | सन्द प्रबोधिनी टीका       | षट्खं॰ का॰                   | षट्खण्डागम कालानुगम       |
| जयघ०                             | जयधवला                    | षट्खं॰ खे॰                   | षट्खण्डागम क्षेत्रानुगम   |
| त॰ रा॰                           | तत्त्वार्थं राजवार्तिक    | षट्खं॰ द॰                    | षट्खण्डागम द्रव्यप्रमाणा  |
| त० श्लो॰                         | तत्त्वार्थेश्लोकवार्ति क  |                              | नुगम                      |
| त॰ स्॰                           | तत्त्वार्थ स्त्र          | षट्खं० फो०                   | षट्खण्डागम स्पर्शनानुगम   |
| ति॰ प०                           | तिल्लोय पण्णत्ति .        | स॰ प्रा॰                     | समय प्राभृत               |
| घ॰ दी॰                           | धवला टीका                 | स॰ सि॰                       | सर्वार्थ सिद्धि           |
| ध॰ टी॰ अ॰ }<br>ध॰ टी॰ अंतरा॰ }   | घवळा टीका अन्तरानुगम      | गी०                          | गाथा                      |
| घ० टी० अल्पबहु०                  | घवला टीका अल्पबहुत्वा-    | प०                           | पत्र                      |
|                                  | नुगम                      | ã.                           | पुस्तक                    |
| घ॰ टी॰ का॰ }<br>घ॰ टी॰ काल॰ }    | धवला टीका कालानुगम        | Ã.                           | <b>Б</b> ब्र              |
| घ॰टी०क्षे०)                      | A                         | भा॰                          | भाग                       |
| घ०टी०खे० ∫                       | घवला शिका क्षेत्रानुगम    | <b>इ</b> ले ०                | श्लोक                     |

महाबंधस्स पयडिवंधो पढमो अत्थाहियारो

### मङ्गलाचरणम्

बारह-म्रंगगिज्भा वियलिय-मल-मूढ-दंसणुत्तिलया। विविह-वर-चरण-भूसा पसियज सुय-देवया सुइरं।। १।।

\*

पसियउ महु घरसेणो पर-वाइ-गम्रोह-दाण-वर-सीहो । सिद्धतामिय-सायर-तरंग-संघाय-घोय-मणो ।। २ ।।

\* \*

पणमह् कय-भूय-बलिं भूयवलिं केस-वास-परिभूय-बलिं । विणिह्य-बम्मह-पसरं वड्ढाविय-विमल-णाण-बम्मह-पसरं ।। ३ ।।

\* \* \*

भृतबलिप्रणीतं तं बन्धतत्त्वप्रकाशकम् । महाधवलविख्यातं महाबन्धं नमाम्यहम् ।। ४ ।।

\* \* \* \*

सिद्धानां कीर्त्तनादन्ते यः सिद्धान्त-प्रसिद्ध-वाक् । सोऽनाद्यनन्तसन्तानः सिद्धान्तो नोऽवताच्चिरम् ।। ५ ।।

# सिरि भगवंतभृदविष्ठभडारयपणीदो **महाबंधो**

## [ पढमो पयडिबंधाहियारो ]

## [अनुवादकर्ताका मङ्गल]

महाधवल नामसे प्रसिद्ध इस महाबन्ध महाशास्त्रकी टीकानिर्माणका कठिन कार्य निर्दोष तथा निरन्तराय सम्पन्न हो, इस कामनासे वेदनाखण्ड की धवलाटीका के प्रारम्भ में वीरसेनाचार्यकृत मंगलगाथाओं द्वारा पद्ध-परमेष्ठीका पुण्य-स्मरण किया जाता है—

सिद्धा दद्धद्वमला विसुद्धन्नुद्धीय लद्धसन्वत्था। तिहुवण-सिर-सेहरया पसियंतु भडारया सन्वे ॥ १॥

अर्थ-जिन्होंने ज्ञानावरणादि अष्ट प्रकारके कर्ममलको दग्ध कर दिया है, जिन्होंने विद्युद्ध बुद्धि-केवल्रज्ञानद्वारा समस्त पदार्थोंकी चपलिध की है-जनका पूर्ण बोध प्राप्त किया है, जो त्रिभुवनके मस्तकपर मुकुटके समान विराजमान हैं, वे सम्पूर्ण सिद्ध भट्टारक प्रसन्न होतें।

भावार्थ—आत्माका सहज स्वभाव अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्जन, अनन्त सुख तथा अनन्त वीर्य है। मोहनीय ज्ञानावरणादि कर्मांका मल आत्मामें अनादिसे छगा हुआ है, जिससे यह संसारी आत्मा जगत्में परिश्रमण किया करती है। सिद्ध भगवान्ते उस कर्ममळका ध्वंस कर दिया है। विद्युद्धज्ञानके कारण समस्त पदार्थोंका बोध होता है। जिस प्रकार दर्पणके तळसे मळ दूर होनेपर बाह्य वस्तुएँ स्वयमेव दर्पणकी निर्मलताके कारण उसमें प्रतिबिन्वित होती हैं, उसी प्रकार कर्ममळरहित आत्मामें स्वतः सर्व पदार्थ मळकते हैं।

निर्मल तथा पूर्णबोधयुक्त होनेसे तथा कर्ममलरहित होनेके कारण सिद्ध परमात्मा जगत्में श्रेष्ठ हैं। उनके द्वारा विश्व शोभित होता है। वे लोकके अग्रभागमें विद्यमान ईषद्याग्मार पृथ्वीके ऊपर अवस्थित हैं और ऐसे माल्हम पड़ते हैं मानो त्रिभुवनके मस्तकपर मुकुट ही हों। यहाँ लोककी पुरुषाकृतिको दृष्टिमें रखकर सिद्धोंको मुकुट कहा गया है।

सिद्ध भगवान्ते राग-हेष, मोहादि विभावोंका त्याग कर स्वभावकी उपलब्धि की है। वे वीतराग हो चुके हैं। किसीकी स्तुतिसे वे प्रसन्न नहीं होते और न निन्दासे खिन्न ही होते हैं। वे राग-हेषकी दुविधाके चक्करसे परे पहुँच चुके हैं। ऐसी व्यवस्था होते हुए मङ्गळगाथा-में सिद्ध परमात्मासे प्रसन्नताकी प्रार्थनाका क्या रहस्य है ? यह विशेष विचारणीय हैं। यदि भगवान् यथार्थमें प्रसन्न हो गए, तो उनकी वीतरागता कहाँ रही और यदि वे प्रसन्न न हुए, तो प्रसन्नताकी प्रार्थना अप्रयोजनीक ठहरती है ?

यथार्थ बात यह है कि प्रसन्न-निर्मळभावपूर्वक प्रसुकी आराधना करनेवाळा भक्त उपचारसे प्रसुमें प्रसन्नताका आरोप करता है।

<sup>(</sup>१) "सिद्धा णहृहमला विसुद्धबुद्धीय लद्धसन्भावा"""-प्रा० सिद्धभ० इलो० ५।

आचार्य विद्यानन्दी आप्तपरीक्षामें छिखते हैं—वीतरागमें क्रोधके समान सन्तोषळक्षण प्रसादकी भी सन्भावना नहीं है। अतः प्रसन्न अन्तःकरणद्वारा प्रभुकी आराधना करना वीतरागको प्रसन्नता मानी जाती है। इसी अपेक्षा से भगवान्को प्रसन्न कहते हैं जैसे प्रसन्न अन्तः करणपूर्वक रसायनका सेवन करके नीरोग व्यक्ति कहता है कि रसायनके प्रसादसे में नीरोग हुआ हूँ, उसी प्रकार प्रसन्न चित्तवृत्तिपूर्वक वीतराग प्रभुकी आराधनासे इष्टिसिद्ध प्राप्तकर अक्त उपवारसे कहता है कि परमात्माके प्रसादसे मेरा मनोरय पूर्ण हुआ हैं।

इसी दृष्टिसे वीतराग सिद्ध परमात्मासे प्रसन्नताकी प्रार्थना की गई है।

## तिहुवण-भवणप्पसरिय-पचक्खवबोह-किरण-परिवेटो । उडओ वि अणत्थवणो अरहंत-दिवायरो जयऊ ॥ २ ॥

अर्थ-वे अरहन्त भगवानरूपी सूर्य जयवन्त हों, जो तीन छोक रूपी भवनमें फैळी हुई ज्ञानिकरणोंसे न्याप्त हैं, तथा जो उदित होते हुए भी अस्तको प्राप्त नहीं होते हैं।

भावार्थ-यहाँ अरहन्त भगवानकी सूर्यके साथ तुलना की है। सूर्य स्वपरप्रकाशक है। अरहन्त भगवानका केवल्रज्ञान भी स्वपरप्रकाशक है। लोकप्रसिद्ध सूर्यकी अपेक्षा अरहन्त- सूर्यमें विशेषता है। लोकिक सूर्य जब कि मध्यलोक के थोड़ेसे प्रदेशको आलोकित करता है, सूर्यमें विशेषता है। लोकिक सूर्य जब कि मध्यलोक के थोड़ेसे प्रदेशको आलोकित करता है, तब अरहन्त सूर्य सकल विश्वको प्रकाशित करता है। सूर्यका उदय और अस्त होता है, किन्तु केवल्रज्ञान-सूर्यका उदय तो होता है, पर अस्त नहीं। जब कैवल्यका प्रकाश आत्मामं उत्पन्न हो चुका, तब उस सर्वज्ञ आत्माकी ज्ञानक्योतिको कर्मपटल पुनः कैसे हाँक सकेंगे? अतः केवल्य ज्ञानसूर्य उदयगुक्त होते हुए भी अस्तरहित है। वह अनन्तकाल पर्यन्त प्रकाशित रहता है। अरहतसूर्यकी किरणें ज्ञानास्मक हैं, लोकिक सूर्यकी किरणें पौद्गालिक हैं।

ति-स्यण-खम्ग-विहाएणुत्तारिय-मोह-सेण्ण-सिर-णिवहो । आइरिय-राउ पसियउ परिवालिय-भविय-जिय-लोओ ॥ ३ ॥

अर्थ-जिन्होंने रक्षत्रयरूपी खङ्गके प्रहारसे मोहरूपी सेनाके शिर-समृहका नाश कर दिया है तथा भव्य-जीव-छोकका परिपालन किया है वे आचार्य महाराज प्रसन्न होवें।

भावार्थ-यहाँ आचार्य महाराज की राजासे तुळनाकी गई है। जैसे कोई प्रतापी राजा अपनी प्रचण्ड तळवारके प्रहारसे शत्रुसैन्यका नाश करता है, उसी प्रकार आचार्य परमेष्ठी सम्यग्हांन, सम्यग्हान तथा सम्यक्चारित्र रूपी अजेय खङ्गसे मोहरूपी सेनाके मस्तकोंका नाश करते हैं। जिस प्रकार राजा अत्याचारीका अन्त करके धर्मपरायण प्रजाका रक्षण करता है, उसी प्रकार आचार्य महाराज मोहका ध्वंस करके भव्यात्माओंका रक्षण

<sup>(</sup>१) " प्रसादः पुनः परमेष्ठिनस्तद्विनेयानां प्रसन्नमनोविषयत्वमेव, वीतरागाणां तुष्टिञ्द्षणप्रसादासम्भवात् कोपासम्भववत् । तदाराधकजनैस्तु प्रसन्तेन मनसोपास्यमानो मगवान् प्रसन् इत्यमिषीयते
रसायनवत् । यथैव हि प्रसन्तेन मनसा रसायनमासेव्य तत्मञ्जाम्ववन्तः सन्तो रसायनप्रसादादिदमस्माकमारोग्यादिफ्लं समुत्यन्नमिति प्रतिपद्यन्ते तथा प्रसन्तेन मनसा भगवन्तं परमेष्ठिनमुपास्य तदुपासनफलं श्रेयोमार्गाधिगमञ्ज्ञ्यणं प्रतिपद्यमानास्तद्विनेयजनाः भगवन्तरमेष्टिनः प्रसादादस्माकं श्रेयोमार्गाधिगमः
सम्मन्न इति समनुमन्यन्ते ।"—आप्तप० पृ० २,३ । (२) "नास्तं कदाचिद्वपयासि न राहुगम्यः स्वधिकरोषि
सहसा ग्रुगपञ्जगन्ति ॥ नाम्मोधरोदरनिषद्धमद्यप्रभावः सूर्यातिशायिमहिमासि मुनीन्द्र लोके ॥"

-भक्तामर॰ द्लो० १७ ।

करते हैं। मोहके कारण संसारमें भव्य जीव बहुत कष्ट पा रहे थे। आचार्य महाराजने रत्तत्रयसे अपनी आस्माको सुसज्जित करके अपनी पुण्य अभय वाणी तथा जीवनदात्री लेखनीके द्वारा जो वीतरागताकी धारा बहाई, उससे भव्यात्माओं के अन्तःकरणमें जो मोहका आतङ्क था, वह दूर हुआ और उन्होंने अपने निज रूपको उपलब्धि की। मव्यात्माओंको जब भी मोहका आतङ्क व्यथा पहुँचाता है, तब ही वे आचार्य महाराजके चरणोंका आश्रय ले अभय अवस्थाको प्राप्त होते हैं।

अण्णाणयंघयारे अणीरपारे भमंत-भवियाणं । उज्जोओ जेहिं कओ पिसयंतु सया उवज्ज्ञायां ॥ ४ ॥

अर्थ-जिसके ओर छोरका पता नहीं है, ऐसे अज्ञान-अन्धकारमें भटकनेवाले भव्यजीवोंको जिन्होंने प्रकाश प्रदान किया है वे उपाध्याय प्रसन्न होवें।

भावार्थ-यहाँ अज्ञानको अन्यकारकी उपमा दी गई है। जिस प्रकार अन्यकारके कारण पश्चुष्मान व्यक्ति अन्येकी माँति प्रकाशरहित स्थलमें आचरण करता है, उसी प्रकार सम्यक् ज्ञानज्योतिके अभावमें यह जीव परद्रव्यको स्व मान कर तथा आत्मतत्त्वको अनात्म पदार्थ मान कर अन्येके समान प्रवृत्ति करता है। इस मिथ्याज्ञानरूप अन्यकारके आदि-अन्तका पता नहीं चलता है। वह अपार है। उसमें भव्य जीव भव्क रहे हैं और परको अपना मानकर दुःखी हो रहे हैं। यह मिथ्याज्ञानका ही प्रभाव है कि जीव कल्याणके मार्गको न पाकर चौरासी लाख योनियोंमें परिश्रमण करता फिरता है। जैसे अन्यकारमें भव्कनेवाले जीवोंको प्रकाशका दर्शन होते ही हित-मार्ग सुक्तने लगता है उसी प्रकार उपाध्याय परमेष्ठीके प्रसादसे सम्यक्ज्ञानका प्रकाश प्रपाद होता है, जिससे यह मोहान्ध प्राणी पञ्च परावर्तन रूप संसारका पर्यटन छोड़कर शिवपुरकी ओर उन्युख हो जाता है।

र्वपाध्यायके समीप सिवत्य आकर भज्यात्माएँ आगमका अभ्यास करती हैं, और सम्यक् ज्ञानका लाभ करती हैं, इस कारण अज्ञान अन्धकार निवारण करनेवाले उपाध्याय परमेष्ठीसे प्रसन्नताकी पार्थना की गई है।

दुह-तिन्व-तिसा-विणदिय-तिहुवण-भवियाण सुहुराएण । परिठविया धम्म-पवा सुअ-जल-वाणप्ययावेण ॥ ५ ॥

अर्थ-दु:खरूप तीव्र प्याससे पीड़ित तीनलोकके भन्योंके प्रति प्रशस्त रागवश जिन्होंने श्रुतज्ञानरूपी जल पिलानेके लिए धर्मरूप प्रपा-प्याऊ स्थापित की है वे खपाध्याय सदा प्रसन्न होवें।

भावार्थ-इस जगत्के प्राणियोंको विषयोंकी लालसासे जिनत सन्तापसदा दुःखी करता है।
महान पुण्यशाळी देवेन्द्र, चक्रवर्ती आदि भी विषयतृष्णाके तापसे नहीं वच सके हैं। उनकी
तृष्णाग्ति तो और अधिक प्रव्विकत रहती है। इस तृष्णाकी शान्तिके छिए यह जीव विषयोंका
सेवन करता है, किन्तु इससे वेदना तिक भी न्यून न होकर उत्तरोत्तर दुद्धिगत हुआ करती
है। जिस प्रकार पिपासाकुछ व्यक्तियोंकी तृषानिवृत्ति-निमित्त उदार पुरुष प्याककी व्यवस्था

<sup>(</sup>१) "अण्णाणन्नोरतिमिरे दुरंततीरिम्ह हिंडमाणाणं। मिवयाणुज्जोयपरा उवशाया वरमिर्दे देतें ॥" -ति॰ प॰ गा॰ ४। (२) "विनयेनोपेत्य यस्माद् व्रतज्ञीक्रमावनाधिष्ठानादागमं श्रुताख्यमधीयते स उपाच्यायः।" -ति॰ रा॰ पृ॰ ३४६।

करते हैं, जिससे सबको मधुर शोतल जलकी प्राप्ति हो, उसी प्रकार उपाध्याय परमेष्टोने परम करूणाभावसे विषयोंकी रूष्णासे सन्तप्त भव्योंके कल्याणार्थ श्रुतज्ञानरूप प्रपा स्थापित की है। उनके द्वारा शास्त्रका उपदेश होते रहनेसे तथा आगमका शिक्षण होनेसे भव्यात्माओंकी विषयक्ष्णा कम होती जाती है ओर वे आत्मोन्मुख बनकर विषयोंकी आशा ही नहीं करती हैं। श्रुतज्ञान प्रयोके जलका पान करनेसे भोगोंकी अभिलाषारूप तथा दूर होती है तथा आत्मा, स्वरूपकी उपलब्धि कर, महान शान्तिका लाभ करती है। द्वादशाङ्गरूप महाशास्त्र-सिन्धुमें अवगाहन कर अपनी पिपासाकी शान्ति साधारण आत्माएँ नहीं कर पाती हैं अतः उनके हितार्थ प्रपा बनाई गई, जहाँ अपनी मन्दमतिरूपी चुल्द्धमें श्रुतरूपी पानी भर कर आत्मा पिपासाकी शान्ति करती है। जितना जितना यह जाव श्रुतज्ञानके रसका पान करता है।

## संधारिय-सीलहरा उत्तारिय-चिरपमाद-दुस्सीलभरा। साहू जयंतु सन्वे सिवसुह-पह-संठिया हु णिग्गलियभयो।। ६।।

अर्थ-जिन्होंने शीखरूप हारको धारण किया है. विरकाळीन प्रमाद तथा कुशीळके भारको दूर कर दिया है, जो शिव सुखके मार्गमें स्थित हैं तथा निर्मीक हैं, वे सर्व साधु जयवन्त हों।

भावार्थ-हारके घारण करनेसे कण्ठ शोभनीक मालूम पड़ता है, इसीलिए साधुओंने शीलकर द्वारसे अपने कण्ठको भूषित किया है। कण्ठमें स्थित द्वार प्रत्येकके देखनेमें आता है, साधुओंकी अचेल वृत्ति होनेके कारण उनके शिलक्ष्पी हारको प्रत्येक व्यक्ति देख सकता है। प्रायः संसारी जन प्रमाद तथा कुशील (अनात्मभाव) में निमग्न रहा करते हैं, किन्तु मुनिराज प्रमादोंका परित्याग करते हैं, तथा ब्रह्मचयेमें निमग्न रहनेके कारण कुशील भावसे दूर रहते हैं। निरन्तर कर्मशत्रुओंका संहार करनेमें संलग्न रहनेके कारण उनके पास प्रमादका अवसर ही नहीं आता है। आत्मकल्याणमें वे सदा सावधान रहते हैं। महर्षि पूज्यपादके शब्दोंमें वे मुनिराज बोलते हुए भी मौनीके समान रहते हैं, गमन करते हुए भी नहीं गमन करते हुए सरोखे हैं, देखते हुए भी नहीं देखते हुए सटक हैं, कारण उन्होंने आत्मतत्त्वमें स्थिरता प्राप्त की हैं। सम्पूर्ण परिष्रहका परित्याग करके तथा सकल संयमको अङ्गीकार करनेके कारण वे निराकुलतापूर्ण यथार्थ निर्वाण सुखके मार्गमें प्रवृत्त हैं। उन्हें जीवनकी न ममता है, न मृत्युका भय है। तिलतुषमात्र भी परिष्रह न रहनेसे किसी प्रकारकी भीति नहीं है। ये आत्माको अजर अमर तथा अविनाशी आनन्दका भण्डार समझ भयमुक्त रहते हैं। ऐसे साधुओंके प्रसादसे वन्दक निर्वित्र प्रवस्तामात्रके लिए मङ्गलकामना करता है।

## [ मूलग्रन्थका मङ्गल ]

महाकर्म-प्रकृति-प्राभृतके प्रारम्भमें गौतम गणधर्द्धारा विरचित मङ्गलको वहाँसे उद्भृत कर भूतबिल आचार्य इस शास्त्रका सङ्गल मान ब्रन्थारम्भ करते हैं। द्रव्यार्थिक नयाश्रित भैव्य जीवोंके अनुब्रहार्थ गौतम स्वामी सूत्रका प्रणयन करते हुए कहते हैं—

<sup>(</sup>१) ''धीरघरियसीळमाळा ववगयराया जसोइपडइत्या । बहु-विणय-भूसियंगा सुहाइं साहू पयच्छेतु ॥''-ति० प० गा० ५ । (२) ''ब्रुवनिप हिं न ब्रूते गच्छनिप न गच्छित । स्थिरीकृतात्मतत्त्वस्तु पश्यन्निप न पश्यित ॥''-इष्टोप० रुछो० ४१ । (३) ''एवं दब्बिट्टिय-जणाणुग्गहण्डं णमोक्कारं गोदमभडारओ महाकम्मपयडिपाहुडस्स आदिहिं काऊण'''''-ध० दी० ।

णमो जिणाणं ॥ १ ॥ अर्थ-जिन भगवानको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिन शब्दसे तात्पर्य उन श्रेष्ठ आत्माओंसे हैं-जिन्होंने सम्पूर्ण आत्मप्रदेशोंमें निविद्ध रूपसे निवद्ध घातिया कर्मरूप मेघपटळको दुर करके अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शनं, अनन्त दानादि नव केवळ छिक्षयोंको प्राप्त किया है। जिन्होंने अनेक विषम भवोंके गहन दुःख प्रदान करनेवाळे कर्मशत्रुओंको जीता हैं—निर्जरा की हैं, वे जिन हैं। जिन्होंने घातिया कर्मोंका नाश किया है वे सकळ अर्थात् पूर्णरूपसे जिन कहळाते हैं। उनमें अरहन्त और सिद्ध गर्मित हैं। आचार्य, उपाध्याय तथा साधु एकदेश जिन कहे जाते हैं।

शङ्का-इसंपर विशेष प्रकाश डाउने की दृष्टिसे सूत्रके टीकाकार वीरसेनाचार्य कहते हैं-यह सूत्र क्यों कहा गया ?

समाधान-मङ्गलके लिए कहा गया है। पुनः प्रश्न उठता है कि मङ्गल क्या है? पूर्व-सिक्कत कर्मोंका विनाश मङ्गल है।

द्याङ्का—यदि मङ्गळका यह भाव है, तो यह सूत्र निष्फळ है कारण जिनेन्द्रके सुखसे विनिर्गत है अर्थ जिसका, जो अविसंवादसे केवळ-ज्ञानके समान है तथा वृषभसेनादि गणधर देवोंके द्वारा जिनकी शब्दरचना की गई है ऐसे सर्व सूत्रोंके पठन, मनन तथा क्रियामें प्रवृत्त सम्पूर्ण जीवोंके प्रतिसमय असंख्यात गुणश्रेणी रूपसे पूर्व सिद्धात कर्मोंकी निर्जरा होती है। कदाचित् यह मङ्गळसूत्र सफळ है, तो अन्यरूप सूत्रका अध्ययन निष्फळ है, क्योंकि उससे उत्पन्न कर्मक्षयकी उपलब्ध इसके ही द्वारा हो जायगी।

समाधान-यह ठीक नहीं है। स्वाध्ययनद्वारा सामान्यरूपसे कर्मोंकी निर्जरा होती है, किन्तु इस मङ्गळ सूत्रसे स्वाध्यायमें विव्रकारक कर्मका नाश होता है। इस कारण मङ्गळ सूत्रका प्रारम्भ हुआ।

्राङ्का-तीत्र<sup>र</sup> क्षाय, इन्द्रिय तथा मोहका विजय करनेसे सकल जिनोंका नमस्कार

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अर्हे णमो अरिहताणं, णमो जिणाणं।" — भ० क० य० १। "ॐ हीं जिणाणं " — भ० क० य० २। (२) "सकलात्मप्रदेश-निविद्ध-निवृद्धधातिकर्ममेवपटलविघटनप्रकटीभूतानन्तरानादिनव-केवलल्थिवान् जिनः।" —गो०जी०जी०प०। "अनेकविषमभवगहनदुःखप्रापणहेत्न् कर्मारातीन् जयन्ति, निर्जरयत्तीति जिनाः।" —गो०जी०मं०प०दी०। (३) किमहामदं वुच्चदे १ मंगल्हं । किं मंगलं १ पुल्वसं-चियकम्मविणासो। जदि एवं तो जिणवयणविणिग्गयस्थादो अविसंवादेण केवलणाणसमाणादो उसहसेणा-दिगणहरदेवेहि विरह्मसहर्यणादो सळ्युचादो तप्पडण-गुणण-किरियावावदाणं सळ्ळीवाणं पिष्टसमयमसंखेळगुणसेडीए पुळ्यसंचिदकम्मणिजरा होदि ति णिष्फलादिस्वसिदि। अह सफ्लमिदं, णिष्फलं स्रुचन्ध्रयणं, तत्तो समुवन्नायमाणकम्मक्षयस्स एत्येवोवलंभो ति । ण एस दोसो, स्रुचन्ध्रयणं, समण्यकम्मणिन्तरा क्रीरदे एदेण पुण स्रुचन्ध्रयणं, निम्बल-कम्मविणासो क्रीरदि ति, मिण्णविययत्तादो स्रुचन्ध्रयणविग्यक्लकममविणासो सामण्यकम्मविरोहसुचन्धासादो चेव होदि ति मंगलसुचारंभो।" जिणा दुविद्दा सयळ—देसजिणभेएण। सवियधाहकम्मा सयल्जिणा । के ते १ अरिह्तसिद्धा। अवरे आहरिय—उवण्झाय-साहू देसजिणा, तिव्यक्षाय-इदियमोहिवजयादो।" —ध० टी० वे०।

<sup>(</sup>४) ''सयळासयळजिणद्वियतिरयणाणं ण समाणत्तं, संपुष्णासंपुष्णाणं समाणत्तविरोहादो । संपुष्णा-तिरय-णक्रज्जमसंपुष्ण-तिरयणाणि ण करेंति, असमाणत्तादो त्ति । ण, दंसणणाणत्तरणाणमुष्पष्णसमाणत्त्रवळंभादो ।

पापनाशक हो, कारण उनमें सम्पूर्ण गुणोंका सद्भाव पाया जाता है, किन्तु यह बात देशिजनोंमें नहीं पाई जाती । अतः 'णमो जिणाणं' सूत्रद्वारा अरहन्त-सिद्धके सिवाय आचार्य, उपाध्याय और साधु परमेष्ठीका नमस्कार मानना युक्तियुक्त नहीं है।

समाधान-रत्तत्रयकी अपेक्षा पाँचों परमेष्ठी समान हैं, कारण सकलिजनोंके समान एकदेश जिनोंमें भी रत्तत्रय विद्यमान हैं। देवत्वके छिए रत्तत्रयके सिवाय अन्य कारण नहीं है। इससे सकल जिनोंके समान देशजिनोंका नमस्कार भी कर्मश्चयकारी जानना चाहिये।

शृङ्का—सकल और असकल जिनोंके रत्नत्रयमें समानता नहीं पाई जाती है। सम्पूर्ण सम्यादर्शन-ज्ञात-ज्ञारित्ररूप रत्नत्रय और असम्पूर्ण रत्नत्रयमें समानताका विरोध है। सम्पूर्ण रत्नत्रयका कार्य असम्पूर्ण रत्नत्रय नहीं करते, कारण वे असमान हैं। ज्ञान, दर्शन और ज्ञारित्र-में समानताकी उपलब्धि नहीं पाई जाती है?

समाधान—असमानोंका कार्य असमान ही होता है, ऐसा कोई नियम नहीं है। सम्पूर्ण अपिन के द्वारा क्रियमाण दाह-कार्यकी उपलब्धि उसके अवयवमें भी देखी जाती है। अमृत-के श्वतघटोंद्वारा सम्पादित किया जानेवाला निर्विधीकरणहप कार्य चुल्लू भर अमृतमें भी पाया जाता है। रस्तत्रयकी अपेक्षा देश तथा सकल जिनोंमें भेद नहीं पाया जाता है।

अब पर्यायार्थिक नयाश्रित जीवोंके कल्याणार्थ गौतमस्वामी आगामी सूत्रोंको कहते हैं—

णमो ओहिजिणाणं ॥ २॥

अर्थ-अवधिज्ञानी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-यहाँ 'जिन' शब्दकी अनुवृत्ति आगे भी करनी चाहिए। अवधिज्ञानी देव, नारकी, मनुष्य तथा तिर्यञ्च भी होते हैं। उन सबको नमस्कार करनेसे क्या कर्मौकी निर्जरा हो सकती है? उससे तो कर्मौका वन्ध हो होगा। जिन शब्दका प्रहण करनेसे ऐसी आशङ्का-का निराकरण हो जाता है। इससे रत्नत्रय से भूषित अवधिज्ञानियोंको नमस्कार करना यहाँ इष्ट है।

णमो परमोहिजिणाणं ।। ३ ।। अँथ्र-परमावधिज्ञानधारी जिनोंको नमस्कार हो । णैमो सन्वोहिजिणाणं ।। ४ ।। अर्थ-सर्वोवधिज्ञानधारी जिनोंको नमस्कार हो । णमो अर्णतोहिजिणाणं ।। ५ ।।

ण च असमाणाणं कजं असमाणमेवेत्ति णियमा अत्थि, संपुष्णआगिणा कीरमाणदाहकजर तद्वयवेति उवळंभादो । अमियधडसएण कीरमाण-णिव्चिसीकरणादिकजस्स अमिय-चुळवेति उवळंभादो वा । ण च तिरयणाणं देसिजणिष्ठयाणं सयळजिणिष्ठएहि भेओं । एवं ""गोदमभडारओ महाकम्यपयडिपाहुडस्स पज्जबिष्ट्रयणयाणुग्गहणद्वमुत्तरसुत्ताणि भणदि ।"-ध० टी० वेदना० प० ६२३ ।

<sup>(</sup>१) परमानधयक्ष ते जिनाक्ष परमानधिजिनाः तेम्यो नमः (२) "ॐ हीं अई णमोहि-जिणाणं…"—भ०क०य०३। 'ॐ हीं अई णमोहिनुद्वीणं"—भ०क०य०१२। (३) "ॐ हीं अई णमो सन्त्रोहिजिणाणं…"-भ०क०य०४। (४) "ॐ हीं अई णमो ऋणंतोहिजिणाणं …"-भ०क०य०५।

अर्थ-अनन्त अवधि वाले जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-अनन्त है अवधि-मर्यादा जिसकी, ऐसे केवल-ज्ञान धारक अनन्तावधि जिनोंकी नमस्कार हो।

णमो कोडबुद्धीणं ॥६॥

अर्थ-कोष्ठ बुद्धिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ- जिस प्रकार किसी कोठेमें पृथक् पृथक् तथा सुरिच्चत बहुतसे धान्यके बीजोंका सङ्ग्रह रहता है, उसी प्रकार कोष्ठ बुद्धिनामक ऋद्धिमें परोपदेशके विना ही तत्त्वोंके अर्थ, प्रन्थ तथा बीजोंका अवधारण करके पृथक्-पृथक् अवस्थान किया जाता है। इस बुद्धि में कोष्ठके समान भिन्न-भिन्न बहुत तत्त्वोंकी अवधारणा रहती है (त०रा०अ० ३, पृ० १४३)।

तिल्लोयपण्णित्त में कहा है कि—उत्कृष्ट धारणासम्पन्न कोई पुरुष गुरुके उपदेशसे नाना प्रकारके ग्रन्थोंसे विस्तारपूर्वक लिङ्गसहित शब्दरूप बीजोंको अपनी बुद्धिसे प्रहण करके बिना मिश्रणके अपनी बुद्धिरूपी कोठेसें धारण करता है, उसे कोष्ठबुद्धि कहते हैं (पृ० २७२)।

णमो बीजबुद्धीणं<sup>8</sup> ॥ ७ ॥

अर्थ-बीजबुद्धिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ- क्षेत्रे सम्यक् प्रकार हल-बखरसे तैयार की गई उपजाऊ भूमिमें योग्य कालमें बोया गया एक भी बीज बहुत बीजोंको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार नोइन्द्रियावरण, श्रुत-ज्ञानावरण तथा बीयोन्तराय कर्मके चयोपराम-प्रकर्षसे एक बीज पदके श्रहण द्वारा अनेक पदार्थोंको जानने वाली बीजबुद्धि है। (राजवा० प्र०१४३)।

तिलोयपण्णित्तमें कहा है—नोहन्द्रियावरण, श्रुतज्ञानावरण तथा वीर्यान्तराय इन तीन प्रकृतियोंके व्ह्लाष्ट क्षयोपशमसे विशुद्ध हुई किसी भी महर्षिकी जो वृद्धि, संख्यातस्वरूप शब्दोंके बीचमेंसे लिङ्गसहित एक ही बीजभूत पदको परके उपदेशसे प्राप्त करके उस पदके आश्रय से सम्पूर्ण श्रुतको विस्तार कर प्रहण करती है, वह बीज बुद्धि है (ए० २७२)।

णमो पदाणुसारीणं ॥ ८॥

अर्थ-पदानुसारी ऋदिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—हू-सरे व्यक्तिसे एक पदके अर्थको सुनकर आदि, मध्य तथा अन्तके शेष अन्यार्थका निश्चय करना पदानुसारित्व है। यह अनुश्रोत्, प्रतिश्रोत्त तथा उभयरूप तीन प्रकार है। तिलोयपण्णित्तमें कहा है-जो बुद्धि आदि, मध्य अथवा अन्तमें गुरुके उपदेशसे एक बीज पदको प्रहण करके उपरिस प्रन्थको प्रहण करती है वह अनुसारिणी बुद्धि है। गुरुके उपदेशसे आदि, मध्य अथवा अन्तमें एक बीज पदको प्रहण करके जो बुद्धि अधस्तन प्रस्थको जानती है, वह प्रतिसारिणी बुद्धि कहलाती है। जो बुद्धि नियम अथवा अनियमसे एक बीज शब्दको प्रहण करनेपर उपरिस और अधस्तन ग्रन्थको एक साथ जानती है वह उभय-सारिणी है। ये पदानुसारित्वके तीन भेद हैं। (गा० ९८१—८३)।

<sup>(</sup>१) अन्तश्च अनिषश्च अन्ताविधः। न विद्यतेऽन्तो यस्य तः अनन्ताविधः। अमेदाजीवस्यापीयं संज्ञा। अनन्तावधयश्च ते जिनाश्च अनन्ताविधिजनाः तेभ्यो नमः। अर्णतोहिजिणा णाम केवलणाणिणो (२) ''ॐ हीं अर्हे णमो कुट्ठबुद्धीणं·'''–म० क० य० ६। (३) ''ॐ हीं अर्हे णमो जीजबुद्धीणं·''' - म० क० य० ७। (४) ''ॐ हीं अर्हे णमो अरिहंताणं णमो पादागुतारीणं·'''–म० कं० य० ८।

णमो संभिष्णसोदराणं ।। ९ ।। अर्थ-सम्भिन्नश्रोतस्व नामक ऋद्विधारी जिनोंको नमस्कार हो ।

विशेषार्थ—तौ योजन लम्बी, बारह योजन चौड़ी चक्रवर्तीकी सेनाके हाथी, घोड़ा, ऊँट तथा मनुष्यादिकाँके एक साथमें उत्पन्न अक्षरात्मक, अनक्षरात्मक अनेक प्रकारके शब्दोंको तपोबल्जिशेषके कारण सर्वजीव-प्रदेशोंमें कर्ण-इन्द्रियका परिणमन होनेसे सर्व शब्दोंका एक कालमें प्रहण करना सम्भिन्नश्रीतृत्व ऋदि है।

तिल्लोयपण्णित्तमें कहा है-श्रोत्रेन्द्रियावरण, शुतज्ञानावरण तथा वीर्यान्तरायका उत्कृष्ट क्षयोपशम तथा आङ्गोपाङ्ग नाम कर्मके उदय होनेपर श्रोत्रेन्द्रियके उत्कृष्ट क्षेत्रसे बाहर दशों दिशाओंमें संख्यात योजनप्रमाण क्षेत्रमें स्थित ममुख्य एवं तिर्यञ्चोंके अक्षरात्मक-अनज्ञरात्मक बहुत प्रकारके उत्पन्न होने वाले शब्दोंको सुनकर जिससे उत्तर दिया जाता है वह सम्मिन्न- श्रोत्तर है।

णमो उजुमदीणं ।। १० ॥
अर्थ-ऋजुमति मनःपर्यय ज्ञानी जिनोंको नमस्कार हो ।
णमो निउत्तमदीणं ॥ ११ ॥
अर्थ-विपुष्टमति मनःपर्यय ज्ञानी जिनोंको नमस्कार हो ।
णमो दसपुट्यीणं ॥ १२ ॥
अर्थ-दश पूर्वधारी जिनोंको नमस्कार हो ।

विशेषार्थ-वेगवाळी महारोहिणी आदि तीन विद्याओं के द्वारा अपने रूप, सामर्थ्य आदिका प्रदर्शन करनेपर भी अडिग चारित्रधारीका जो दशमपूर्व रूप दुस्तर-सागरके पार पहुँचना है, वह दशपूर्वित्व है। यहाँ जिन शब्दकी अनुवृत्ति होनेसे अभिन्नदशपूर्वित्वका प्रहण किया है ।

तिळोयपण्णतिमें कहा है-दशम पूर्वके पढ़नेमें रोहिणी आदि पांच सौ महाविद्याओं तथा अंगुष्ठप्रसेनादिक सात सौ क्षुद्र विद्याओंके द्वारा आज्ञा माँगनेपर भी जो महिषें जितेन्द्रिय होनेके कारण उन विद्याओंकी इच्छा नहीं करते हैं, वे 'विद्याधरश्रमण' या 'अभिन्नदशपूर्वी' कहळाते हैं। (पृ० २७४)।

णमो चोइसपुर्व्वाणं ।। १३॥ अर्थ-चौदद पूर्वधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-जो सम्पूर्ण श्रुत-केवळीपनेको प्राप्त हैं, वे चतुर्दशपूर्वी कहळाते हैं।

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अहें णमो अरिहंताणं णमो संभिणासोदराणं…"—भ० क० य० ६ । (२) सम्यक् श्रोजेन्द्रियावरणक्षयोपश्चमेन भिन्नाः अनुविद्धाः सम्मिन्नाः । सम्भिनाश्च ते श्रोतारश्च सम्भिन्नश्चोतारः । (३) "ॐ हीं अहें णमो ऋजुमदीणं…"—भ० क० य० १३ । (४) "ॐ हीं अहें णमो विउठमदीणं…" —भ० क० य० १४ । (५) "ॐ हीं अहें णमो दसपुञ्जीणं न्यं पडिणियत्ती ? जिणसहाणुवत्तीदो । ण च तेसिं जिणसमस्य, भग्ममहब्वएसु जिणत्ताणुववत्तीदो ।"—ध० टी० । (७) "ॐ हीं अहें णमो चउदसपुञ्जीणं…" —भ० क० य० १६ ।

णमो अट्ठंगमहाणिमित्तकुसलाणं ।। १४।।

अर्थ-अष्टाङ्ग महानिमित्त विद्या में प्रवीण जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ- रअंतरिक्ष, भौम,अंग,स्वर,व्यंजन, ळक्षण, छिन्न और स्वप्न-ये आठ महानिमित्त कहे जाते हैं। सूर्य, चन्द्र, ब्रह्, नक्षत्र, ताराओं के उदय, अस्त आदिसे भूत भविष्यतसम्बन्धी फलका ज्ञान करना अन्तरिक्ष ज्ञान है। पृथ्वीके घन, सुषिर, रूक्षतादिके ज्ञानसे अथवा पूर्वीद दिशाओं में सूत्रनिवास करनेसे वृद्धि, हानि, जय, पराजय आदिका ज्ञान करना तथा भूमिमें छुपे हुए खर्ण, चाँदी आदिका परिज्ञान करना भीम ज्ञान है। अङ्ग प्रत्यङ्गोंके देखने आदिसे त्रिकाळवर्ती सुंख दुःखादिको जान छेना अङ्गज्ञान है । अक्षरात्मक या अनक्षरात्मक शुभ अशुभ शब्दको सनकर इष्ट अनिष्ट फलको जान लेना स्वर ज्ञान है। मस्तक श्रीवा आदि में तिल, मशक आदि चिह्नोंको देखकर त्रिकालसम्बन्धी हित अहितका जानना व्यञ्जन ज्ञान है। श्रीवृक्ष, स्वस्तिक, भृङ्गार, कलशा आदि लक्षणोंको देखकर त्रिकालवर्ती स्थान, मान, ऐइवर्च आदिका विशेष ज्ञान करना लक्षण नामक निमित्त ज्ञान है। वस्त्र, शस्त्र, ज्रुता, आसन, शयनादिकोंमें देव, मानुष, राक्षसादि विभागोंसे राख्न कण्टक चूहा आदिकृत छेदनको देखकर त्रिकालसम्बन्धी हानि, छाभ, सुख, दुःखादि को सूचित करना छिन्न नामक ज्ञान है। वात, पित्त, कफ दोषोंके उदयसे रहित व्यक्तिके रात्रिके पिछले भाग में, चन्द्र, सूर्य, पृथ्वी, ससुद्र, आदिका सुखर्मे प्रवेश करना सम्पूर्ण पृथ्वीमण्डलका उपगृह्न आदि शुभ स्वप्न तथा घृत या तैलिक्स अपना शरीर देखना, गर्दभ, ऊँट पर चढ़े हुए इधर-उधर भटकते फिरना आदि अग्रुभ स्वप्नके दर्शनसे भागामी जीवन, मरण, सुख, दुःखादिका ज्ञान करना स्वप्नज्ञान है। इन महानिमित्तोंमें जो कुशलता है, वह अष्टांगमहानिमित्तता है। (त० रा० ए० १४३)।

णमो विउव्वगपत्ताणं ॥ १५ ॥

अर्थ-वैक्रियिक ऋद्धिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—विक्रियाको विषय करनेवाली ऋद्धिके अनेक भेद हैं। जैसे अणिमा, महिमा, लिघाना, गरिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व, वशित्व, अप्रतिघात, अन्तर्धान, कामरूपित्व आदि। शरीरको अरयन्त झोटा करना 'अणिमा' है। इस ऋद्धिके प्रभावसे कमल-पृणालके छिद्रमें प्रवेश करके वहाँ ठहरने तथा चक्रवर्तिके परिवारकी विभूतिको उत्पन्न करनेकी सामर्थ्य प्राप्त होती है। अपने शरीरको मेरु पर्वतसे भी विशाल करना 'मिहमा' ऋद्धि है। शरीरको बायुसे भी हलका करना 'लिघमा' है। श्रूपिप को बायुसे भी हलका करने हैं। श्रूपिप को बायुसे भी हलका है। श्रूपिप करनेकी सामर्थ्यको 'प्राति' कहते हैं। जलमें पृथ्वीके समान चलना, भूपिपर जलके समान तैरना 'प्राकास्य' ऋद्धि है। तीन लोककी प्रभुता 'ईशित्व' है। सम्पूर्ण जीवोंको वश करनेकी सामर्थ्य 'वशित्व' है। पर्वतके भीतर भी आकाशमें गमनागमनके समान विना हकावटके आना-जाना 'अप्रतिचात' है। अहर्य हप होनेकी सामर्थ्य अन्तर्धान है। युगपत् अनेक आकार और हप बनानेकी शक्ति 'कामरूपित्व' है।

<sup>3</sup>यहाँ जिन शब्दकी अनुवृत्ति होनेसे देवोंका अष्ट गुण ऋद्धि होते हुए भी प्रहण नहीं

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अर्हें णमो अट्टांगमहाणिमित्तकुसलाणं """म० क० य०, १७ । (२) "अंत सरो वंजणलक्खणाणि छिण्णं च भौमं सुमिणंतरिक्खं । एदे णिमित्ते हि पराहि णिचा जाणंति कोयस्स सुद्दासुद्दाशं॥"—घ०टी०प० ६२७ । (३) "अट्टगुणदिज्ञत्ताणं देवाणं एसो णमोक्कारो किण्ण पावदे ? ण एस दोसो, जिणसद्दाणुबद्दणेण तिण्णराकरणादो । ण च देवाणं जिणत्तमित्य । तत्थ संजमा-भावादो ॥" –घ० टी० ।

किया गया है कारण देवों में संयम का अभाव है।

णमो विज्जाहराणं ।। १६ ॥

अर्थ-विद्याधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ— विद्या तीन प्रकार की होती हैं। मानु पक्षसे प्राप्त जातिविद्या है। पिन्पक्षसे प्राप्त जातिविद्या है। पिन्पक्षसे प्राप्त कुलविद्या है। पष्ठ च्रष्टम च्रादि जपवास करनेसे सिद्ध की गई तपविद्या है। यहाँ देव तथा विद्याधरोंका प्रहरण नहीं किया गया है, कारण वे जिन नहीं हैं।

णमो चारणाणंै।। १७॥

अर्थ-चारण ऋद्धिधारी जिनोंको नमस्कार हो ।

विशेषार्थ—जल, जङ्गा, तन्तु, पुष्प, पत्र, अग्नि-शिखादिके आलम्बनसे गमन करना 'चारण' ऋदि है। कुँआ बाबड़ी आदिमें जरुकायिक जीवोंकी विराधना नहीं करते हुए भूमिके समान चरणोंके उठाने-धरनेकी प्रवीणताको 'जरुचारण' कहते हैं। भूमिसे चार अंगुरु केंचे आकाशमें जङ्गाके उठाने-धरनेकी कुशलतासे सैकड़ों योजन गमन करनेकी प्रवीणता 'जङ्गाचारण' है। इसी प्रकार इस ऋदिके अन्य भेद हैं।

णमो पण्हसमणाणं ॥ १८॥

अर्थ- प्रज्ञाश्रमण जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-असाधारण प्रज्ञा शक्तिधारी प्रज्ञाश्रमण कहलाते हैं। अत्यन्त सूद्म तत्त्वार्थ-चिन्तनके प्रभावसे चौदह पूर्वों के विषयमें पूछे जाने पर जो द्वादशाङ्ग चतुर्दश पूर्वको विना पढ़े हुए भी उन्क्रष्ट श्रुतावरण और वीर्यान्तरायके चयोपश्रमसे उत्पन्न असाधारण प्रज्ञाशिक्तके लाभसे निधड्क हो निरूपण करते हैं वे प्रज्ञाश्रमणधारी हैं।

तिलोयपण्णत्त (पृ० २७७) में प्रज्ञाके चार भेद कहे हैं —औत्पत्तिकी,पारिणामिकी, वैनयिकी तथा कर्मजा। भवान्तरमें कृत श्रुतके विनयसे उत्पन्न होनेवाली औत्पत्तिकी, निज निज जाति-विशेषमें उत्पन्न हुई पारिणामिकी, द्वादशाङ्गश्रुतकी विनयसे उत्पन्न वैनयिकी एवं उपदेशके विना तपविशेषके लामसे उत्पन्न कर्मजा कहळाती है।

यहाँ जिन शब्दको अनुवृत्ति रहनेसे असंयतोंका निराकरण हो जाता है।

णमो आगासगामीणं ॥ १९॥

अर्थ-आकाशगामी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-पल्यङ्कासन वा कायोत्सर्ग आसनसे ही पैरोंको विना उठाए-धरे आकाशमें

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अर्हे णमो विज्ञाहराणं "-भ० क० य० १९। (२) "तत्थ सगमानुपक्खादो छद्धविज्ञाओ जादिविष्जाओ णाम। पिदुपक्षछद्धाओ छुळविज्ञाओ । छह्द्रसादिउववासविद्दाणेहि साहिदाओ तविव्ञाओ । एवमेदाओ तिविद्दाओ होंति।"-घ० टी०। (३) "ॐ हीं अर्हे जमो चारणाणं"-भ० क० य० २०। (४) "ॐ हीं अर्हे णमो पण्यसमणाणं""-भ०क०य० २१। (५) "औत्यस्कि वैनियकी कर्मजा पारणामिकी चेति चतुर्विधा प्रज्ञा। प्रज्ञा एव अवणं येधां ते प्रज्ञाश्रवणाः। असंजदाणं न पप्णसमणाणं गर्षणं जिणसद्दाणुउत्तीदो।"-घ० टी०। (६) "ॐ हीं अर्हे णमो आगासेगामीण"-भ० क० य० २२।

गमन करनेकी विशेषताको आकाशनामन ऋद्धि कहते हैं। यहाँ जिन शब्दकी अनुवृत्ति रहनेके कारण देव विद्याधरोंका निराकरण हो जाता है।

णमो आसीविसाणं ।। २०।।

अर्थ-आशीविष ऋ द्विधारी जिनोंको नमस्कार हो।

डम विषयुक्त आहार भी जिनके मुखर्मे जाकर निर्विष हो जाता है वा जिनके मुखसे निकले हुए वचनोंके अवणसे महाविषयुक्त न्यक्ति निर्विष हो जाता है, वे आस्याविष ऋदिधारी हैं। महान् तपोषलसे विभूषित यतिजन जिसको कहें 'तू मर जा' वह तत्क्षण ही महाविष-युक्त हो मृत्यु को प्राप्त हो जाता है, वह 'आस्यविष' ऋदि है। इस प्रकार 'आस्य अविष', तथा 'आस्य विष' दोनों प्रकारके अर्थ कहे गए हैं ।

णमो दिहिविसाणं ।। २१।।

अर्थ-दृष्टिविष ऋद्धिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिनके देखने मात्रसे अत्यन्त तीत्र विषसे दूषित भी प्राणी विषरहित हो जाता है वे 'दृष्टिविष' ऋदिधारी हैं। उम्र तपस्वी मुनिजन कृद्ध हो जिसे देख छें, वह उसी समय उम्र विषयुक्त हो मर जाता है। इसे भी दृष्टिविष ऋदि कहते हैं। यहाँ भी 'जिन' शब्द को अनुवृत्ति है, अन्यथा दृष्टिविष सर्पोंको भी प्रणामका प्रसङ्ग आता । यद्यपि साधुजन तोष अथवा रोषसे मुक्त हैं, फिर भी तपस्याके कारण उनमें उपर्युक्त विशेष शक्ति उत्पन्न हो जाती है, जिसका उपयोग वीतराग ऋषिगण नहीं करते हैं।

णमो उग्गतवाणं ॥ २२ ॥

अर्थ-उम तपवाछे जिनों को नमस्कार हो।

विशेषार्थ-एक, दो, तीन, चार, पाँच, छह दिन वा पक्ष मासादिके अनशन योगोंमें किसी भी उपवासको प्रारंभ करके मरणपर्यन्त भी उस योगसे विचलित नहीं होना उप्रतप ऋदि है।

णमो दीतितवाणं ॥ २३॥

अर्थ-दीप्त तपवाले जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-महान उपवास करनेपर भी जिनको मन वचन कायकी शक्ति बढ़ती हुई हो पाई जाती है, जो दुर्गन्धरहित युखवाळे, कमळ उत्पळादिकी सुगंधके समान श्वासवाळे तथा शरीरको महाकान्ति से संपन्न हैं, वे दीप्रतपस्वी जिन हैं।

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अहें णमो आसीनिसाणं"—भ० क० य० २३। (२) "अविद्यमानस्यार्थस्य अशंसमाशीः, आशीनिंधं येषां ते आशीनिषाः। तनोवर्छण एवंनिहसत्तिसंज्ञतवयणा होंदूण के जीवाणं णियाहाणुगा हं ण कुणंति। ते आसीनिसा ति चेतव्या। कुदो ? निष्णाणुज्जीदो । ण च णियाहाणुगाहे हि संदरिसिदरोसतीसाणं निष्णतमस्य निरोधादो ।" —ध० टी०। (३) "ॐ हीं अहें णमो दिष्टिनिसाणं """—भ० क० य० २४। (४) "हिंधिति चक्षुमंत्रसोग्रेहेणं।" निषणाणिमिद अणुनहदे, अण्यहा दिष्टिनिसाणं सप्याणं पि णमोक्कारप्यसंगादो ।"—ध०टी०। (५) "ॐ हीं अहें णमो उत्पातवाणं ""—भ० क० य० २६।

णमो तत्ततवाणं ।। २४ ॥

अर्थ-तप्त तपवाछे जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-तम छोहेकी कड़ाई में पतित जलकणके समान शीघ ही जिनका अल्प आहार शुक्क हो जाता है उसका मल रुधिरादि रूपमें परिणमन नहीं होता वे तप्ततपरवी हैं।

णमो महातवाणं ॥ २५॥

अर्थ-महातपधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-सिंहनिष्क्रीडितादि महान् उपवासादि के अनुष्ठानमें परायण महातपस्वी हैं।

णमो घोरतवाणं <sup>3</sup> । २६ ।

अर्थ-४घोर तपधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—वात, पित्त, कफकी विषमतासे उत्पन्न उबर, खाँसी, खास, नेत्रपीड़ा. कुष्ठ प्रमेहादि रोगोंसे पीड़ित शरीरयुक्त होते हुए भी जो अनशन, कायक्छेशादि तपोंसे अविचित्तित रहते हैं तथा भयंकर रमशान, पर्वत-शिखर, गुहा, दरी, शृह्य प्राम आदिमें, जहाँ अत्यन्त दुष्ट यक्ष राज्ञस पिशाच वेताळ भयंकर रूपका प्रदर्शन कर रहे हैं एवं जहाँ शृगाळके कठोर शब्द, सिंह ज्याद्य सर्प आदिके भीषण शब्द, हो रहे हैं ऐसे भयङ्कर अदेशों में सहर्ष रहते हैं वे घोर तपस्वी हैं।

णमो घोरपरक्रमाणं ।। २७॥

अर्थ-घोर पराक्रमवाले जिनोंकी नमस्कार हो।

विशेषार्थ-पूर्वोक्त तपस्वी जब प्रहण किए गए तपकी साधनामें दृद्धि करते हैं, तब वे कोर पराक्रमी कहलाते हैं।

तिलोयपण्णित्त (पृ० २८१) में कहा है—जिस ऋद्धिके प्रभावसे मुनिजन अपनी अनुपम सामर्थ्यसे कंटक, शिला, अमि, पर्वत, धूम्र और उल्का आदिके पात करनेमें तथा सागरके समस्त जल का शोषण करनेमें समर्थ होते हैं, वह घोर पराक्रम ऋदि है।

णमो घोरगुणाणं ै॥ २८॥

अर्थ-घोर गुणवाले जिनोंको नमस्कार हो।

णमोऽघोरब्रह्मचारीणं "॥ २९॥

अर्थ-अघोर ब्रह्मचर्यधारी जिनोंको नमस्कार हो ।

विशेषार्थ-वीरसेनाचार्य कहते हैं-जिनमें तपोमाहात्म्यसे मारी आदि रोग, दुर्भिक्ष,

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अहें णमो तत्ततवाणं """ – भ० क० य० २७। (२) "ॐ हीं अहें णमो महातवाणं "" – भ० क० य० २८। (३) "ॐ हीं अहें णमो घोरतवाणं "" – भ० क० य० २८। (३) "ॐ हीं अहें णमो घोरतवाणं "" – भ० क० य० २८। (४) "घोरा रउहा गुणा जेसिं ते घोरगुणा । कथं चौरासीदिळक्खगुणाणं घोरचं ? चोरकजकारिस्रचिजणणादो । तेसिं घोरगुणाणं णमो इदि उत्तं होदि।" – ध०टी०। (५) "ॐ हीं अहें णमो घोरग्राकमाणं "" – भ० क० य० ३२। (७) "ॐ हीं अहें णमो घोरगुणाणं स्था क० य० ३२।

त्रेर, कछह, वध, बंधन आदिके प्रशमन करनेकी शक्ति उत्पन्न हो जाती है, वे अघोर ब्रह्मचारी हैं ।

अकलंक स्वामी राजवार्तिक (पृ० १४४) में अघोरके स्थानमें घोर पाठ मानकर यह अर्थ करते हैं-जो चिरकाल्से अखंड ब्रह्मचर्यके घारक हैं और चारित्रमोहके उत्कृष्ट क्ष्योपशमसे जिनके दुःस्वप्नों का विनाश हो चुका है वे घोर ब्रह्मचारी हैं।

तिलोयपण्णिककार (पृ०२८२) कहते हैं-जिस ऋद्धिसे मुनिके चेत्रमें चोरादिककी वाषा, दुष्काल तथा महायुद्ध आदि नहीं होते हैं, वह अवोर ब्रह्मचारित्व है। अथवा चारित्रितरोधक मोहनीय कर्म का उत्कृष्ट क्ष्योपशम होनेसे जो ऋदि दुःखप्नोंको दूर करती है वह अवोर ब्रह्मचारित्व है। अथवा जिस ऋद्धिके होनेसे महर्षिजन सब गुणोंके साथ अघोर अर्थात् अविनाशी ब्रह्मचर्यका आचरण करते हैं, वह अघोर ब्रह्मचारित्व है।

णमो आमोसहिपत्ताणं ॥ ३० ॥

अर्थ-आमर्ष औषधि प्राप्त जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-जिनके हस्त, चरणादिका स्पर्श हो औषधि रूप बन जाता है, उनको आमर्ष औषधिप्राप्त कहते हैं।

णमो खेलोसहिपत्ताणं ै॥ ३१॥ अर्थ-क्षेत्रोपधि प्राप्त जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-जिनका निष्ठीवन ( थूक ) ओषधिरूप अर्थात् रोगनिवारक होता है, वे सुनिराज क्षेतौषधि प्राप्त हैं।

णमो जल्लोसिहपत्ताणं ॥ ३२॥

अर्थ-जल्छौषधि ऋद्धिपाप्त जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-पसीनेसे मिले हुए धूलिसमृहरूप मलको जल्ल कहते हैं। जिन सुनियोंका जल्ल औषधिरूप होता है, वे जल्लौषि प्राप्त जिन कहलाते हैं।

णमी सब्बोसहिपत्ताणं ।। ३३॥

अर्थ-सर्वीषधि ऋद्धिप्राप्त जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिनके अंग, प्रत्यंग, नख, दन्त, केशादि अवयव तथा उनका स्पर्श करनेवाले पवनादि जीवोंके छिए औषधिरूप परिणत हो जाते हैं, वे सर्वीषधिप्राप्त जिन हैं।

(१) "ब्रह्म चारित्रं पञ्चवतसमितित्रगुष्यात्मकं शान्तिपुष्टिहेतुत्वात् । अघोराः अन्ताः गुणाः यस्मिन् तदघोरगुणं अघोरगुणं ब्रह्म चरन्तीति अघोरगुणब्रह्मचारिणः। जेसिं तबोमाहप्पेणं मारिद्विभिम्खवैरकळहवधधंधणरोगादिपसमणस्वी समुप्पणा ते अघोरगुणब्रह्मचारिणो ति उत्तं होदि । एत्य अकारो किण्ण
सुणिज दे ? संधिणिदेसादो ।" —घ० टी०। (२) "ॐ ह्वं अहं णमो खिळोसिहपत्ताणं"—भ० क०
य० ३४ । (३) "ॐ ह्वं अहं णमो जळोसिहपत्ताणं"—भ० क० य० ३५। (४) "ॐ ह्वं अहं णमो
सळोसिहपत्ताणं"-भ० क० य० ३३–३७।

णमो विद्वोसहिपत्ताणं ॥ ३४ ॥

अर्थ-जिनका मळ औषधिरूप परिणत हो गया है, उन जिनों को नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिनका मूत्र पुरीषादि मल रोगनिवारक होता है, वे विष्ठीषधिप्राप्त हैं। महान् तपश्चर्याके प्रभावसे यह सामर्थ्य प्राप्त होती है।

णमो मणबलीणं ।। ३५॥

अर्थ-मनबलधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-नोइन्द्रियावरण, श्रुतज्ञानावरण तथा वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपरामके प्रकर्षसे अन्तर्मुहूर्तमें ही संपूर्ण श्रुतके अर्थ-चिन्तनमें प्रवीण मनोबली हैं।

णमो वचनबलीणं ।। ३६॥

अर्थ-वचनबली जिनों को नमस्कार हो।

चिशेषार्थ-मन, रसना तथा श्रुतह्मानावरण एवं बीर्यान्तरायके क्षयोपरामके अतिशयसे जो अन्तर्भुहूर्तमें संपूर्ण श्रुतके उचारण करनेमें समर्थ हैं तथा निरन्तर उच्चस्वरसे उचारण करनेपर भी जो श्रमरहित एवं कंठके स्वरमें हीनतारहित हैं वे ऋषि बचनवछी हैं।

णमो कायबलीणं ॥ ३७॥

अर्थ-कायबळी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-वीर्यान्तरायके क्षयोपशमसे ज्लान असाधारण शरीरवल होनेसे मासिक, चातुर्मासिक, वार्षिक आदि प्रतिमायोग धारण करते हुए भी जिन्हें खेद नहीं होता वे सुनिवर कायवली हैं।

तिलोयपण्णत्ति(पृ० २८३) में कहा है जिस ऋद्विके बलसे वीर्यान्तरायका उत्कृष्ट क्षयोपशम होनेपर सुनिराज मास वा चातुर्मास आदि कायोत्सर्ग करते हुए भी अमरहित होते हैं तथा शीघ्र ही तीनों लोकोंको किनष्ट अंगुळी पर उठाकर अन्यत्र धरनेमें समर्थ होते हैं, वह कायबळ नामकी ऋद्धि है।

णमो खीरसवीणं ।। ३८ ।।

अर्थ-चीरसवी ऋदिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—नीरस भोजन भी जिनके हस्त-पुटमें रखे जानेपर क्षीर-गुणरूप परिणमन करता है वा जिनके वचन क्षीण व्यक्तियोंको दुग्यके समान दृप्ति प्रदान करते हैं वे क्षीरस्रवी हैं। तत्त्वार्थराजवार्तिक( पू० १४४) में 'क्षीरास्त्रवी' पाठ प्रहण किया है।

णमो संप्पिसवीणं ॥ ३९ ॥

अर्थ-पृतस्रवी जिनोंको नमस्कार हो।

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अहें णमो विद्योसिहिपत्ताणं"—भ० क० य० ३६। (२) "ॐ हीं अहें णमो मणबलीणं"— भ० क० य० ३८। (३) "ॐ हीं अहें णमो वचवलीणं"—भ० क० य० ३९। (४) "ॐ हीं अहें णमो कायबलीणं"—भ० क० य० ४०। (५) "ॐ हीं अहें णमो खीरसवीणं"—भ० क० य० ४२।

विशेषार्थ--रुक्ष भोजन भी जिनके कर-पात्रमें पहुँचते ही घृतके समान शक्तिदायक हो जाता है अथवा जिनका संभाषण जीवोंको घृत-सेवनके समान तृप्ति पहुँचाता है, वे घृतस्रवी हैं।

णमो महुसवीणं ॥ ४०॥

अर्थ-मधुस्रवी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिनके हस्त-पुटमें रखा हुआ नीरस आहार भी मधुर रखपूर्ण तथा शक्ति-संपन्न हो जाता है, अथवा जिनके वचन दुःखी श्रोताओंको मधुके समान संतोष देते हैं, वे मधुस्रवी हैं। यहाँ मधु शब्दका तात्पर्य मधुररसवाले गुड़, खाँड, शर्करा आदिसे है, कारण उन सबमें मधुरता पाई जाती है। 2

णमो अमइसवीणं <sup>3</sup> ॥ ४१ ॥

अर्थ-अमृतस्रवी जिनोंकी नमस्कार हो।

विशेषार्थ—जिनके हस्तपुटमें पहुँचकर कोई भी भोज्य वस्तु असृतरूप हो जाती है, अथवा जिनकी वाणी जीवोंको असृततुल्य कल्याण देती है, वे असृतस्रवी हैं।

णमो अक्खीणमहाणसाणं<sup>४</sup> ॥ ४२ ॥

अर्थ-अचीण महानस ऋदिधारी जिनोंको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-लाभान्तरायके क्षयोपशमके उत्कर्षको प्राप्त मुनीरवरोंको जिस पात्रसे आहार दिया जाता है, उससे यदि चक्रवर्तीका कटक भी भोजन करे, तो उस दिन अन्नको कभी न पड़े यह अचीण महानस ऋदि है। तिल्लोयपण्णत्ति (पृ० २८५) में कहा है-लाभान्तरायके चयोपशमसे संयुक्त मुनिराजके भोजनानन्तर भोजनशालाके अवशिष्ट अन्नमेंसे जिस किसी भी प्रिय वस्तुका उस दिन चक्रवर्तीके कटकको भोजन करानेपर भी लेशमात्र क्षीण न होना अक्षीण महानस ऋदि है।

णमो सन्वसिद्धायदणाणं ॥ ४३ ॥

अर्थ-संपूर्ण सिद्धायतनोंको नमस्कार हो।

णमो वड्ढमाणबुद्धिरिसिस्स ॥ ४४ ॥

अर्थ-वर्धमान बुद्धि ऋद्धिधारी ऋषिको नमस्कार हो।

विशेषार्थ-वड्डमाणके स्थान पर यदि 'वट्टमाण' पाठ माना जाय, तो उसका अर्थ 'वर्तमान' बुद्धि ऋद्धिथारी होगा।

<sup>(</sup>१) "ॐ हीं अई णमो महुरसवाणं" म० क० य० ४६। (२) "महुवयणेण गुडलंडसक्करारीणं गहणं महुरसादं पिड एदासि साहम्भुवलंभादो।" घ० टी०। (३) "ॐ हीं अई णमो असियसवाणं """-भ० क० य० ४४। (४) "ॐ हीं अई णमो अस्लिणमहाणसाणं """-भ० क० य० ४६। (४) "ॐ हीं अई णमो सल्यसाहुणं महित महावीरविद्यमणाबुद्धिरिसीणं ""-भ० क० य० ४८। समस्त मंगल स्त्रोमें पिछी विभक्ति का बहुवचन प्रश्नुक्त हुआ है, अतः संभावना होती है कि-'वडडमाणबुद्धिरिसिस'के स्थानमें 'वड्डमाण-बुद्धिरिसीणं' पाठ होना चाहिए।

# [प्रकृति समुत्कीर्तननिरूपणा]

[ इस महाबंध अथवा महाधवल ज्ञासका प्रारंभिक ताड़पत्र नंट के नष्ट हो गया है उसकी उसी रूप में पूर्ति होना असंभव है। आगेके वर्णनक्रमके साथ सम्बन्ध मिळानेकी दृष्टिसे मितिज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण तथा अवधिज्ञानावरण का संक्षेपमें वर्णन करते हैं, कारण प्रथमें ज्ञानावरण पर आरंभमें प्रकाश डाळा गया है।]

जो त्रिकालवर्ती द्रव्य, गुण, पर्यायोंको नाना भेदों सहित प्रत्यक्ष अथवा परोक्ष रूपसे जानता है, उसे ज्ञान कहते हैं। उस ज्ञानका आवरण करनेवाला ज्ञानावरण कर्म है। यह ज्ञान जीवका स्वभाव है। इसके द्वारा जीव स्व तथा अपूर्व अर्थका व्यवसाय-निश्चय करता है। वस्तु सामान्य तथा विशेष धर्मोंसे समन्वित है। वस्तुके विशेष अंशका ग्रहण करनेवाला ज्ञान है। सामान्य श्चाका प्रहण करनेवाला दर्शन कहलाता है। ज्ञान तथा दर्शन जीवके प्रथक् प्रथक् गुण हैं। र चित्-प्रकाशकी बहिर्सुख वृत्तिको ज्ञान कहते हैं और चित्-प्रकाशकी अंतर्सुख वृत्तिको दर्शन कहते हैं। इस दर्शनका आवरण करनेवाला कर्म दर्शनावरण है। जो इन्द्रियोँद्वारा अपने अपने विषयका अनुकूल अथवा प्रतिकूल रूपसे अनुभव करावे, वह वेदनीय कर्म है। जो जीवको मोहित करें, वह मोहनीय कर्म है। भव धारण करने में कारण आयु कर्म है। इस जीवकी नर-नारकादि विविध पर्यायोंमें कारण नाम कर्म है। कुछ परम्परासे प्राप्त जीवके उच्च अथवा नीच आचरणका कारण गोत्रकर्म है । इस जीवके दान, छाम, भोग, उपमोग तथा वीर्य ( शक्ति ) में जो अन्तराय-बाधा डालता है, वह अन्तराय कर्म है। इन आठ कर्मीमें ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोह तथा अन्तरायको घातिया कर्म कहते हैं, कारण ये जीवके अनंत ज्ञान, अनंत दर्शन, अनंत सुख तथा अनंतवीर्थ नामक गुणोंका घात करते हैं। ज्ञान, दर्शन, सुख और वीर्थ जीवके अनुजीवी गुण 聲। सिद्धोंके अञ्याबाध सुखका घात आठों ही कर्म करते 🕏 । प्रत्येक कर्मका कार्य जीवके विशेष गुणके घात करनेका है, किन्तु उन सबका सामान्य धर्म जीवके सुख गुणके भी विनाश करनेका पाया जाता है।

वेदनीय, त्रायु, नाम तथा गोत्र ये प्रतिजीवी गुर्गोका नाश करते हैं । अनुजीवी गुर्गोका घात न करनेके कारण इनको छापातिया कर्म कहते हैं । ये क्रमज्ञः अन्यावाघ, अवगाहनत्व, सृक्ष्मत्व तथा अगुरुळपुत्व गुर्गोका नाश करते हैं । चार घातियाका नाश करनेवाळे अरहंत सगवान्में गुण चतुष्ठयकी अभिव्यक्ति होती हैं । तथा सिद्धोंमें कर्मोष्ठकके ध्वंस करनेसे आठ गुण व्यक्त होते हैं । ४ कर्मोंके ध्वंसका अर्थ पुद्रस्का अत्यन्त च्य नहीं है, कारण सत्का अत्यन्त विनाश नहीं हो सकता । पुद्रस्की कर्मत्वपर्यायका नष्ट हो जाना अर्थात् आत्माके साथ सस्का सम्बन्ध न रहना हो कर्मक्षय है ।

ह्यानावरण कर्मकी पांच प्रकृतियाँ हैं-आभिनिवोधिकज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण, मनःपर्ययज्ञानावरण और केवलज्ञानावरण। ये आवरणपंचक आभिनिवोधिक

<sup>(</sup>१) "जाणइ तिकाळिवसए द्व्यगुणे पज्जए य बहुभेदे । पञ्चक्खं च परोक्खं अणेण णाणे ित णं विति ॥"-गो० जी० गा० २९८ । (२) "अन्तर्विहिर्मुखयोश्चिरप्रकादायोर्दर्शनज्ञानव्यपदेशमाजोरेकत्व-विरोधात् ।"-घ०टी०भा० १ पृ० १४५ । (३) "कर्माष्टकं विपक्षि स्यात् सुखस्यैकगुणस्य च । अस्ति किञ्जित्र कर्मेकं तिद्विपक्षं ततः पृथक्॥"-पञ्चाध्यायी २।११५। (४) "मणेर्मळादेव्यांचृत्तिः क्षयः। सतोऽस्यन्तविनाशानुपपत्तेः। ताहगात्मनोऽपिं कर्मणो निवृत्तौ परिगुद्धिः।"-अन्दसह० पृ० ५३ ।

ज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान तथा केवळज्ञान रूप ज्ञानकी पाँच अवस्थाओं-को आवृत करते हैं। मिथ्यात्वके उद्यसे आभिनिवोधिक ज्ञान, श्रुतज्ञान तथा अवधिज्ञानको मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान तथा विभंगज्ञान कहते हैं। इन तीन ज्ञानोंको कुज्ञान भी कहते हैं।

ैइन्द्रिय तथा मनकी सहायतासे अभिमुख तथा प्रतिनियत पदार्थको जानने-वाला आभिनिवोधिक या मितिज्ञान कहलाता है। भितिज्ञानद्वारा गृहीत अर्थसे जो अर्थान्तरका बोध होता है उसे अतुज्ञान कहते हैं। भूत्य, क्षेत्र, काल तथा भावकी अपेक्षा जिस प्रत्यक्षज्ञानके विषयकी अविधि या सीमा हो, उसे अविध्ज्ञान या सीमाज्ञान कहते हैं। परकीय मनमें स्थित पदार्थको जो ज्ञान जानता है, उसे मनःपर्यय ज्ञान कहते हैं। त्रिकालगोचर सर्वद्रव्यों तथा उनकी समस्त पर्यायोंको प्रहण करनेवाला केवलज्ञान है।

#### [ आभिनिबोधिकज्ञानावरणप्ररूपणाः]

जो आमिनिबोधिक ज्ञानावरण कर्म है, वह चार, चौबीस, अट्टाईस तथा वत्तीस प्रकारका है। अवग्रह, ईहा, अवाय तथा घारणाका आवरण करनेवाळा अवग्रहावरण, ईहावरण, अवायावरण तथा घारणावरण कर्म है। विषय और विषयीके सिन्नपातके अनंतर पदार्थका आध प्रहण अवग्रह है। इसका आवरण करनेवाळा अवग्रहावरण कर्म है। व्यवग्रहके द्वारा गृहीत अर्थके विषयमें विशेष जाननेकी इच्छाके बाद भवितव्यता प्रत्ययरूप ज्ञानको ईहा कहते हैं। उसका आवारक कर्म ईहावरण कर्म है। इसके अनंतर भाषा, वेष आदिका विशेष ज्ञान होनेसे जो संशयादिका निराकरण करके निर्णयरूप ज्ञान होता है, वह अवाय है। उसका आवारक अवायावरण कर्म है। अवाय ज्ञानके विषयभूत पदार्थके काळान्तरमें स्मरणका कारण धारणाज्ञान है। उसका आवारक धारणावरण कर्म है। उसका आवारक धारणावरण कर्म है।

अवमहावरण कर्मके अर्थावमहावरण तथा व्यंजनावमहावरण कर्म ये दो भेद हैं। अव्यक्त पदार्थका महण करना व्यंजनावमह है। यह इन्द्रियोंसे सम्बद्ध अर्थका होता है। इसके विपरीत स्वरूपवाळा अर्थावमह है। व्यंजनावमहका आवारक व्यंजनावमहावरण कर्म है तथा अर्थावमहका आवारक अर्थावमहावरण कर्म है। व्यंजनावमह चक्षु तथा मनको छोड़कर शेष स्पर्शन, रसना, प्राण तथा ओत्र इन्द्रियसे होता है। अत एव इसके स्पर्शनिन्द्रियव्यंजनावमहावरण कर्म, रसनेन्द्रिय-व्यंजनावमहावरण कर्म, प्राणेन्द्रियव्यंजनावमहावरण कर्म, योजनावमहावरण कर्म योजनावमहोवरण विष्य योजनावमहोवरण कर्म योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य योजनावस्य

अर्थावमह व्यक्त वस्तुका माहक होनेके कारण पाँच इन्द्रिय तथा मनके द्वारा होता है। इस कारण उसके आवारक स्पर्धन, रसना, प्राण, चक्षु तथा श्रोन्नेन्द्रियावरण कर्म और नेन्हिन्द्र्यावरण कर्म हैं। ईहा, अवाय तथा धारणा झान भी पाँच इन्द्रिय तथा मनसे होनेके कारण अर्थावमहके समान प्रत्येक छह-छह भेदवाला है। इस कारण व्यंजनावमहके चार भेदों में अर्थाव-महादिके चौबीस भेदोंको मिलानेसे २८ भेद होते हैं। अत एव मित्रज्ञानावरण कर्मके भी २८ भेद हो जाते हैं। इसके बहु, एक, बहुविध, एकविध, श्लिम, अन्त्रिम, उक्त, अनुक, अ्रुव, निःस्त्र, अनिःस्त्र-इन बारह प्रकारके पदार्थोंको विषय करनेके कारण प्रत्येकके द्वाहश भेद हो जाते हैं। इस प्रकार २०४१-३३६ भेद मित्रज्ञानके हैं। अत एव मित्रज्ञानावरण कर्मके भी ३३६ भेद होते हैं।

<sup>(</sup>१) "तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्"-त० सू० १।९४। (२) "अत्थादो अत्थंतरमुबळमं तं मणित युदणाणं। आभिणिबोहियपुळां णियमेणिह सहजं पहुमं॥" न्गो० जी० ३१४। (३) "अवहीयदि ति ओही सीमाणाणेति वण्णियं समये। भवगुणपञ्चयविह्नियं जमोहिणाणे ति णं वेति॥" न्गो० जी० ३६९।

#### [ श्रुतज्ञानावरणप्ररूपणा ]

मतिज्ञानके द्वारा जाने गए पदार्थसे पदार्थान्तरका प्रहण करना श्रुतज्ञान है। वह 'नित्य राव्द-निमित्तक है अथवा अन्य-निमित्तक है' ऐसी शंकाका निराकरणके छिए उस श्रुतज्ञानको मति-पूर्वक कहा है। यद्यपि श्रुतज्ञानपूर्वक भी श्रुतज्ञान होता है, फिर भी श्रुतज्ञानके मतिपूर्वकरवर्भे बाधा नहीं आती है। श्रुतज्ञान मतिपूर्वक होता है, इसका तात्पर्य इतना है कि प्रत्येक श्रुतज्ञानके प्रारंभमें मतिज्ञान निमित्त हुआ करता है। प्रशात मतिपूर्वकरवका कोई नियम नहीं है।

खस श्रुतज्ञानके शब्दजन्य तथा लिङ्गजन्य ये दो भेद कहे गये हैं। अक्षरात्मक तथा अनक्षरात्मक रूपसे भी उसके दो भेद कहे जाते हैं। श्रुतज्ञानको अन्तरात्मक या शब्दात्मक मानना उपचरित कथन है। श्रुतज्ञानका कारण प्रवचन है, इससे प्रवचनको भी श्रुतज्ञान कह दिया है। अनुक्षरात्मक श्रुतज्ञानके असंख्यात भेद हैं। अपुनरुक्त अक्षरात्मक श्रुतज्ञानके असंख्यात भेद हैं। अपुनरुक्त अक्षरात्मक श्रुतज्ञानके संख्यात भेद हैं। पुनरुक्त अक्षरात्मक श्रुतज्ञानका प्रमाण इससे कुछ अधिक है। ३३ व्यंजन, २७ स्वर तथा ४ अयोगवाह मिलकर कुछ चौसठ मूलवर्ण होते हैं। इन चौसठ वर्णों के संयोगसे १८४४६७४४०-७३७०५५५६१५ इन बीस अंक प्रमाण अपुनरुक्त अक्षर होते हैं। उपरोक्त अक्षरोंमें १६३४८-३०७८८८ इन एकादश अंक प्रमाण अक्षरात्मक मध्यम पदका भाग देनेपर लिब्धक्रपमें प्राप्त संख्याप्रमाण ग्रंगप्रविष्ठ पद होते हैं, जो हादशांग-आचारांगादिके नामसे ख्यात हैं।

भाग देनेसे रोष बचे हुए अक्षरोंको अंगबाध कहते हैं। अंगबाध के सामायिक, चतुर्विशतिस्तव, बंदना, प्रतिक्रमण, वैनयिक, कृतिकर्म, दशवैकालिक, उत्तराध्ययन, कर्णव्यवहार, कर्ण्याकरण्य, महाकरण्य, पुंडरीक, महापुंडरीक तथा निषिद्धिका ये चौदह प्रकार हैं? । बुद्धिके अतिशय तथा ऋद्विविशिष्ट गणधरदेवके द्वारा अनुस्मृत जो द्वादशांगरूप जिनवाणीकी प्रथरचना है, वह अंगप्रविष्ट है। उन गणधरदेवके शिष्ट-प्रशिष्योंके द्वारा आरातीय आचार्योंके पाससे अतुत्वानके तत्त्वको प्रहण करके कालदोषसे अल्पमेषा, अरुपवल तथा अरुप आयुगुक्त प्राणियोंके अनुप्रहके लिए उपनिवद्ध संक्षिप्ररूपसे आंगोंके अर्थरूप वचनविन्यासको अग्वाध कहते हैं। इस दृष्टिसे आचार्यपरंपरासे प्राप्त तथा जिनवाणीके तत्त्वका प्रतिपादन करनेवाले अन्य प्रन्थान्तर अंगवाध श्रतमें समाविष्ट होते हैं।

ें अनक्षरात्मक श्रुतज्ञानका सबसे छोटा रूप पर्यायज्ञान कहलाता है। उससे कम ज्ञान किसी भी जीवके नहीं पाया जा सकता है। उस ज्ञानको नित्य प्रकाशमान तथा निरावरण कहा है। सुँद्म निगोदिया डब्ध्यपर्याप्तक जीव अपने योग्य संभवनीय ६०१२ भवों में परिश्रमण कर अंतके अपर्याप्तक शरीरको तीन मोड़ाओं सहित जब प्रहण करता है, तब उसके प्रथम मोड़ाके

समयमें सर्व जघन्य ज्ञान होता है।

<sup>(</sup>१) "शुतज्ञानस्य कारणं हि प्रवचनं श्रुतिमित्युपचर्यते। सुख्यस्य श्रुतज्ञानस्य भेदप्रतिपादनं कथमुपपनम् १ तज्ज्ञानस्य भेदप्रतिपादनं कथमुपपनम् १ तज्ज्ञानस्य भेदप्रतिपादनं कथमुपपनम् १ तज्ज्ञानस्य भेदप्रतिपादनं कथमुपपनम् १ तज्ज्ञानस्य भेदप्रतिपादनं कथमुपपनस्य ज्ञानस्याङ्गमाद्यस्य विद्यान्य । त्रुत्र । त्रित्र । त्रुत्र । त्रित्र । त्रुत्र । त्रित्र । त्रित्र

ैइस पर्योयज्ञानसे आगे पर्योयसमास, अक्षर, अक्षरसमास, पद, पद-समास, संघात, संघात-समास, प्रतिपत्तिक, प्रतिपत्तिकसमास, अनुयोग, अनुयोगसमास, प्राभृत, प्राभृत-साधन, प्राभृत-प्राभृत-प्राभृत-समास, वस्तु, वस्तु-समास, पूर्व, पूर्व-समास भेद होते हैं।

ेश्रुतज्ञान का विषयभूत अर्थ मनका विषय होता है। श्रुतज्ञानमें मानसिक न्यापार होता है। ऐसी स्थितिमें जिनके मन नहीं है, उन असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्यन्त जीवोंके श्रुतज्ञानका अभाव समका जाना चाहिए था, किन्तु परमागममें कमसे कम छद्मस्थोंके मित तथा श्रुत ये दो ज्ञान नियमतः कहे गए हैं। श्रुतज्ञानावरण कर्मका क्षयोपराम होनेसे एकेन्द्रियादिके मन न होते हुए भी श्रुतज्ञानका सद्भाव आगममें वर्णित है। इसका कारण यह है कि असंज्ञी जीवोंमें जो कुछ ऐसी कियाएँ पाई जाती है,जिनसे उनके मनके सद्भावको कल्पना होने छगती है उनका कारण मन नहीं है, किन्तु रह्नोकवार्तिककार विद्यानन्दी स्वामीके शब्दोंमें मितसामान्यके समान स्ष्रुतिशामान्य, धारणासामान्य तथा उनके निमित्तरूप अवायसामान्य, हैहासामान्य, अवमद्दसामान्य पाए जाते हैं, जो कि अनादिभवाभ्यासके कारण उत्पन्न होते हैं। उनके क्षयोपश्चमितिमत्त भावमन नहीं है, कारण वह प्रतिनियत संज्ञी प्राणियोंके होता है। इसका भाव यह है, किं पिपीछिका आदिमें योग्य आहारका प्रहण, अनुसंधान, अयोग्यका परिहार आदि बातें पाई जाती हैं,उसका कारण मन न होकर स्पृतिसामान्य, धारणासामान्य, ईहासामान्य, अवायसामान्य आदि हैं। 3

यहाँ श्रुतज्ञान की प्ररूपणा की गई है। इससे श्रुतज्ञानावरण कर्मकी प्ररूपणा कैसे हो जायगी? इसके समाधानमें वीरसेनाचार्य छिखते हैं-यह दोष नहीं है, आवरण किए जानेवाले ज्ञानके स्वरूपकी प्ररूपणाका ज्ञानावरणके स्वरूप-परिज्ञानके साथ अविनाभाव है। इस अविनाभावके कारण श्रुतज्ञानके स्वरूपनिरूपणद्वारा श्रुतज्ञानावरणका परिज्ञान कराया गया है।

इस प्रकार श्रुतज्ञानावरणको प्ररूपणा हुई।



<sup>(</sup>१) "पजायक्षरपदसंघादं पिंडविचाणिजोगं च । तुःचारपाहुडं च य पाहुडयं वर्ष्यु पुट्यं च ॥ तेसिं च समासेहि य बीसिवहं वा हु होदि सुदणाणं । आवरणस्य वि मेदा तिचयमेचा हवंति ति ॥"—गो०जी० ३१६,१७ । (२) "श्रुतज्ञानविषयोऽर्थः श्रुतम् । स्वषयोऽनिन्द्रियस्य । अथवा श्रुतज्ञानं श्रुतम् । तदनिन्द्रियस्यायं प्रयोजनिमित यावत्।"—स०सि०पु०१०५ । (३) "न चामनस्कानां स्मरणसामान्यामाबोऽन्नादिमवसंस्तिवयानुभवोद्भवायाः सामान्यपरणायास्तद्धेतोः सद्भावात् आहारसंज्ञासिद्धः प्रवृचिविज्ञोषोपक्रव्यः " "ततो नाममतिवदाहारादिसंज्ञातद्धेनुश्च स्मृतिसामान्यं धारणासामान्यं च तिवित्तित्तमवायसामान्यमीहासामान्यमवप्रस्तामान्यं च सर्वप्राणिसायापमानिद्यवायाससम्भूतमभ्युपगन्तव्यम्, न पुनः श्चरोपद्यमित्तिचं मात्रमनः, तस्य प्रतिनियतप्राणिविषयतयानुभूयमानत्वात् ॥"—त०स्तौ०पु०३२९,३३० । (४) "सुदणाणस्य एयद्व परुवणा भणिससमाणा कथं सुदणाणावरणीयस्य कम्मस्स परुवणा होज्ज १ ण एस् दोसो, आवरणिज्ज्यसुक्यपुण सदावरणस्यायगमाविणामावितादो ।"—स० दी० प० १२५५।

#### [ अवधिज्ञानावरणप्ररूपणा ]

जो अविधिज्ञानावरणीय कर्म है, वह एक प्रकार का है। उसकी दो प्रकारकी प्ररूपणा है। एक भवप्रत्यय अविधिज्ञान, दूसरा गुण्यप्रत्यय अविधिज्ञान। अविधिज्ञान सीमाज्ञान भी कहा जाता है, कारण यह द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भावकी मर्यादा से रूपी पदार्थको विषय करता है। भवप्रत्यय अविधिज्ञानमें भव निमित्त है। उस भवमें नियमसे क्षयोपराम होता ही है। जैसे पिक्षयोंकी पर्यायमें उत्पन्न होनेवाले जीवके गगन-गमन विषयक ज्ञयोपराम पाया जाता है, इसी प्रकार देव तथा नारिक्योंकी पर्यायमें जानेवाले सम्पूर्ण जीवधारियोंको नियमसे अविधिज्ञान उत्पन्न हो जाता है। तीर्थंकर भगवान्के भी जन्मसे जो अविधिज्ञान होता है, उसे भवप्रत्यय कहा है। र

सम्यग्दर्शनादि निमित्तोंके सिन्नधान होते हुए शान्त तथा चीण् कर्मवालोंके जो अवधिज्ञान होता है, उसे चयोपशमनिमित्तक या गुणप्रत्यय अवधि कहते हैं। यह जीवके विशेष प्रयत्नपर अवलम्बित रहता है भवमात्र इसमें कारण नहीं है। गुण या क्षयोपशम निमित्तक होनेसे इसे क्षयोपशमनिमित्तक कहते हैं।

अवधिज्ञान के देशावधि, परमावधि तथा सर्वावधि रूपसे तीन भेद और किये जाते हैं। भवप्रत्यय अवधिज्ञान देशावधि के जघन्य भेदरूप होता है। गुणप्रत्यय तीनों भेदरूप होता है। गुणप्रत्यय देशावधिका जघन्य असंयमी मनुष्य, तिर्यक्रोंके पाया जा सकता है। इसके आगेके विकल्प संयमी मनुष्यके ही पाए जाते हैं। परमावधि, सर्वावधि चरमशरीरी मुनिराजके ही पाया जाता है। सर्वावधि जघन्य, मध्यम, उत्कृष्ट आदि भेदोंसे रहित है।

असम्यक्तवरहित अवधिज्ञानको विभंगाविध कहते हैं। अवधिज्ञानत्वकी अपेक्षा दोनोंमें विशेष अन्तर नहीं है। सम्यक्तव, मिथ्यात्वके सहचारवश उनमें नाममात्रका भेद है।

कालकी अपेचा अवधिज्ञानके समय, आवली, च्राय, छव, सुहूर्त्त, दिवस, पक्ष, ऋतु, अयन, संवस्सर, युग (पंचवर्ष), पूर्व (सत्तरकोटि छप्पनलक्ष, सहस्र कोटि वर्ष), पर्व (चौरासी लाख पूर्व प्रमाख), पल्योपम, सागरोपम आदि विधान जानना चाहिए।

महाबन्धके बुटित पत्रमें जो प्रथम पंक्ति है उसमें लिखा है 'अयन, संवत्सर, पर्योपम, सागरोपम आदि होते हैं।' धवला टीकाके प्रकरणसे तुळना करने पर ज्ञात होता है कि यहाँ अवधिज्ञानसम्बन्धी काळका निरूपण चल रहा है।



<sup>(</sup>१) "यथाकारो सित पिथणो गतिर्भवित तथा ज्ञानावरणक्षयोगदामेऽन्तरङ्गे हेती सत्यवधेमांवः, भवस्तु बाह्यो हेतुः। कथं पुनर्भवो हेतुः? इति चेत् ;त्रतित्यमाद्यभावात्। यथा तिरश्चां मनुष्याणां चाहिंसादिव्रतिनयम-हेतुकोऽविधर्म तथा वेवानां नारकाणां चाहिंसादिव्रतिनयमाभावात्। तस्यात् तत्र भव एव बाह्यसाधनमुच्यते।"-तःराण पृ० ५४,५५। "यथोक्तसम्यन्दर्शनादिनिमित्तस्यां सित द्यान्तस्याणकर्मणां तस्य उपव्रविधर्मवित ।"-तःराण पृ० ५६। (२) "देसोहिस्त य अवशं णरितिरिये होदि संव्यदिष्य वर्षा । परिवादी देसोही चप्पविवादी हवंति सेसाओ। मिन्छनं अविरमणं ण य पविवादी चरित्रतुगे।। दव्यं खेत्तं कालं भावं पविह्न विवाणये ओही। अवरादुक्कसीत्ति य वियपपरिह्नो दु सब्वोही।।"-गोः जी० ३७३-७५। (३) "दोष्णं पि ओहिणाणत्तं पिड मेदाभावादो।ण च सम्मत्त-मिन्छत्तस्वार्णण क्षणाममेदादो मेदो अविष, अक्ष्यसंगादो। :\*\*\*\*\* काल्या ताव समयाविष्यखण-छव-मुद्दुन-दिवस-पक्स-मास-उदु-अयण-संवच्छर-चुग-पुठ्व-पिछिदोवम-सागरोवमादको विधको णादृव्या भवंति।"-भू० टी० प० १२५८।

4

20

§ १···· 'श्रयन संवत्सर पल्योपम सागरोपम श्रादि होते हैं।

अवधिज्ञानके चेत्रकी प्ररूपणा करनेके लिए उत्तर सूत्र कहते हैं—सूक्ष्मलब्ध्यपर्याप्तक निगोदिया जीवकी जघन्य अवगाहना है। जघन्य अवधिज्ञानका क्षेत्र उसके शरीरप्रमाण है।

विशेषार्थ—सुद्म लब्ध्यपर्याप्तक निगोदिया जीवके अपनी भवपरंपराके अन्तिम मवके तीसरे समयमें सर्वजधन्य शरीरकी अवगाहना होती है। विश्रहगतिमें तीसरे समयमें निगो-दियाकी शरीराक्ष्रति वर्षुळाकार होनेसे सबसे कम क्षेत्रफळ रहता है। उतना जधन्या-विषका क्षेत्र है।

अब क्षेत्र तथा कालको अपेक्षा अविधिज्ञानसम्बन्धी १९ काण्डकोंका निरूपण करते हैं। प्रथम काण्डमें अंगुलका असंख्यातवाँ भाग जचन्य क्षेत्र है। आवलीका असंख्यातवाँ भाग जचन्य काल है। अंगुलका संख्यातवाँ भाग उत्कृष्ट क्षेत्र है, आवलीका संख्यातवाँ भाग उत्कृष्ट काल है। दूसरे काण्डकमें चनाङ्कुलप्रमाण क्षेत्र है, कुछ कम आवलीप्रमाण काल है।

विशेषार्थ-यहाँ दूसरे तीसरे आदि काण्डकोंमें उत्क्रष्टकी अपेक्षा वर्णन किया गया है।

तीसरे काण्डकमें अंगुलप्थक्त्व क्षेत्र है, आवलीप्थक्त्वप्रमाण काल है। । २।। चतुर्थ काण्डकमें आवलीप्थक्त्व काल है, इस्तप्रमाण क्षेत्र है। पख्चम काण्डकमें अंतर्मुहूर्त काल है, एक कोश क्षेत्र है। छठवेंमें भिन्न मुहूर्त ( एक समय कम मुहूर्त ) काल है। एक योजन क्षेत्र है। सप्तममें कुछ कम एक दिन काल है, २५ योजन क्षेत्र है।। २।।

डाष्ट्रममें अर्धमास काल है, भरतवर्ष क्षेत्र है। नवममें साधिक मास काल है, जम्बूद्धीप क्षेत्र है। दशममें वर्षप्रमाण काल है, मनुष्य लोकप्रमाण क्षेत्र है। ग्यारहवेंमें वर्षप्रथक्त काल है, रुचक द्वीप क्षेत्र है।। ४।।

बारहवेंमें संख्यात वर्ष काल है, संख्यात द्वीप समुद्र क्षेत्र है। तेरहवेंमें असंख्यात वर्ष काल है, असंख्यात द्वीप समुद्रप्रमाण क्षेत्र है।। ५॥

<sup>(</sup>१) गो० जी० गा० ४०३। (२) "आविलयपुघर्त पुण हत्यं तहः""-गो० जी० गा० ४०। (३) "भरहिम्म अद्धमासं साहियमासं च नंबुदीविम्मि""-गो०जी०गा० ४०५। (४) "संस्रेज्जपमे वासे दोवसमुद्दा" वासिम्म असंस्रेज्ज ""-गो० जी० गा० ४०६।

4

80

तेजाकम्म-सरीरं तेजादव्वं च भासदव्वं च ( भासमणदव्वं ) । बोद्धव्यमसंखेज्जा दीवसम्रद्दा य वासा य ॥६॥ कोलो (काले) चढुण्हं बुड्ढी कालो भजिदव्य खेत्तबुड्ढीए। उडढीयं दव्यपज्जयं भजिदव्यं खेत्तकालो य ॥ ७ ॥ परमोधिमसंखेज्जा लोगामेत्ताणि समय-कालो दु। रूवगदं लभदि दव्वं खेत्तीवममगणि-जीवेहिं ॥ ८ ॥ पैणुवीसं जोयणाणं ओधी वेंतरकुमारवग्गाणं । संखेज्जजोयणाणं जोदिसियाणं जहण्होधी ॥ ९ ॥ अंसुराणमसंखेज्जा जोजणकोडी सेसजोदिसंताणं । संखादीदसहस्सा उक्कस्सेणोधिविसयो दु ॥ १० ॥ संकीसाणे पढमं दो चढु (विदियं) सणक्कुमार-माहिंदे । तचढु (तदियं तु) बम्हलंतय सुक्कसहस्सारया चउत्थी ॥ ११ ॥

विशेष, आगामी पद्ध काण्डकोंका द्रव्यकी अपेक्षा कथन है।

चौदहदेमें देशाविषके मध्यम विकल्परूप विस्रसोपचयसहित तैजस करीररूप द्रव्य विषय है। पन्द्रहवेंमें विस्रसोपचयसहित कार्माण शरीर स्कन्ध विषय है। सोछहवेंमें विस-सोपचयरहित केवल तेजोवर्गणा विषय है। सत्रहवेंमें विस्रसोपचयरहित केवल भाषावर्गणा विषय है। अठारहवेंमें विस्रसोपचयरहित केवल मनोवर्गणा विषय है।

तेरहवें, चौदहवें आदि काण्डकोंमें असंख्यातगुणित क्षेत्र तथा असंख्यातगुणित काल है। अर्थात् बारहचे काण्डकके काल तथा क्षेत्रसे असंख्यातगुणित काल तथा क्षेत्र तेरहचे काण्डकमें

है। इसी प्रकार आगे जानना चाहिए ॥ ६॥

विशेषार्थ-उन्नोसर्वे काण्डकमें एक समय कम पल्यप्रमाण काल है, सम्पूर्ण लोकाकाश क्षेत्रहै। <sup>६</sup>कालकी वृद्धि होनेपर द्रव्य, क्षेत्र, काल तथा भावरूप चारों वृद्धियाँ होती हैं। क्षेत्रकी वृद्धि होनेपर कालकी वृद्धि भजनीय हैं अर्थात् हो भी, न भी हो। द्रव्य और भाव (पर्याय) की वृद्धि होनेपर क्षेत्र, काल की वृद्धि भजनीय है।। ७।।

परमावधिका काल एक समय अधिक लोकाकाशके प्रदेशप्रमाण है, क्षेत्र असंख्यात लोक-प्रमाण है, जो अग्निकायिक जीवोंकी संख्याप्रमाण है। एक प्रदेशाधिक छोकाकाशप्रमाण

इसका द्रव्य है ।। ८॥

ठयन्तरों तथा भवनवासी देवोंमें जघन्य क्षेत्र पत्रीस योजन प्रमाण है, ज्योतिषी देवोंका जघन्य क्षेत्र संख्यात योजन है। असुरकुमारोंका उत्कृष्ट क्षेत्र संख्यात कोटि योजन है। शेष नव भवनवासी तथा व्यन्तरों ज्योतिषियोंका उत्कृष्ट क्षेत्र असंख्यात हजार योजन है ॥९-१०॥

सौधर्मद्विकका क्षेत्र प्रथम नरकपर्यन्त है। सनत्कुमार माहेन्द्रका दूसरे नरकपर्यन्त है।

<sup>(</sup>१) ''काले चउण्ण उड्ढी ''''- गो० जी० गा० ४११। (२) यह गाथा १६ वें नंबरपर भी पाई जाती है। वर्णनकमकी दृष्टिसे यह १६ वें नम्बरपर विशेष उपयुक्त प्रतीत होती है। (३) गो० जी० सा० ४२५। (४) गो०जी०गा० ४३६। (५) "सक्कीसाणा पढमं विदियं तु सगक्कुमार माहिंदा। तदियं तु बम्हलातव ''''-गो० जी० गा० ४२९। (६) त० रा० पु० ५७। (७) त० रा० पु० ५७।

eq.

ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर,ञान्तव, कापिष्ठवासियोंका तीसरे नरकपर्यन्त; शुक्र, महाशुक्र, शतार, सहस्रार-वाते चौथे नरकपर्यन्त जानते हैं ॥ ११ ॥

आनत, प्रानत, आरण, अच्युत स्वर्गवासी पाँचवें नरकतक, नवभैवेयकवासी छठवीं पृथ्वीपर्यन्त देखते हैं।। १२ ॥

नव अनुदिश तथा पंच अनुत्तर विमानवासी देव सर्व त्रसनाछीको देखते हैं ॥ १३॥

विशेषार्थ—सौषमादिकके देव अपने विमानकी ध्वलाके दण्डके शिखरपर्यन्त ऊपर जानते हैं। नव अनुदिश तथा पंच अनुत्तर विमानवासी देव अपने विमानके शिखरपर्यन्त ऊपर देखते हैं। नीचे बाह्य तनुवात वलयपर्यन्त सम्पूर्ण त्रसनाळीको देखते हैं। अनुदिश विमानवाले कुछ अधिक तेरह राज् प्रमाण तथा अनुत्तर विमानवाले कुछ कम २१ योजनरिहत चौदह राज् प्रमाण क्षेत्रको देखते हैं। गाधाके उत्तराधें अवधिके विषयभूत द्रव्यको जाननेका क्रम कहते हैं—अपने अपने अवधिक्षानावरण कर्मके द्रव्यमें एक वार ध्रुवहारका भाग देनेपर अपने क्षेत्रके प्रदेशमें से एक एक प्रदेश क्रम करते जाना चाहिए और यह कार्य तब तक करते जाना चाहिए, जब तक कि क्षेत्रके प्रदेशोंका प्रमाण घटते घटते समाप्त न हो जाय। इस प्रकार करनेके अनन्तर जो अनन्तभाग प्रमाण द्रव्य अवशिष्ट रहेगा वहाँ वहाँ उतना उतना ही द्रव्यका प्रमाण समझना चाहिए।

³ तिर्यञ्जगितिमें अवधिका उत्कृष्ट द्रव्य तैजस शरीरके द्रव्यप्रमाण है; क्षेत्र भी इतना ही है। अर्थात् तैजस शरीर द्रव्यके परमागुप्रमाण आकाश प्रदेशोंसे जितने द्वीप, समुद्र व्याप्त किए जाँय, उतना है। वह असंख्यात द्वीप समुद्रप्रमाण होता है।। १४॥

नरकगतिमें अवधिका जघन्य क्षेत्र एक कोस, उत्कृष्ट क्षेत्र एक योजन है।

चरकुष्ट देशाविध मनुष्योंमें ही होता है। जयन्य देशाविध मनुष्य, तिर्यञ्चोंमें होता है। उद्घाविध मनुष्य, तिर्यञ्चोंमें होता है। उद्घ प्रतिपाती होता है अर्थात् इसके धारकका मिध्यात्वादिमें पतन सम्भव रहता है। परमाविध तथा सर्वाविध अप्रतिपाती होते हैं ॥१५॥ ४ परमाविध का क्षेत्र असंख्यात लोकप्रमाण है जो अप्रकायिक जीवोंकी संख्याप्रमाण है।

<sup>(</sup>१) गो० जी० गा० ४३०। (२) ''सक्खेत्ते य सकम्मे'''"-गो० जी० गा० ४३१।

<sup>(</sup>३) "तिरश्चामुॡ्यदेशाविषरूचते" "तेज्ञह्यारीरप्रमाणं द्रव्यम् । कियचं तंत् ? असंख्येयसमु-द्राकाशप्रदेशपरिच्छ्नामिरसंख्येयामिरसेजःशरीरद्रव्यवर्गणामिर्निवर्तितं तावदर्धस्येयस्कन्यानमन्तप्रदेशान् जानातीत्यर्थः।" त० रा०पृ० ५७ । (४) "परमाविषरूयते" "काळः प्रदेशाविकलोकाकाशप्रदेशावधृत-प्रमाणा अविभागिनः समयास्ते चासंख्याताः संवत्तराः। ।" त० रा० पृ० ५७ ।

# रूवगदं लभदि दव्वं खेत्तोवममगणिजीवेहिं ॥ १६ ॥ एवं ओधिणाणावरणीयस्स कम्मस्स परुवणा कदा भवदि ।

<sup>8</sup> २. जं तं मणपज्जवणाणावरणीयं कम्मं वंधंतो (कम्मं) तं एयविधं । तस्स दुविह-परूवणा—उज्ज्जमदिणाणं चेव विषुलमदिणाणं चेव । यं तं उज्जमदिणाणं तं तिविधं—उज्ज्ञगं ५ मणोगदं जाणदि । उज्ज्ञगं विचगदं जाणदि । उज्ज्ञगं कायगदं जाणदि । मंणेण माणसं पडिविंदइत्ता परेसिं सण्णासदि मदिचिंतादि विजाणदि, जीविदमरणं लाभालामं

परमावधिका काल समयाधिक लोकाकारके प्रदेशप्रमाण है। इसका द्रव्य प्रदेशाधिक लोकाकार प्रमाण है। इसका असंख्यात वर्ष प्रमाण होता है।। १६॥

विशेष-अवधि ज्ञानके जितने भेद कहे गए हैं, उतने ही अवधिज्ञानावरण कर्म के ग्रेद हैं। अवधिज्ञानका अवधिज्ञानावरण कर्मके साथ अविनाभाव सम्बन्ध है। अतः श्रुतज्ञानके समान यहाँ भी अवधि ज्ञानके वर्णनद्वारा अवधिज्ञानावरणीय कर्मका वर्णन हुआ समझना चाहिए।

इस प्रकार अवधिज्ञानावरण कर्मकी प्ररूपणा हुई।

# [ मनःपर्ययज्ञानावरणप्ररूपणा' ]

ं २ यह जो मनःपर्ययज्ञानावरणीय कर्म है, वह एक प्रकारका है। उसकी दो प्रकारकी मरूपणा है। एक ऋजुमतिज्ञान है, दूसरा विपुल्मित मनःपर्ययज्ञान है। जो ऋजुमितज्ञान है, वह तीन प्रकारका है। वह सरल मनोगत पदार्थको जानता है। सरल वचनगत पदार्थको जानता है। प्रकारका है। वह सरल मनोगत पदार्थको जानता है। सरल कायगत पदार्थको जानता है। यह ऋजुमित ज्ञान मनसे—मितज्ञानसे अन्य जीवके मनको सरल कायगत पदार्थको आहण करके मनःपर्ययज्ञानके द्वारा अन्यकी सब्ज्ञा (प्रत्यभिज्ञान) स्मृति, मित, चिनतादिको जानता है।

विशेषार्थ-मनसे अर्थात् मितज्ञानसे मनको अर्थात् मानसिक पदार्थको पर्यय-प्रहण करना मनःपर्यय ज्ञान है। मितिज्ञानको मन व्यपदेश हुआ। यहाँ मितिज्ञानरूप कार्यमें कारणरूप मनका उपचारसे व्यपदेश किया गया है। मितिज्ञान मनःपर्ययमें अवलन्वनमात्र है, कारण- सनका उपचारसे व्यपदेश किया गया है। मितिज्ञान मनःपर्ययमें अवलन्वनमात्र है, कारण- रूप नहीं है। जैसे आकाशमें स्थित चन्द्रदर्शनके लिए वृक्षकी शाखादिकी सीध का अवल्यन्वनमात्र लिया जाता है, चन्द्रदर्शनमें कारण नेत्रकी शक्ति है। इसी प्रकार मनोगतादि भावोंका परिज्ञान करनेमें मनःपर्ययज्ञानावरण कर्मका क्ष्योपश्चम कारण है। मन अथवा मितिज्ञान अवलम्बनमात्र हैं। विपुलमित मनःपर्ययज्ञान मनके द्वारा अचिन्तित अथवा अर्थिचिन्तित पदार्थको भी प्रहण करता है।

<sup>(</sup>१) "परुवणा णाम किं उत्तं होदि ? ब्रोघादेसेहि गुणेसु जीवसमासेसु पजत्तीसु पाणेसु सण्णासु गरीसु इंदिएसु काएसु जोगेसु वेदेसु कसाएसु णाणेसु संजमेसु दंसणेसु रुस्सासु मविएसु अमविएसु सम्मत्तेसु सिण्यअसण्णीसु आहारि-अणाहारीसु उवजोगेसु च पजत्तापजतविससणेहि विसेसिऊण जा जीव-परिक्खा सा परुवणा णाम ।"—घ०टी०मा०२ पू०४१२। (२) "यथाऽस्रे चन्द्रमसं पश्चीत अभ्रमपेक्षाकारणमात्रं भवति, न च चक्षुरादिविजवैर्वर्तंकं चन्द्रज्ञानस्य। तथाऽन्यदीयमनोप्यपेक्षाकारणमात्रं भवति। परकीयमनिस्वय्वस्थत- मर्थे जानाति मनःपर्ययः। ततो नास्य तदायदाः प्रभव इति न मतिज्ञानप्रसङ्गः।" -त० रा० पृ० ६८।

सुहदुक्खं णेगरविणासं देह (देस) विणासं जण्यदिविणासं अदिबुद्धि अणाबुद्धि-सुबुद्धि दुबुद्धि सुभिक्खं दुन्भिक्खं खेमाखेमं भयरोगं उन्भमं इन्भमं संभमं वत्त-माणाणं जीवाणं, णो अवत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि । जहण्णेण गाउदपुधत्तं। उक्कस्सेण जोजणपुधत्तस्स अन्भंतरादो, णो बहिद्धा। जहण्णेण दो तिण्णि भवग्गहणाणि, उक्कस्सेण सत्तद्वभवग्गहणाणि गदिरागदिं पदुष्यादेदि।

यह ऋजुमित मनःपर्ययक्षान 'वत्तमाणाणं'-व्यक्तमनवाछे (संशय, विपर्यय, अनध्यवसाय-रहित मन्युक्त ) अन्य जीवोंके एवं अपने अथवा 'वत्तमाणाणं'-व्यत्मान' जीवोंके, वर्तमानमें मनःस्थित त्रिकालसम्बन्धी पदार्थको जानता है । अतीत अथवा अनागत मनोगत पदार्थ-को यह ऋजुमित नहीं जानता है । यह वर्तमान अथवा व्यक्तमनवाछे जीवोंके जीवन, मरण, लाभ, अलाभ, सुख, दुःख, नगरविनाश, देशविनाश, जनपदिनाश, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, सुवृष्टि, दुर्वृष्टि, सुभिक्ष, दुभिक्ष, क्षेम, अक्षेम, भय, रोग, उद्भम, इद्भ्रम तथा संभ्रमको जानता है । यह ऋजुमित जधन्यसे कोसप्रथस्त्व, उत्कृष्टसे योजनप्रथस्त्वके भीतर जानता है । बाहर नहीं जानता है । कालको अपेक्षा जधन्यसे दो तीन भव, उत्कृष्टसे सात आठ भव प्रदृण-सम्बन्धो गित-आगतिका प्रतिपादन करता है ।

<sup>(</sup>१) "चतुर्गीपुरान्तितं नगरम् । अंगवंगकिलगंमगधादको देसा णाम । देसस्स एगदेसो जणवको णाम जहा स्रसेणकासिगांधारआवंति आदओ । सस्यसम्पादिका वृष्टिः सुवृष्टिः । सालीवीहीजवगोधूमादिधाणाणं सुळहत्तं सुहिक्लं णाम । अरादीणामभावो खेमं णाम । परचकागमादओ भयं णाम । "-धo दीoपo १२९६ । (२) उद्धतमिदम्-''आगमे हाक्तं मनसा मनः परिन्छिच परेषां संज्ञादीन जानातीति। "-त० राज० पृ० ५८ । "मणेण माणसं पडिविदइत्ता परेसि सण्णा-सदि-मदि-चिता-जीविद-मरणं लाहालाहं सुदृदुक्खं णयरविणासं देसविणासं जणवयविणासं, खेडविणासं, कव्वडविणासं, मडंवविणासं, पटणविणासं दोणमुह-विणासणं अइबुट्टि-अणाबुट्टि-सुबुट्टि-सुमिक्खं दुमिक्खं खेमाखेम-भयरोगकालसंबुत्ते अस्थे विजा-णदि।"-ध० टी० प० १२५८। "मणेण मदिणाणेण। कथं मदिणाणस्य मणववएसी? कारणोवयारादो । मणिम भवं छिंगं माणसं । अथवा मणो चेव माणसो, पडिविंदइचा घेच्ण पच्छा मणपज्जवणाणेण जाणदि ।'''मदिणाणेण परेसिं मणं घेत्तण चेव मणपज्जवणाणेण मणम्म हिद्मात्थं जाणदि त्ति भणिदं होदि । एसो णियमो ण विउल्लमहस्स, अचितिदाणं पि अद्वाणं विसर्दकरणादो ।"-ध० टी०। (३) 'व्यक्तमनसां जीवानामर्थे जानाति, नाव्यक्तमनसाम्। व्यक्तः स्फुढीकृतोऽर्थश्चिन्तया सुनिवेर्तितो यैस्ते जीवा व्यक्तमनसस्तैरर्थे चिन्तितं ऋज्ञमतिर्जानाति नेतरैः ।"-त० रा० प्र० ५८। (४) "वहमा-णभवग्गहणेण विणा दोण्णि, तेण सह तीण्णि भवग्गहणाणि जाणदि ति ।"-ध॰ टी॰ । घवला टीका में वीरसेन स्वामी उपरोक्त दोनों दृष्टियों का समन्वय करते हुए छिखते हैं- "अयक्त निष्पन्नं संशयविपर्ययानध्यवसायरहितं मनः यैषां ते व्यक्तमनसः; तेषां व्यक्तमनसां जीवानां परेषामात्मनश्च सम्बन्धि वस्त्वन्तरं जानाति,नाव्यक्तमनसां जीवानां सम्बन्धि वस्त्वन्तरम्, तत्र तस्य सामध्यीभावात् । अथवा वर्तमानानां जीवानां वर्तमानमनोगतं त्रिकालसम्बन्धिनमर्थं जानाति, नातीतानागतमनोविषयमिति।" -धo ही o पo १२६९ ।

§ ३. यं तं विउलमदिणाणं तं छिन्वहं—उज्ज्ञगं मणोगदं जाणदि, उज्ज्ञगं विचगदं जाणदि, उज्ज्ञगं कायगदं जाणदि, अणुज्ज्ञगं मणोगदं जाणदि, एवं विचगदं कायगदं च । एवं याव वत्तमाणाणं पि जीवाणं जाणदि । जहण्णेण जोजणपुधत्तं, उक्कस्सेण माणुसुत्तरसेलस्स अब्भंतरादो, णो बहिद्धा । जहण्णेण सत्तद्वभवग्गहणाणि, उक्कस्सेण ५ असंखेज्जाणि भवग्गहणाणि गदिरागदिं पदुष्पादेदि ।

## एवं मणपन्जवणाणावरणस्स कम्मस्स परूवणा कदा भवदि ।

विशेषार्थ-यदि वर्तमान भवको प्रहण करते हैं तो तीन भव होते हैं। यदि वर्तमानको छोड़ दिया जाय,तो दो भव होते हैं। इस कारण दो भव या तीन भव सम्बन्धी कथनमें विरोध-का सद्भाव नहीं रहता है। सात आठ भवकी गति-आगतिके विषय में भी यही समाधान है। वर्तमान भवको सम्मिछित करनेपर आठ भव, उसको छोड़ने पर सात भव होते हैं।

§ ३. जो विषुळमित मनःपर्ययञ्चान है, वह छह प्रकारका है। वह सरल मनोगत पदार्थको जानता है, सरल वचनगत पदार्थको जानता है, सरल कायगत पदार्थको जानता है, क्विटल मनोगत पदार्थको जानता है, क्विटल कायगत पदार्थको जानता है, क्विटल कायगत पदार्थको जानता है, क्विटल कायगत पदार्थको जानता है। यह वर्तमान जीव तथा अवर्तमान जीवोंके अथवा व्यक्तमनवाले तथा अव्यक्त मनवाले जीवोंके मुखादिको जानता है।

इसका क्षेत्र जघन्यसे योजन पृथक्त्व, है । यह उत्कृष्टसे मानुषोत्तर पर्वतके अभ्यन्तर जानता है । बाहर नहीं जानता है ।

विशोषार्थ-मन:पर्ययझानका क्षेत्र ४५ लाख योजन वर्तुलाकार न होकर विष्कम्भात्मक है, चौकोर रूप है। अत एव मानुषोत्तर पर्वतके वाहरके कोणमें स्थित विषयोंको भी विपुलमित-झानवाला जानता है।

कालकी अपेक्षा यह जघन्यसे सात आठ भव, उत्कृष्टसे असंख्यात भवोंकी गति आगतिक प्रहृपण करता है।

विशेष-शङ्का-इस मनःपर्ययज्ञानावरण प्ररूपणामें मनःपर्ययज्ञानका निरूपण क्यों किया गया ? ज्ञानमें कर्मत्वका समन्वय कैसे होगा ?

समाधान-मनःपर्ययज्ञानावरणके द्वारा मनःपर्ययज्ञान आवृत होता है । यहाँ आवरण किए जानेवाले ज्ञानमें आवरण अर्थात् मनःपर्ययज्ञानावरणीय कर्मका उपचार किया गया है।

इस प्रकार मनःपर्ययज्ञानावरण कर्मकी प्ररूपणा की गई।

<sup>(</sup>१) "चितियमचितियं वा अद्धंचितियमणेयभेयगयं। ओहिं वा विउल्पादी लहिकण विजाणए पच्छा ॥"-गो० जी० गा० ४४८। (२) "णरलोएचि य वयणं विक्कम्मणियासयं ण वद्दस्त । तम्हा तम्बणपदरं मणपज्जवलेचसुहिद्धं ॥"-गो० जी० गा० ४५५। (३) "हुगतिगभवा हु क्षवरं सच्हभवा हुमैति उक्कस्सं। अङ्णवभवा हु अवरमसंस्रेजं विउल्डक्कससं॥"-गो० जी० गा० ४५१।

ષ

एवं केवलणाणावरणिगस्स कम्मस्स परूवणा कदा भवदि।

#### [ केवलज्ञानावरण-प्ररूपणा ]

§ ४. जो केवळज्ञानावरणीय कर्म है, वह एक प्रकारकाहै। उसकी प्ररूपणा की जाती है। जिनेन्द्र भगवान्को केवळज्ञान तथा केवळदर्शनकी उपछिध हो चुकी है। ये स्वयं स्वर्गवासी देव, अधुर<sup>3</sup> अर्थात् भवनवासी, ज्यन्तर, ज्योतिषी देव, तिर्यञ्ज तथा मतुष्यछोककी गति, आगाति, चयन, उपपाद, वन्ध, मोक्ष, ऋद्धि, युति (जीवादि द्रव्योंका मिळना) अनुभाग, तर्क, पत्रछेदनादि कळा, मनजनित ज्ञान, मानसिक विषय, राज्यादि एवं महाज्ञतादिका पाछन करना, भुक्ति, छत, प्रतिसेवित (त्रिकाळमें पद्मोन्द्रयोंके द्वारा सेवित ), आदि कर्म, अनादिकर्म-अरह कर्मको, सर्वछोकमें, सर्वजीवोंके सर्वमावोंको युगपन् सम्यक् प्रकारसे जानते हैं।

विशेषार्थ— केवली भगवान् त्रिकाळाविच्छिन्न छोक-अछोकसम्बन्धी सम्पूर्ण गुण पर्यायोसे समन्वित अनन्त द्रव्योंको जानते हैं। "ऐसा कोई झेय नहीं हो सकता है, जो केवळी भगवान्के झानका विषय न हो। झानका धर्म झेयको जानना है और झेयका धर्म है झानका विषय होना। इनमें विषयविषयिभाव सम्बन्ध है। जब मित और श्रुतझानके द्वारा भी यह जीव वर्तमानके सिवाय भूत तथा भविष्यत काळकी वातोंका परिझान करता है, तब केवळी भगवान्के द्वारा अतीत, अनागत, वर्तमान सभी पदार्थोंका प्रहण करना युक्तियुक्त ही है। प्रतिबन्धक झानावरण कर्मके क्षय होने पर आत्मा सभी पदार्थोंका साक्षात्कार कर लेता है। जैसे प्रदीपका प्रकाशन करना स्थान है, उसी प्रकार झानका भी स्वभाव स्व तथा परका प्रकाशन करना है। यदि कम्पूर्वक केवळी भगवान् अनन्तानन्त पदार्थोंको जानते तो सम्पूर्ण पदार्थोंका साक्षात्कार न हो पाता। अनन्तकाळ ज्यतीत होने पर भी पदार्थोंकी अनन्त गणना अनन्त ही रहती। आत्माकी असाधारण निर्मळता होनेके कारण एक समयमें ही सकळ पदार्थोंका ग्रहण होता है। 'जब झान एक समयमें सम्पूर्ण जगत्का या विश्वके तस्वोंका बोध कर चुकता है, तब आगे वह कार्यहीन

<sup>(</sup>१) "असुराक्ष भवनवासिनः, देवासुरवच्चनं देशामधैकिमित ज्योतिषां व्यन्तराणां तिरस्वां प्रहणं कर्तंब्यम्।"—ध० टी०। (२) "जीवादिदव्याणं मेळणं जुदी।पचन्छेचादिकळा णाम।मणोजिएदं णाणं वा मणो जुब्बदे। रज्ञमहव्वयादिपरिपाळणं सुत्ती णाम। पंचिह इंदिएहि तिसुवि काळेसु अं स्वेवदं तं पिडसेविदं णाम। आद्यकर्मं आदिकम्मं णाम, अस्यवंजणपज्ञायभावेण सन्वेसि दव्याणमादि जाणदि चि भणिदं होदि। रहः अन्तरम्। अरहः अनन्तरम्। अरहः कमं अरहस्कर्मं वानाति। सुद्धदव्यद्वियणयविष्यएण सन्वेसि दव्याणमणदिचं जाणदि चि भणिदं होदि।"—ध० टी० प० १२७२।(१) असुर व्यंतरोंके मेदविशेषका ज्ञापक होते हुए भी यहाँ सुरोंसे मिल असुर इस अर्थमें प्रयुक्त हुआ है। इस कारण तिर्वेश्व भी असुर शब्दके द्वारा ग्रहीत हुए हैं।—ध०टी०।(४) "सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवळस्य।"—त० सू० ११२९।

<sup>(</sup>५) "न खल इस्त्रमावस्य कश्चिदगोचरोऽस्ति यन्न कमेत, तस्त्रमावान्तरप्रतिवैधात्।''' ज्ञो ज्ञेये कथमज्ञः स्यादसति प्रतिवन्धने । दाह्येऽनिर्दोहको न स्यादसति प्रतिवन्धने ॥" —अष्टसह् पु ० ४९।५० ।

§ ५. दंसणावरणीयस्स कम्मस्स णव पगदीओ। वेयणीयस्स कम्मस्स ६वे पगदीओ । मोहणीयस्स कम्मस्स अट्ठावीसपगदीओ । आयुगस्स कम्मस्स चत्तारि पगदीओ । णामस्स कम्मस्स बादाळीसं बंध-पगदीओ ।

§ ६. यं तं गदिणामं कम्मं तं चढुविधं-णिरयगदि याव देवगदि त्ति। यथा पगदिभंगो

हो जायगा' यह आराङ्का भी युक्त नहीं है; कारण काल द्रव्यके निमित्तसे तथा अगुरुल्युगुणके कारण समस्त वस्तुओं से क्षण क्षणभें परिणमन-परिवर्तन होता है। जो कल भविष्यत् था, वह आज वर्तमान बनकर आगे अतीतका रूप धारण करता है। इस प्रकार परिवर्तनका चक्र सदा चल्रेने कारण क्षेयके परिणमनके अनुसार ज्ञानमें भी परिणमन होता है। जगन्के जितने पदार्थ हैं, उतनी ही केवल्ज्ञानकी शक्ति या मर्यादा नहीं है। केवल्ज्ञान अनन्त है। यदि लोक अनन्तगुणित भी होता, तो केवल्ज्ञानसिन्धुमें वह विन्दुतुल्य समा जाता। इस केवल्ज्ञानकी प्राप्ति मुख्यतासे ज्ञानावरणके क्षयसे होती हैं; किन्तु ज्ञानावरणके साथ दर्शनावरण तथा अन्तरायका भी क्षय होता है। इन तीन धातिया कर्मों के पूर्व मोहका क्षय होता है। मोहक्षय हुए विना कैवल्यकी उपलब्धि नहीं होती है। उववल तथा उन्ह्य ज्ञानोंकी प्राप्तिके लिए मोहज्वरका निवारण होना आवश्यक है। अनन्त केवल्ज्ञानके द्वारा अनन्त जीव तथा अनन्त आकाशादिका प्रहण होनेपर भी वे पदार्थ सान्त नहीं होते हैं। अनन्त ज्ञान अनन्त पदार्थ या पदार्थोंको अनन्त रूपसे बताता है, इस कारण ज्ञेय और ज्ञानकी अनन्तता अवाधित रहती है।

इस प्रकार केवछज्ञानावरण कर्मकी प्ररूपणा हुई।

# [ दर्शनावरणादिकर्भ-प्ररूपणा ]

९ ५. दर्शनावरण कर्मकी नव प्रकृतियाँ हैं-चक्कु-अचक्कु-अवधि-केवल-दर्शनावरण, निद्रा,
निद्रा-निद्रा, प्रचला, प्रचला-प्रचल तथा स्त्यानगृद्धि ।

वेदनीय कर्मकी साता तथा असाता-ये दो प्रकृतियाँ हैं।

मोहनीय कर्मकी अट्टाईस प्रकृतियाँ हैं-अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, छोभ, अत्रत्या-ख्यानावरण क्रोध, मान, माया, छोभ, प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, छोभ, संज्वलन क्रोध, मान, माया, छोभ, सम्यक्त्व प्रकृति, सम्यक्त्व-मिथ्यात्व, मिथ्यात्व, हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद।

नरक, मनुष्य, तिर्यञ्च, देवायु ये आयु कर्मकी चार प्रकृतियाँ है।

नाम कर्मकी चयाछीस प्रकृतियाँ हैं-गित, जाति, शरीर, बन्धन, संघात, संस्थान, अङ्गोपाङ्ग, संहतन, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, आनुपूर्वी, अगुरुळ्छु, उपघात, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, विहायोगिति, जस-स्थावर, बादर-सूक्ष्म, पर्योत-अपर्यात, प्रत्येक-साधारण, स्थिर-अस्थिर, श्रुम-अशुभ, सुभग-दुभँग, सुस्वर-दुस्वर, आदेय-अनादेय, यशःकीर्ति-अयशःकीर्ति, निर्माण और तीर्थेङ्कर ।

§ ६. इस नामकर्भमें जो गति नामका कर्म है, उसके चार भेद हैं-नरकगित, देवगित, मनुष्य-गृति, विर्यक्कगित । इस प्रकार जिस प्रकृतिके जितने भेद हैं, उतने भेद समझ ठेना चाहिए । तथा कादच्वो । गोदस्स कम्मस्स दुवे पगदीओ । अंतराइगस्स कम्मस्स पंच पगदीओ । एवं पगदिसम्रुक्तिचणा समत्ता ।

§ ७. जो सो सन्ववंधो गोसन्ववंधो गाम तस्स इमो दुविहो गिहेसो-ओघेण आदेसेण य । ओघे गाणंतराइगस्स पंच पगदीओ किं सन्ववंधो गोसन्ववंधो १ [ सन्ववंधो । ] दंसगावरणीयस्स कम्मस्स किं सन्ववंधो गोसन्ववंधो १ सन्वाओ पगदीओ ५ वंधमाणस्स सन्ववंधो । तद्गवंधमाणस्स गोसन्ववंधो । एवं मोहणीय-णामाणं।

गतिके सिवाय नामकर्मकी ये प्रकृतियाँ भी भेदयुक्त हैं। एकेन्द्रिय, दो इन्द्रिय, त्रीन्द्रीय, चौइन्द्रिय तथा पञ्चीन्द्रय जाति । औदारिक, वैक्रियिक, आहारक, तैजस, कार्माण शरीर। औदारिकादि रूप पञ्च बन्धन तथा पञ्च संघात । समचतुरका, न्यप्रोधपरिमण्डल, कुट्ज, स्वाति, वामन, हुण्डक-संस्थान । औदारिक-शरीराङ्गोपाङ्ग, वैक्रियिक-शरीराङ्गोपाङ्ग, विक्रियिक-शरीराङ्गोपाङ्ग, आहारक-शरीराङ्गोपाङ्ग। वज्रवृषमनाराच, घजनाराच, नाराच, कर्धनाराच, किलत, असम्प्राप्तास्पाटिका-संहनन । शुक्ल, कुट्ज, नील, पीत, लाल वर्ण। सुगन्ध, हुर्गन्ध । खट्टा, मीठा, चिरिपरा, कट्ठ, कथायल रस्त । ठंडा, गरम, स्तिन्ध, रूक्ष, हलका, भारी, नरम, कठोररूप-स्पर्श। नरक-तिर्वञ्च-मनुष्य-देवगित-प्रायोग्यानुपूर्वी। प्रशस्त-अप्रशस्त विद्वायोगिति। ये ६५ उत्तर प्रकृतियाँ हैं, जो पिण्डस्त्य से १४ कही गई हैं। ६५ उत्तरभेदवाली पिण्ड प्रकृतियों के जोडनेपर नाम कर्मकी ९३ प्रकृतियाँ होती हैं।

उचगोत्र नीचगोत्रके भेद्से गोत्रकर्म दो प्रकारका है।

दान-लाभ-भोग-उपभोग तथा वीर्यान्तराय ये अन्तरायकी पाँच प्रकृतियाँ हैं। सब प्रकृतियाँ १४८ होती हैं।

विशेष-इन कर्म प्रकृतियों के विशेष भेद किए जाँय, तो अनन्त भेद हो जाते हैं।

इस प्रकार प्रकृति-समुत्कीर्तन समाप्त हुआ

# [ सर्वेषन्धनोसर्वेषन्ध-प्ररूपणा ]

§ ७. जो सर्वबन्ध तथा नोसर्वबन्ध है, उसका ओघ अर्थात् सामान्य और आदेश अर्थात् विशेषसे दो प्रकार निर्देश होता है ।

ছ্যोघसे ४ ज्ञानावरण तथा ५ अन्तरायकी प्रकृतियोंका क्या सर्ववन्ध है या नोसर्व बन्ध ? [इनका सर्ववन्ध होता है। ]

विशेषार्थ—ज्ञानावरण अथवा अन्तरायके पद्ध भेदोंमें से अन्यतमका बन्ध होनेपर रोष चार भेदोंका नियमसे बन्ध होता है। सर्व भेदोंका बन्ध होनेके कारण इनका सर्वेबन्ध कहा गया है।

प्रश्न-दर्शनावरण कर्मका क्या सर्वबन्ध है या नोसर्वबन्ध है ?

उत्तर—सम्पूर्ण प्रकृतियोंके बन्ध करने वालेके सर्ववन्ध होता है। सर्व प्रकृतियोंमैसे न्यून प्रकृतियोंके बन्ध करनेवालेके नोसर्ववन्ध है।

मोहनीय तथा नाम कर्ममें दर्शनावरणके समान जानना चाहिए अर्थात् सर्वे प्रकृतियोंके बन्ध करते वालेके सर्ववन्ध और कुछ न्यून प्रकृतियोंके बन्ध करनेवालेके नोसर्ववन्ध होता है।

वेयणीय-आयु-गोदाणं किं सन्वबंधो णोसन्वबंधो ? णोसन्वबंधो ।

§ ८. एवं याव अणाहारग त्ति, णवरि अणुदिसादि याव सन्बद्धत्ति दंसणावर-णीयमोहणीयाणं णोसन्बवंधो । एदेण वीजेण णेदन्वं ।

§ ९. एवं उकस्स-बंधो अणुकस्स-बंधोपि णेदव्वं।

§ १०. यो सो जहण्णवंची अजहण्णवंधी णाम तस्स इमी दुविही णिदेसी। ओघेण आदेसेण य। णाणंतराइगस्स पंचविहस्स किं जहण्णवंधी, अजहण्णवंधी ? अजहण्णवंधी। दंसणावरणीय-मोहणीय-णामाणं वि किं जहण्णवंधी, अजहण्णवंधी ? जहण्णवंधी वा अजह-ण्णवंधी वा। वेदणीय-आयु-गोदाणं किं जहण्णवंधी अजहण्णवंधी ? जहण्णवंधी।

§ ११. एवं याव अणाहारग त्ति णेदव्वं ।

१० <sup>§</sup> १२. यो सो सीदिय-बंधी अणादिय बंधी ४, तस्स इमी दुविही णिहेसी। ओवेण आदेसेण य।

वेदनीय, गोत्र तथा आयुकर्ममें क्या सर्ववन्ध है, अथवा नोसर्ववन्ध है ? नोसर्ववन्ध है। विशेषार्थ—साता, असाता वेदनीय, उन्च, नोच गोत्र इन युगलोंमेंसे किसी एकका बन्ध होगा तथा अन्यका अवन्ध होगा। इसी प्रकार आयुचतुष्टयमेंसे अन्यतमका बन्ध होगा, शेषका अवन्ध होगा। इसलिए वेदनोय, गोत्र तथा आयुका नोसर्ववन्ध कहा है।

§ ८. श्रादेशसे यह क्रम अनाहारक पर्यन्त जानना चाहिए। विशेषता यह है कि अनुदिशसे सर्वार्थिसिद्धिपर्यन्त देवोंमें दुर्शनावरण तथा मोहनीयका नोसर्ववन्ध होता है। इस कथन को

आगे भी अन्य मार्गणाओं में सर्व नोसर्ववन्धका बीजभूत समझना चाहिए।

#### [ उत्कृष्टबन्ध अनुत्कृष्टबन्ध-प्ररूपणा ]

§९ इसी प्रकार उत्क्रप्टबन्ध तथा अनुत्कुष्टबन्धमें भी जानना चाहिए। विशेष-सर्वबन्ध नोसर्वबन्धमें ओघ तथा आदेशसे जैसा वर्णन किया गया है, उसी प्रकार यहाँ भी जानना चाहिए।

#### [ जघन्यबन्ध-अजघन्यबन्ध-प्ररूपणा ]

§ १०. जो जघन्यबन्ध तथा अजघन्यबन्ध है, उसका ओघ तथा आदेशसे दो प्रकारसे निर्देश करते हैं। ५ ज्ञानावरण, ५ अन्तरायका क्या जघन्यबन्ध है या अजघन्यबन्ध है १ अजघन्य बन्ध है। दर्शनावरण, मोहनीय तथा नामकर्मका क्या जघन्यबन्ध है या अजघन्यबन्ध १ जघन्यबन्ध है। वेदनीय, आयु तथा गोत्रका क्या जघन्यबन्ध है या अजघन्यवन्ध है या अजघन्यवन्ध है या अजघन्यवन्ध है।

§ ११. अनाहारक मार्गणापर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए।

### [ सादि-अनादि-भ्रव-अध्रवबन्ध-प्ररूपणा ]

§ १२. जो सादि,अनादि,धुव,अधुव बन्ध है,उसका ओघ तथा आदेशसे दो प्रकारका निर्देश है।

<sup>(</sup>१) ''सादि अणादी धुन अद्धुनो य वंधो हु कम्मछक्कस्स । तदियो सादिय सेसो अणादि धुन सेसगो आऊ ॥'' -गो० कमे० गा० १२२ ।

१३. सादिय-बंधो णाम तत्थ इमं अट्ठपदं एका वा छा वा पगदीओ बोच्छि ण्णाओ संतिओ भूयो बज्झदि त्ति । एसो सादियवंधो णाम ।

§ १४ एवं मूलपगिद-अट्ठपदभंगा कादन्ना । एदेण अट्ठपदेण दुविहो णिदेसी-ओघेण आदेसेण य । ओघेण पंचणाणावरण-णवदंसणावरण-मिच्छत्त-सोलसकसाय-भय-दुर्गुच्छा-तेजा-कम्मइय-वण्ण०४-अगुरु०-उप०-णिमिण० पंचंतराइयाणं किं सादि० ५ ४ १ सादियवंघो वा० ४ । सादासादं सत्तणोकसाय-चदुआयु-चदुगिद-पंचजादि-तिण्णि-सरीर-छस्संठाण-तिण्णि अंगोवंग-छस्संघडण-चत्तारि आणुपुन्वि-परघादुस्सास-आदायुज्जोवं दोविहायगदि-तसादि-दसयुगलं तित्थयर-णीचुचागोदाणं किं सादि० ४ १ सादिय-अद्धुववंघो ।

§ १५ एवं अचक्खु ० । भवसिद्धि० धुवरहिदं । एवं याव अणाहारग ति णेदव्यं । **१०** 

§ १२. सादि बन्धका यह अर्थपद है कि एक कर्म अर्थात् आयु कर्मका, छह कर्मोंका अर्थात् वेदनीयको छोड़कर शेष ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, नाम, गोत्र तथा अन्तराय रूप छह कर्मों का बन्ध च्युचिछन्न होनेके पश्चात् पुनः बन्ध होना सादिबन्ध है।

विशेषार्थ—आयुका निरन्तर बन्ध नहीं होता है। आयुका बन्ध होकर रुक जाता है, युनः बन्ध होता है अत एव इसका सादिबन्ध कहा है। सदा बन्ध न होनेके कारण अधुव भी है। उपशान्त कषाय गुणस्थानमें जब कोई जीव पहुँचता है, तब झानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, नाम, गोत्र तथा अन्तरायका बन्ध रुक जाता है, वहाँ केवळ साता वेदनीयका हो बन्ध होता है। जब वह जीव गिरकर सूदम साम्पराय गुणस्थानमें आता है, तब झानावरणादिका बन्ध पुनः प्रारम्भ हो जाता है। इस कारण झानावरणादिका सादिबन्ध कहा गया है।

§ १४. इस प्रकार मूळ कर्मप्रकृतिके अर्थपदभंग (प्रयोजनमूत पदोंके भङ्ग ) करना चाहिए। इस अर्थपदसे इस बातको ळच्चमें रखते हुए अर्थात् खोघ तथा आदेश द्वारा दो प्रकार निर्देश करते हैं।

ओघका अर्थ सामान्य तथा आदेशका द्यर्थ विशेष है । ओघसे ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा तेजस, कार्माण, वर्ण, ४ अगुरुख्यु, उपघात, निर्माण, ४ अन्तरायके क्या सादि, अनादि, धुव, अधुव ये चारों वन्ध होते हैं ? सादि, अनादि ध्रव अधुव बन्ध होते हैं ।

साता, असाता, भय जुगुप्सा विना ७नोक्षाय, ४आयु,४ गति, ५ जाति, ३ शरीर, ६संस्थान, ३ आङ्गोपाङ्ग, ६ संहनन, ४ आतुपूर्वी, परघात, उच्छ्यास, आताप, उद्योत,२ विहायोगति, त्रसादि दस गुगळ, तीर्थङ्कर, तीचगोत्र, उद्यगोत्र इनके क्या सादि आदि चार बन्ध होते हैं ? सादि तथा अध्रुव बन्ध है।

§ १५. ऐसा अचक्षु दर्शनमें जानना चाहिए। भन्यसिद्धिकोंमें ध्रुव भंग नहीं है। अनाहारकपर्यन्त ऐसा जानना चाहिए।

<sup>(</sup>१) ''सादी अवस्थवन्ये सेढि अणारूढगे अणादी हु। अभवसिद्धम्हि धुनो, भवसिद्धे अद्भुवो बन्यो ॥''

<sup>(</sup>२) "घादितिमि॰छकसायाभय-तेजगुरू-दुग-णिमिण-वण्णचको । वनेताल्रधुवाणं चदुघा सेसाणयं च दुषा ॥"
—मो० कर्म० गा० १२३-१२४ ।

§ १६. यो सो बंधसामित्तविचयो णाम तस्स इमो [ दुविहो ] णिइसो ओघेण आदेसेण य । ओघेण चोहस-जीवसमासा णादव्वा भवंति । तं यथा मिच्छादिष्टि याव अजोगिकेवित ति । एदेसिं चोहस-जीवसमासाणं पगदिबंधवोच्छेदो कादव्वो भवदि ।

[ बन्धस्वामित्वविचय-प्ररूपणा ]

६ १६. जो बन्धस्त्रामित्विषय हैं-उसका ओघ तथा बाहेशसे दो प्रकार निर्देश करते हैं। ओघसे-मिथ्यादृष्टिसे टेकर अयोगकेवछी पर्यन्त चौदह 'जीवसमास-गुणस्थान होते हैं। इन चौदह जीवसमासों-गुणस्थानोंमें प्रकृतिबन्धकी ट्युच्छित्त कहना चाहिए।

| गुणस्थान                | बन्ध व्युन्छित्ति<br>प्राप्त प्रकृतियाँ | विवरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मिथ्यात्व               | १६                                      | मिथात्व, हुण्डसंस्थान, नपुंसकवेद, असम्प्राप्तासुपाटिकासंहनन,<br>एकेन्द्रिय, स्थावर, आताप, सूक्ष्मत्रय, विकलेन्द्रिय, नरकगति,<br>नरकानुपूर्वी, नरकाष्ठ्र ।                                                                                                                                                                     |
| सासादन                  | १५                                      | ४ अनन्तानुबन्धी, स्यानित्रक, दुर्भगत्रिक, संस्थान ४, संहनन ४,<br>दुर्गमन, स्त्रीवेद, नीचगोत्र, तिर्यञ्चगति, तिर्यञ्चानुपूर्वी, उद्योत, तिर्यञ्चासु ।                                                                                                                                                                          |
| मिश्र                   | 0                                       | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| अविरत                   | १०                                      | अप्रत्याख्यानावरण ४, वज्रवृषमसंहनन, औदारिकश्ररीर, औदारिक<br>आंगोपांग, मनुष्यद्विक तथा मनुष्यायु ।                                                                                                                                                                                                                             |
| देशविरत                 | 8                                       | प्रत्याख्यानावरण ४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| प्रमत्त संयत            | Ę                                       | अश्यिर, अग्रुम, असाता, अयशकीर्ति, अरति, शोक ।                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| अप्रमत्तसंयत            | 8                                       | देवायु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| अपूर्वकरण               | 34                                      | निद्रा प्रचला ये प्रथम भारामें । छठवें में तीर्थंकर, निर्माण, प्रशस्त विद्यायोगित, पंचेन्द्रिय, तैबस, कार्माण, आहारद्विक, समचतुरस्र संस्थान सुरद्विक, हैिकियिक शरीर, वैक्रियिक आंगोपांग, वर्ण ४, अगुक्छ छु, उपघात पर्चात, उछवास, त्रस, बादर, पर्यात, प्रत्येक, स्थिर, छुम, सुमग सुखर, आदेय । चरममें द्वास्य रित भय छुगुस्सा । |
| अनिवृत्तिकरण.           | 4                                       | प्रथम भागमें पुरुषवेद, दूसरेमें सं॰ क्रोध, ३ रेमें सं॰ मान, ४ थेने<br>सं॰ माया, ५वेंमें सं॰ लोभ।                                                                                                                                                                                                                              |
| सूक्ष्मसाम्परा <b>य</b> | १६                                      | ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अन्तराय, यशःकीर्ति, उचगोत्र                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| उपशांतकषाय              |                                         | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| क्षीणमोह                |                                         | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| सयोगकेवली               | 8                                       | सातावेदनीय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| अयोगकेवली               | 0                                       | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                         | <b>१</b> २०                             | गो० क० गा० ९४-१०२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

<sup>(</sup>१) "एचो इमेिंसं चोइसण्हं जीवसमासाणं मन्गणहुयाए तत्य इमाणि चोइस चेव हाणाणि णायव्याणि भवंति । जीवाः समस्यन्ते एष्टिति जीवसमासाः । तेषां चतुर्दशानां जीवसमासानां चतुर्दशर्गुणस्थाना-नामित्यर्थः ।"—धः दीः भाः १ पृ० ९१, १३१ ।

१८ थीणगिट्धितिगं-अणंताणुबंधि०४-इत्थिवेद-तिरिक्खायु०-तिरिक्खगइ-च- ५ दुसंठाण-चदुसंघाद-तिरिक्खगदिपा० उज्जो० अप्पस्त्थविद्दाय० द्भग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधो, को अवंधो ? मिच्छादि० सासणसम्मादिट्ठिबंधा । एदे बंधा,

अवसेसा अबंधा।

§ १९. णिद्दापयलाणं को बंधगो, अवंधो को ? अवंधो (?) मिच्छादिट्ठिपहुडि याव अपुन्वकरणपविट्ठ सुद्धिसंजदेसु उवसमा सवा बंधा। अपुन्वकरणद्धाए संखेज्जदिभागं १० गंत्ण बंधो वोन्छिज्जदि। एदे बंधा अवसेसा अवंधा।

§ २०. सादावेदणीयस्स को बंधगो, को अबंधो ? मिच्छादिट्ठिप्पहुडि याव सयोगकेवली बंधा सजोगकेवलिअद्धाए चरिमसमयं गंत्ण बंधो वोच्छिज्जिदि। एदे-बंधा, अवसेसा अबंधा।

§ २१, असादावेदणीय-अरदि-सोग-अधिर-असुभ-अजसिगत्ति को बंधगो को १५ अबंधो ? मिच्छादिट्ठि पहुडि याव अपमत्त (पमत्त ) संजदा त्ति बंधा । एदे बंधा अबसेसा अबंधा ।

§ २२. मिच्छत्त-णबुसंगवेद-णिरयाज-णिरयगदि-चदुजादि-ह्रं डसंठाण-असंपत्तसेव-

§ १७. ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, यशस्क्रीति, उचगोत्र तथा ५ अन्तरायोंका कौन बन्धक है, कौन अवन्धक है ! मिश्यादृष्टिसे लेकर सूक्ष्मसाम्परायशुद्धिसंयतपर्यन्त बन्धक हैं । सूक्तमाम्परायशुद्धिसंयत प्रतन्यके चरम समयतक पहुँच कर अन्तमें बन्धकी व्युच्छिति हो जाती है । इसिल्ये आदिके १० गुणस्थानवाले जीव बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं ।

§ १८. स्त्यानगृद्धित्रिक, अनन्तानुबन्धी ४, छीवेद, तिर्यञ्चामु, तिर्यञ्चाति, ४ संस्थान, ४ संचात, तिर्यञ्चगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्तिबहायोगति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय तथा नीच गोत्रके बन्धक-अवन्धक कौन हैं शिक्यादृष्टिसे सासादन सम्यक्त्वीपर्यन्त बन्धक हैं।

ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ?

§ १९. निद्रा प्रचलाका कीन बन्धक है, कीन अवन्धक हैं ? मिश्यादृष्टिसे लेकर अपूर्व-करणप्रविष्ट शुद्धिसंयतोंमें उपशामकों तथा क्षपकोंपर्यन्त बन्धक हैं । अपूर्वकरणके कालमें संख्यातवें भाग बीतनेपर बन्धकी व्युच्छित्ति होती है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं ।

§ २०. सातावेदनीयका कौन बन्धक-अवन्धक हैं, मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगकेवळीपूर्यन्त बन्धक हैं। सयोगकेवलीके कालके अन्तिम समय व्यतीत होने पर बन्धकी व्युच्छिति होती है।

ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।

§ २१. असातावेदनीय, अरति, श्लोक, अस्थिर, अशुभ, अयरास्त्रीर्तिका कौन बन्धक हैं ? कौन अवन्धक हैं ? मध्यादृष्टिसे छेकर प्रमत्तसंयतपर्यन्त बन्धक हैं । ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं ।

§ २२. मिथ्यात्व, नपुंसकवेद, नरकायु, नरकगति, ४ जाति, हुण्डकसंस्थान, असम्प्राप्तास्रुपाटिक

इसंघडण-णिरयगदिपाओग्गाणुपुन्त्रि-आदाव-थावर-सुहुम-अवन्जत्त-साधारणाणं की बंधगी, को अबंधो ? मिच्छादिट्ठी बंधा अवसेसा अबंधा।

§ २३. अपचक्खाणावरण०४-मणुसगदि-ओरालियसरीर-ओरालियअंगोवंगवज्जरिस-हसंवडण-मणुसगदिपाओग्गाणुपुन्नीणं को वंथको, अवंधो ? मिन्छादिट्ठिपहुडि ५ याव असंजद० वंधा । एदे वंधा अवसेसा अवंधा ।

§ २४. पचक्खाणावरणीय० ४ को बंधको, को अबंधो १ मिच्छादिट्ठि याव संज-दासंजदा बंधा। एदे बंधा अबसेसा अबंधा।

§ २५, पुदिसवेद-कोघ० संज० को बंधको को अबंधो ? मिच्छादिट्ठि याव अणियट्टिउवसमा खवा बंधा । अणियद्दिवादरद्धाए = संखेज्जभागं गंतृण वोच्छिज्जदि । १० एदे बंघा अवसेसा अबंधा ।

§ २६. एवं माणमायसंजलणाणं । णवरि सेसे सेसे संखेजामागं गंत्ण बंधा । एदे बंधा अवसेसा अवंधा ।

§ २७, एवं लोभसंजलणस्स । णवरि अणियद्विअद्धाए चरिमसमयं गंत्ण बंधो (०)। एदे बं० अवसेसा अवं०।

१५ § २८, हस्सरिदभयदुगुच्छाणं को बंधगो ? मिच्छादिहि याव अपुच्वकरण— उवसमा ख्मा (खवा) बंधा । अपुच्वकरणद्धाए चरिमसमयं गंत्ण बंधो वोच्छिज्जिदि। एदे बंधा अवसेसा अबंधा ।

संहतन, नरकगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, आताप, स्थावर, सूक्ष्म, अपर्यात तथा साधारणका कौन बन्धक, कौन अबन्धक है ? मिथ्यादृष्टि बन्धक है । शेष अबन्धक हैं ।

§ २२. अप्रत्याख्यानावरण ४, मनुष्यगति, औदारिक शरीर, औदारिक आङ्गोपाङ्ग, वज्रहप-भनाराच संहनन, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी का कौन बन्धक है ? कौन अवन्धक है ? मिथ्या-दृष्टिसे ठेकर असंयत सम्यक्त्वीपर्यन्त वन्धक हैं। शेष अवन्धक हैं।

§ २४. प्रत्याख्यानावरण ४ का कौन बन्धक, अवन्धक है ? मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासंयत-पर्यन्त बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं।

§ २५. पुरुषवेद, संज्वलन क्रोधका कौन बन्वक, अबन्धक है ? मिथ्याद्यव्टिसे लेकर अनिवृत्तिकरणमें उपशमक क्षपक पर्यन्त बन्धक हैं, अनिवृत्तिबादरके कालके संख्यात भाग बीतने पर व्युच्छित होती है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।

§ २६, मान-माया-संज्वलनमें भी यही बात जाननी चाहिए। विशेष यह है कि शेष शेषके

संख्यात भाग बीतनेपर्यन्त बन्ध होता है। ये बन्धक हैं। शेष अबन्धक हैं।

§ २७. इसी प्रकार संज्वलन लोभमें हैं। विशेष-अनिवृत्तिकरणके कालके चरम समयपर्यन्त बन्ध होता है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं।

§ ३८. हास्य, रति, भय, जुगुप्साका कौन बन्धक है ? मिथ्यात्वसे छेकर अपूर्वकरणके जपश-मक तथा क्षपकपर्यन्त बन्धक हैं। अपूर्वकरणके चरम समयके बीतने पर बन्धकी ट्युच्छित्ति होती है। ये बन्धक हैं। शेष अबन्धक हैं। § २९, मणुसायुगस्स को वंधको को अवंधको १ मिच्छादिट्ठि-सासणसम्मादिट्-ठि-अर्सजद० वंधा । एदे वंधा अवसेसा अवंधा ।

§ ३०, देवा० मिच्छादि० सासण० असंजदसं० संजदासंजद-पमत्तसंजद-अप्प-मत्तसंजद० । अप्पमत्तसंजदद्धाए संखेज्जदिभागं गंत्ण बंधो वोच्छिज्जिदि । एदे बंघा अवसेसा अवंधा ।

§ २१. देवगदि०पंचिंदि०वेगुव्यि०तेजाकम्म०समचदु०वेउव्यिथं अंगोवंग-वण्ण० ४ देवाणु० अगुरु० ४ पसत्थिविहायगदि० थीरा ( थिर ) सुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज० णिमिणं को बंधको को अबंधको १ मिच्छादिट्ठि याव अपुव्यकरण० उवसमा खवा बंधा०। अपुव्यकरणद्धाए संखेज्जं भागं गंतूण बंधो वोच्छिज्जदि। एदे बंधा अवसेसा अबंधा।

§ ३२, आहारसरीर-आहारसरीरंगीवंगाणं को वंधको को अवंधको ? अप्पमत्त-अपुव्वकरणद्धाए संखेज्जभागं गंतूण वंधो वोच्छिज्जदि । एदे वंधा अवसेसा अवंधा ।

§ ३३. तित्थयरस्स को बंधको, को अबंधो ? असंजदसम्माइद्वि याव अपुन्वकरण० बंधा० । अपुन्वकरणवृधाए संखेज्जभागं गंतूण० । एदे बंधा अवसेसा अबंधा ।

§ ३४. कदिहि कारणेहि जीवा तित्थयरणामागोदकम्मं वंधिद ? तत्थ इमेणाहि १५ सोलसकारणेहि जीवा तित्थयरणामागोदं कम्मं वंधिद । दंसणविसुज्झदाए,

§ २९. मनुष्य आयुका कौन बन्धक है ? कौन अबन्धक है ? मिथ्यादृष्टि, सासादन तथा असंयतसम्यक्ती बन्धक हैं। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।

§ २०. देवायुका कीन बन्धक, अबन्धक है ? मिथ्यादृष्टि, सासादृन, असंयतसम्यक्त्वी, संय-तासंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत बन्धक हैं। अप्रमत्तसंयतके समयके संख्यातवें भाग बीवने-पर बन्धकी च्युन्छित्ति होती है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं।

§ ३१. देवगति, पंचेन्द्रिय, वैिक्षयिकशरीर,तैजस,कार्माण,समचतुरस्रसंस्थान,वैिक्षयिक आंगो-पांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी, अगुरुछतु ४, प्रशस्तविद्दायोगति, स्थिर, द्युम, सुभग, सुम्वर, आदेय, निर्माणका कौन बन्धक, अवन्धक है ? मिथ्यादृष्टिसे छेकर अपूर्वकरण गुणस्थानके उपशमक क्षपकपर्यन्त बन्धक हैं। अपूर्वकरणके संख्यातवें भाग बीतनेपर बन्धकी व्युच्छिति होती है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं।

§ ३२. आहारक शरीर, आहारक आङ्गोपाङ्गका कौन बन्धक है ? कौन अवन्धक है ? अप्रमत्त, अपूर्वकरणके संख्यातर्वे भाग व्यतीत होनेपर बन्धकी व्युच्छित्ति होती है। ये बन्धक हैं, शेष अवन्धक हैं।

§ ३३. तीर्थङ्करप्रकृतिका कौन बन्धक है ? कौन अवन्धक है ? असंयत सम्यग्दृष्टिसे अपूर्व-करणपर्यन्त बन्धक हैं । अपूर्वकरणके संख्यात भाग बीतनेपर बन्धकी व्युच्छित्ति होती है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं ।

§ ३४. ग्रङ्का-िकतने कारणोंसे जीव तीर्थङ्कर नामगीत्र कर्मका बन्ध करता है ? समाधान-इन सोल्ड कारणोंसे जीव तीर्थङ्कर नामगीत्र कर्मका बन्ध करता है। विणयसंपण्णदाए, सीलवदेसु णिरदिचारदाए, आवासएसु अपरिहोणदाए, खणलब-पिडमिन्झ( बुन्झ )णदाए, लद्धिसंवेगसंपण्णदाए, यथा छामे ( थामे ) तथा तवे, सामाणं समाधिसंधारणदाए, सामाणं वेन्जावचजोगयुत्तदाए, सामाणं पासु-गपरिच्चागदाए, अरहंतभत्तीए, बहुस्सुदभत्तीए, पवयणभत्तीए, पवयणवच्छ्छदाए, ५ पवयणपमावणदाए, अभिक्खणं णाणोपयुत्तदाए। एदेहि सोलसेहि कारणेहि जीवो तित्थयरणामागोदं कम्मं बंधदि।

दर्शनविद्युद्धता, विनयसम्पन्नता, शील्प्रतेषु-निरित्तचारता, आवश्यकेषु अपरिद्वीनता, क्षण-रुव-प्रतिवोधनता, लिव्यसंवेगसम्पन्नता, यथाशक्ति तप, साधुसमाधिसम्पारणता, वैयावृत्त्ययोग-युक्तता, साधु-प्रासुकपरित्यागता, अरद्दन्तभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, प्रवचनभक्ति, प्रवचनवत्सलता, प्रवचनप्रभावनता, अभीक्ष्णज्ञानोपयोगयुक्तता, इन सोल्ड् कारणोंसे जीव तीर्थद्वर नाम-गोत्र कर्मका बन्ध करता है।

विशेषार्थ-यहाँ यह राङ्का उत्पन्न होती है, कि जब अन्य कर्मीके बन्धके कारण नहीं बताए गए, तब तीर्थङ्कर प्रकृतिके बन्धके कारणोंका सूत्रकारने क्यों पृथक रूपसे उल्लेख किया है ?

इसके समाधानमें वीरसेनाचार्य धवलाटीकामें लिखते हैं कि तीर्थंङ्करके बन्धके कारण ज्ञात न होनेसे उनका प्रथक् उत्लेख करना उचित है। उसके बन्धका कारण मिश्यात्व नहीं है, कारण मिश्यात्वी जीवके तीर्थंङ्कर प्रकृतिका बन्ध नहीं होता। सन्यन्दृष्टिके ही तीर्थंङ्कर प्रकृतिका बन्ध होता है। असंयम भी बन्धका कारण नहीं है, क्योंकि संयमी जीव भी उसके बन्धक होते हैं। कथाय भी बन्धका कारण नहीं है, कारण कथायके होते हुए भी इसके बन्धका विच्छेद देखा जाता है अथवा बन्धका आरम्भ भी नहीं होता है। कदाचित् मन्द कथायके बन्धका कारण कहें, तो यह भी नहीं बनता है, कारण तीन्न कथायग्रुक्त नारिकयोंमें भी तीर्थंङ्कर प्रकृतिका बन्ध देखा जाता है। तीन्न कथाय भी उसका करण नहीं है, क्योंकि मन्द कथाय-वाले सर्वार्थिसिद्धिके देवों और अपूर्वकरणगुणस्थानवालोंमें भी उसका बन्ध होता है। बन्धका कारण कद्दाचित् सम्यक्लको कहें, तो यह भी ठीक नहीं है। सम्यग्दर्शन होते हुए भी बन्धका कहीं कहीं अभाव देखा जाता है। यदि दर्शनकी निर्मलताको कारण कहें तो दर्शनमोहके क्षय करनेवाले सभी व्यक्तियोंके तीर्थंङ्कर प्रकृतिका बन्ध होना चाहिए था, किन्तु ऐसा भी नहीं है। अतः दर्शनकी हुद्धता भी कारण नहीं है। कार्यकारणभावका नियम तो तब बनता है, जब कारणके होनेपर नियमसे कार्य बन जाय। सब क्षायिक सम्यक्त्वी जीव तो

<sup>(</sup>१) घवळा टीकामें जो घोडशकारणोंके नाम गिनाए हैं, उनके क्रममें थोड़ा अन्तर है। यहाँ आठवें नंबर पर 'साधुसमाधिसंघारणता' पाठ है। नं॰ १० में 'साधु-प्रामुक्तपरित्यागता' पाठ है। ऐवं नंबर पर वैयाहृत्य-योगयुक्तताके स्थानमें 'समाधिसंघारणता' पाठ है। नं० १० में 'साधु-प्रामुक्तपरित्यागता' के स्थानमें वैयाहृत्ययोगयुक्तता पाठ है। शेष पाठ समान है। तत्त्वार्थसूत्रमें इस प्रकार पाठमेद है-नं॰ ४ में अमीक्ष्णज्ञानोपयोग, नं० १ में संवेग, ६ में शक्ततः त्याग, नं० १० में अईद्रिक्ति, नं० १४ में आवश्यका-परिहानि, नं० १६ में प्रचचनक्तसळ्ल पाठ है। तत्त्वार्थसूत्र तथा भृतबळिस्वामी द्वारा कथित भावनाआंके नामोंमें भी कहीं अन्तर है। तत्त्वार्थसूत्रमें 'संवेग', 'साधुसमाधि', 'शक्तितः त्याग', 'मार्गप्रमावना' पाठ है, उसके स्थानमें क्रमशः 'ळब्धिसंवेगसंपत्रता' 'साधु-समाधि संघारणता', 'प्रामुक्त परित्यागता', 'प्रवचन प्रभावनता' पाठ है। आचार्यभक्तिका महावंधमें पाठ' नहीं है। एक नवीन भावना क्षणळवप्रतिबोधनता सम्मिळत की गई है।

तीर्थङ्करप्रकृतिका बन्ध नहीं करते हैं। ऐसी स्थितिमें उत्पन्न होने वाठी शङ्काके निरा-करणके लिए भूतवठी स्वामीने कहा है कि इन सोलह कारणोंसे जीव तीर्थङ्कर नामगोत्रका बन्ध करते हैं।

तीर्थङ्करके बन्धका प्रारम्भ मनुष्यगतिमें ही होता है, इस बातका परिज्ञान करानेके लिए

सूत्रमें 'तत्थ' शब्दका ग्रहण किया है।

शङ्का- वीर्थङ्करके बन्ध मा प्रारम्भ अन्य गतियों में क्यों नहीं होता है ?

समाधान—वीर्थङ्करप्रकृतिमें सहकारी कारण केवळज्ञानसे उपलक्षित जीवद्रव्य है। उसके विना बन्धका प्रारम्भ नहीं होता। जाता है। इससे मनुष्यगितमें ही, बन्धका प्रारम्भ कहा है। इसका तात्वर्य यह है कि मनुष्यगितमें केवळज्ञान उत्पन्न होकर तीर्थङ्करप्रकृति पूर्ण विकसित हो अपना कार्य कर सकती है; अन्य गितमें यह बात नहीं है। अतः तीर्थङ्करप्रकृतिका अङ्कुरारोपण मनुष्यगितमें ही होता है।

पर्यायार्थिक नयकी अपेक्षा इस प्रकृतिके बन्धके कारण सोळह कहे गए हैं। द्रव्यार्थिक नयका ख्रवळम्बन करनेसे एक कारण भी इसके बन्धका हेतु है, दो भी कारण होते हैं, अतः सोळह ही होते हैं या नहीं इस संज्ञयके निवारणके ळिए सोळह कारणोंकी गणना सुत्रमें

की है।

हुन भावनात्र्योंके स्वरूपपर वीरसेनाचार्यने धवछाटीकार्मे अच्छी तरह विशद विवेचन किया है। उसका सर्भ इस प्रकार है—

दर्शनिवशुद्धता—यह भावना सोळह कारण भावनाओं में प्रथम संगृहीत की गई है। इसका भाव तीन मृढता तथा अष्टमलरहित निर्मल सम्यग्दर्शन का छाभ होना है।

शृङ्का-यदि इस एक ही भावनासे तीर्थङ्करमकृतिका बन्ध होता है, तो सभी सम्यक्त्वी

जीव उसका बन्ध क्यों नहीं करते ?

समाधान—ग्रुख नयसे मात्र तीन मृहता तथा अष्टमठोंसे व्यतिरिक्तपता ही वर्शनिवैद्युद्धता नहीं है, इसके साथ ही साथ साधु-प्रासुक-परित्यागता, साधु-समाधि संघारणता, साधुवैयाद्वरच- युक्तता, अरहन्तभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, प्रवचनभक्ति, प्रवचनवस्त्रछता, प्रवचनप्रभावनता, अभीह्या- झानोपयोगयुक्तता आदिका भी समावेश होना आवश्यक है। इस प्रकार अन्य भावनाओंका भी संग्रह करनेवाळी दर्शनिव्युद्धता तीर्थङ्करका बन्ध करती है।

विनयसम्पन्नता भी तीर्थङ्करकर्मको बाँघती है । विनयके ज्ञान, दर्शन तथा चारित्रकी अपेक्षा तीन भेद हैं । ज्ञानविनयमें अभीक्ष्ण्ज्ञानोपयोगयुक्तता, बहुशुतमक्ति और प्रवचनमित्त संगृहीत है । दर्शनिवनयका अर्थ है प्रवचनोपदिष्ट सम्पूर्ण तत्त्वोंका श्रद्धान तथा त्रिमृहता और अष्ठमळका त्याग करना । इसमें अरहन्त-सिद्धमित्न, च्रण्ठवप्रतिबोधनता, लिघ्स्वेगसम्पन्नता तथा प्रवचनप्रभावनताका निरित्वचारिता, आवश्यकेषु अपरिहीनता, यथाञ्ञाक्ति तप, साधु-प्रासुक-परित्वागता, साधु-समाधि-सन्धारणता, साधुवैयादृत्त्य योगयुक्तता, प्रवचनवस्त्रत्ता संगृहीत है । इस प्रकार अनेक भावनाओंसे समन्वत एक विनयसम्पन्नता रूप भावना तीर्थङ्कर नामकर्मका चन्ध करती है । यह दर्शन तथा ज्ञानकी विनय देव तथा नारिक्योंमें कैसे सम्भव हो सकती है ? इससे इसे मनुष्योंमें ही कहा है ।

<sup>(</sup>१) 'अष्णरादीमु किं ण पारंभो होदित्ति बुत्ते ण होदि, केवलणाणेवलिस्वयजीवद्व्यसहकारि-कारणस्य तित्थयर-णामकम्मवंधपारंभस्य तेण विणा समुष्यस्विरोहादो ।"-ध० टी० प० ५३९ ।

शृङ्का—जिस प्रकार यहाँ देव-नारिकयों के दर्शन और ज्ञान-विनयका अभाव कहा है उसी प्रकार चरित्र-विनयका अभाव क्यों नहीं कहां है ?

समाधान—ज्ञानदरीन विनयका विरोधी चारित्र भी नहीं हो सकता । अर्थात् ज्ञानदरीन विनयके अभावमें चारित्र विनयका भी अभाव होगा । यह बात प्रकट करनेको चारित्र विन्यका पृथक उल्लेख नहीं किया है ।

शीलत्रतेषु-निरित्तचारतासे भी तीर्थक्कर नामकर्मका वन्ध होता है। हिंसा, झूठ, चोरी, कुरील परिप्रहसे विरित होना त्रत है। व्रतका रक्षण करनेवाला शील कहलाता है। मद्यपान, मांसभक्षण, क्रोध, मान, माया, लोभ, हास्य, रित, व्यर्ति, शोक, भय, जुगुप्सा, कीवेद, पुरुषवेद, नपुंसक वेदका व्यपरित्याग व्यतिचार कहलाता है। इनका अभाव करना शीलत्रतेषु-निरित्वारता है। इससे तीर्थक्कर कर्मका वन्ध होता है।

शृङ्का-यहाँ शेष पन्द्रह कारण किस प्रकार सम्भव होंगे ?

स्माधान—सम्यग्दर्शन, ज्ञण्डवप्रतिबोधनता, छिध्यसंवेगसम्पन्नता, साधुसमाधिसंधारणता, वैयाद्यस्ययोगयुक्तता, साधु-प्रासुकपरित्यागता, अरहन्त बहुश्रुत-प्रवचनभक्ति, प्रवचनप्रभावनताके विना श्रीलन्नतेषु-अनित्वारता सम्भव नहीं है। असंख्यात गुणश्रीणयुक्त कर्जनिर्जरामें जो हेतु है, उसे त्रत कहते हैं। सम्यक्तके विना केवल हिंसा, असत्य, चौर्य, अन्नह्म तथा परिप्रहके त्यागमात्रसे ही वह गुणश्रेणी निर्जरा नहीं हो सकती, कारण दोनोंके द्वारा होनेवाले कार्यका एकके द्वारा सम्पन्न होनेका विरोध है। षट् द्रव्य नवपदार्थके समृह रूप छोकको विषय करनेवाली अभीक्षणज्ञानोपयोगयुक्तताके विना शीछत्रतोंमें कारणभूत सम्यक्त्वकी अनुपपित्त है। इस प्रकार उसमें सम्यग्दर्शनके समान सम्यक्ज्ञानका भी सद्भाव पाया जाता है। यथाशक्ति तप, आवश्यकापरिहीनता तथा प्रवचनवत्स्वरूपक चारित्रविनयके विना यह शीछत्रवेद्ध-निरतिचारिता नहीं बन सकती है। इस प्रकार व्यापक अर्थगुक्त यह भावना तीर्थङ्करनामकर्मके बन्धका कारण है।

आवश्यकेषु-अपरिद्दीनता-समता, स्तुति, वन्दना, प्रतिक्रमण्, प्रत्याख्यान तथा न्युत्सर्गके भेदसे आवश्यक छह प्रकार कहा गया है। श्रुनुमित्र, मिण्गि-पाषाण, सुवर्ण-सृत्तिकार्मे राग-द्वेषका अभाव समता है। अतीत अनागत तथा वर्तमान काल्यस्वरुधी पंचपरमेष्ठियोंका भेद न करके 'णमो अरहंताणं 'णमो सिद्धाणं' इत्यादि द्रव्यस्तुतिका कारण नमस्कार स्तुति कहलाता है। पृषमादि चौबीस तीर्थङ्कर, भरतादि क्षेत्रोंके केवली, आचार्य, चैत्यालयादिकका पृथक् पृथक् रूपसे नमस्कार करना अथवा गुणोंका अनुस्मरण करना वन्दना है। पंच महात्रतों तथा ८४ लाख उत्तरगुणोंमें लगे हुए कल्ड्झोंका प्रक्षालन करना प्रतिक्रमण है। महात्रतों के विनाशके कारण अथवा उनमें मिल्निता लगानेवाले दोषोंका जिस प्रकार अभाव होगा, उस प्रकार में करूँगा इस प्रकार चित्तसे आलोचना करके ८४ लाख अतोंकी श्रुद्धिका प्रतिग्रह करना प्रत्याख्यान है। शरीर, आहारादिकसे मन वचन की प्रवृत्तिको अलग करके ध्येयमें रोकनेको ज्युत्सर्ग कहते हैं। इन छह आवश्यकोंकी अपरिद्दीनता-अखण्डताको आवश्यकापरिद्दीनता कहते हैं। इसके द्वारा तीर्थङ्करपर्मका बन्ध होता है।

यहाँ शेष कारणोंका श्रभाव नहीं होता है। दर्शनिवशुद्धि, विनयसम्पन्नता, व्रतशीलिनरिति-चारता, क्षणलवप्रतिबोधनता, लिधसंवेगसम्पन्नता, यथाशक्ति तप, साधु-समाधि संघारण, वैयाष्ट्रस्ययोगयुक्तता, प्रासुकपरित्यागता, अरहन्त-बहुश्रुत-प्रवचनभक्ति, प्रवचनप्रभावना, प्रवचनवस्सलता, श्रभीक्षणज्ञानोपयोगयुक्तताके विना छह आवश्यकोंकी निरतिचारता नहीं बन सकती है। अतः आवश्यकेष-अपरिहीनता तीर्थक्करनामकर्मका चतुर्थ कारण है। चूंण छव प्रतिबोधनता—'चणळव' शब्द काळिविशेषका धोतक है। उस काळिवशेषमें सम्यग्दर्शन, ज्ञान, अत तथा शीळरूप गुर्गोका उत्वळ करना अर्थात् कलंकका प्रचालन करना अथवा व्रतादिकी प्रदीप्ति अर्थात् वृद्धि करना प्रतिबोध है। उसका भाव प्रतिबोधनता है। च्राक्क प्रतिबोधनता है। च्राक्क भावता भी तीर्थ द्वरता भक्त का प्रतिबोधनता के स्वर्णळवोंकी प्रतिबोधनताको क्षणळवप्रतिबोधनता कहते हैं। यह अकेली भावता भी तीर्थ द्वरता मकर्मका बंध करती है। यहाँ भी पूर्वकी भौति शेष कारणोंका अंतर्भोव रहता है।

छिव्यसंवेगसंपन्नता-सम्यग्दर्शन-झान-चरित्रमें जीवके समागमका नाम लिव्य है। लिब्यके छिए जो संवेग है-वह छिब्यसंवेग हैं। उसकी संपन्नताको लिब्यसंवेगसंपन्नता कहते हैं। शेष कारणोंके अभावमें इसका सद्भाव नहीं बनता है, कारण उनके अभावका और लिब्यसंवेग-संपन्नताके सद्भावका विरोध है।

यथाशक्ति तप-बल-वीर्यको प्राम्छतमें 'थाम' कहते हैं। अनशनादि बाह्य, विनयादि अंतरंग द्वादश प्रकारके तप हैं। शक्तिके अनुसार तप करनेसे तीर्थङ्करकर्मका बंध होता है। यह भावना ज्ञान, दर्शनके बळसे संपन्न धीर पुरुषके होती है तथा दर्शनिवशुद्धतादिके अभावमें यह नहीं पाई जा सकती है। इससे अकेती इस भावनाको तीर्थङ्करनामकर्मका कारण कहा है।

साँधुप्रामुक-परित्यागता—जो अनंतज्ञान, अनंतदर्शन, अनन्तवीर्य, विरति, क्षायिक सम्यक्ष्यकी साधना करता है उसे साधु कहते हैं। प्रामुक्का एक अर्थ है 'वह वस्तु, जिससे जीव निकळ गए हों', दूसरा अर्थ है निरवच-निर्दोष वस्तु। साधुओंको ज्ञान, दर्शन, चरित्रका परित्याग अर्थात् दान प्रामुकपरित्यागता है। ज्ञानदर्शनचरित्रका परित्यागरूप दान गृहस्थोंमें संभव नहीं हो सकता, कारण वहाँ चारित्रका अभाव है। रक्षत्रयका उपदेश भी गृहस्थोंमें नहीं वन सकता है। कारण उनमें दृष्टिवादादि अपरके स्त्रोंके उपदेशका अधिकार नहीं है। अतः यह साधु-प्रामुकपरित्यागतारूप कारण महर्षियोंके होता है।

<sup>(</sup>१) "आविल असंखसमया संखेजाविलसमूहमुस्सासो । सचुस्सासा योवो सच्त्योवो छवो भणियो ॥"
—गो० जी० । एक विशेष बात यह है कि महावन्यकी प्रतिमें 'क्षणळवपिडमज्झणदा' पाठ है, उसकी संस्कृत छाया क्षणळवप्रतिमाध्ययन होगी । इसके सम्बन्धमें सिद्धान्तशास्त्रोंके विशिष्ट विद्वान् प० वशीधरजी न्यायाळङ्कार इंदौर कहते हैं कि जगत्में समवश्ररणकी विभूति सर्वोत्कृष्ट है, उसकी प्राप्तिमें कारणरूप सोळह भावनाओंमें आवक तथा मुनिधर्मसम्बन्धी क्रियाओंका समावेश पाया जाता है । समवश्ररणमें विद्यमान साक्षात् अग्रहन्त देवकी पूजाका भाव अरहन्त्यमिकद्वारा निष्पन्न होता है, किन्तु मूर्तिद्वारा देवपूजाका भाव क्षणळवप्रतिमाध्ययन भावनाके द्वारा समर्थित होता है । क्षणळव-काळ विशेष पर्यन्त प्रतिमाका अर्थययन—स्वरूप दर्शन, चिन्तन करना क्षणळवप्रतिमाध्ययन है । हमने क्षणळवप्रतिशेषनताका अर्थ वीरसेनाचार्यकी व्याख्यानुसार लिया है, तथा इसी पाठका यत्र तत्र प्रयोग किया है ।

<sup>(</sup>२) "खणळवा णाम काळविसेसा । सम्माईसणणाणवदसीळगुणाणमुजाळणं कळकपस्खाळणं संधुक्खणं वा पडिबुज्झणं णाम । तस्स भावो पडिबुज्झणदा । खणळवाणं पडिबुज्झणदा खणळवपडिबुज्झणदा ॥" —घ० टी० प० ५५४ । (३) "संवेगः परमोत्साहो धर्मे धर्मफळे चितः।"—पद्धा० ।

<sup>(</sup>४) यहाँ यदि 'साहूणं' पाठ लिया जाय, तो वह 'साधूनाम्' साधुओंका चौतक होता है, यदि 'सामाणं' पाठ लिया जाय, तो संस्कृतरूप 'अमणानाम्'—अमणोंका होगा, अमण भी साधु, सुनिका पर्यायवाची है। जब भूतबिल आचार्य एक बार षट्खंडागममें 'साहूणं' पाठ देते हैं और उसीपर वीरसेनाचार्यकी टीका है, तब उक्त आचार्यके द्वारा उक्त आगमके षष्ठ अंश महावष्में पुनः आगत सोलह कारण भावना वाले सुत्रमें 'साहूणं' पाठका प्रयोग विशेष उपयुक्त प्रतीत होता है। वैसे साधु और अमण परस्पर पर्यायवाची हैं अतः 'सामाणं' पाठ भी अमुक्त नहीं है।

## § ३५. जस्स इणं कम्मस्स उदयेण सदेवासुरमाणुसस्स लोगस्स अचिणिज्जा पूजणिज्जा

यहाँ भी शेष कारणोंका अभाव नहीं है । अरहतादिककी भक्ति, नवपदार्थोंका श्रद्धान, शीलवर्तोंमें निरितचारिताके खभावमें ज्ञान,चारित्रका परित्याग अर्थात् दान असंभव है, कारण इसमें विरोध आता है। अतः केवल इस भावनासे थी तीर्थक्कर कर्मका वंध होता है।

साधुसमाधिसंधारणता—ज्ञान, दर्शन, चारित्रमें सम्यक् प्रकारसे अवस्थान होना समाधि है। मळे प्रकार धारण करनेको संधारण कहते हैं। साधुओंकी समाधिका भले प्रकार धारण करना साधुसमाधिसंधारण है। किसी कारणसे प्राप्त होनेवाळी समाधिको देखकर सम्यक्ती प्रवचनवत्सळता, प्रवचनप्रभावना, विनयसंपन्नता, शीळव्रतातिचारवर्जित अरहंतादिकमें भक्तिवश जो धारण करता है, वह समाधिसंधारण है। यहाँ भी शेष कारणोंका अभाव नहीं है, क्योंकि इसका सद्भाव उन कारणोंके अभावमें नहीं वन सकता है।

वैयावृत्त्ययोगयुक्तता—जिस कारणसे जीव सम्यक्त्व, ज्ञान, अरहन्तभक्ति, बहुशुत भक्ति, प्रवचनवत्सळतादिके द्वारा वैयावृत्त्यमें छगता है, उसे वैयावृत्त्ययोगयुक्तता कहते हैं। इस प्रकार अकेळी इस भावनासे भी तीर्थक्टरप्रकृतिका बन्ध होता है। यहाँ शेष कारणींका

यथासम्भव अन्तर्भाव जानना चाहिए।

अरहन्त-भक्ति— घातिया कर्मीके नाश करनेवाले, केवलज्ञानके द्वारा सम्पूर्ण पदार्थीके देखने वाले अरहन्त हैं। उनकी भक्तिसे तीर्थङ्करनामकर्मका बन्ध होता है। यह भावना वर्शनिवारद्वतादिके अभावमें नहीं पाई जाती है, कारण इसमें विरोध आयगा।

बहुश्रुतमक्ति—द्वादशाङ्गके पारगामीको बहुश्रुत कहते हैं । उनमें मक्तिका अर्थ है, उनके द्वारा व्याख्यान किए गए आगमका अनुगमन करना अथवा अनुष्ठानका प्रयत्न करना

बहुश्रुत भक्ति है। दर्शनविशुद्धतादिके विना यह सम्भव नहीं है।

प्रवचनभक्ति—सिद्धान्त अर्थात् बारह् अङ्गोंको प्रवचन कहते हैं। 'प्रकृष्टस्य वचनं प्रवचनम्' श्रेष्ठ आस्माके वचनोंको प्रवचन कहा है। उनके प्रति भक्तिको प्रवचनभक्ति कहते हैं। इसमें भी शेष कारणोंका अन्तर्भाव रहता है।

प्रवचनवत्सळता—महान्रती, देशसंयमी तथा असंयत सम्यग्दृष्टिमें प्रेम रखना प्रवचन-वत्सळता है। इससे ही तीर्थङ्करनासकर्मका बन्ध कैसे होता है-यह शङ्का नहीं करनी चाहिए, कारण महान्नतादि आगमिक विषयोंमें गाढ़ानुरागका दर्शनविशुद्धतादिसे अविनाभाव है।

्रवचनप्रभावनता—प्रवचन अर्थात् आगमकी प्रभावना करनेका भाव प्रवचनप्रभावनता

है। उत्कृष्ट प्रवचनप्रभावनाका दर्शनविशुद्धताके साथ अविनाभाव है।

अभीक्ष्णज्ञानोपयोगयुक्तता—अभीक्ष्ण अर्थात् 'बहुबार'भावश्रुत अथवा द्रव्यश्रुतमें उपयोगको लगाना अभीक्ष्णज्ञानोपयोगयुक्तता है । इससे तीर्थक्करनामकर्मका वन्ध होता है । दर्शन-विश्चद्धतादिके विना इसकी अनुपपत्ति है ।

<sup>१</sup>इन सोलह कारणोंसे तीर्थङ्करनामकर्मका बन्ध होता है। अथवा सम्यग्दर्शनके होने

पर शेष कारणोंमेंसे एक दो आदिके संयोगसे भी बन्ध होता है।

§ ३५. इस कर्मके उदयसे सुर असुर तथा मनुष्यठोकके द्वारा अर्चनीय, पूजनीय, वन्दनीय-

<sup>(</sup>१) महाबन्धमें आगत षोडशकारण भावनाओं के पाठ पर विद्वहर पं॰ वंशीवरजी शास्त्री इन्दौरका यह मुझाव है कि—दर्शनविशुद्धता तथा अभीश्णकानोपयोगयुक्तता नामक भावनाएँ असंयत. देशसंयत, संयतके पाई जाती हैं। विनयसम्पन्नता, शीलव्रतेषु निरित्तचारिता,आवश्यकेषु अपरिहीनता,ये तीन भावनाएँ मुख्यतासे मुनियों को लक्ष्यमें रखकर कहीं गई हैं तथा क्षणलवपडिमन्हणदा आदि विशेषकर ग्रहरथों को लक्ष्य करके कहीं गई हैं।

वंदणिज्जा णमंसणिज्जा धम्मतित्थयरा जिणा केवली (केवलिणो) भवंति ।

§ ३६. एवं ओघभंगो पंचिंदियतस० २ भवसि० ।

§ ३७. आदेसेण णिरएसु पंचणाणावरण-छदंसणावरण-सादासादं वारसकसाय-सत्तणोकसायाणं मणुसगइ-पंचिदिय-ओराि उपतेजाकम्मइय-समचदुरससंठाण-ओराि उपि अंगोवंग-वण्ण० ४ मणुसगिद्वायोग्गाणुपु विव-अगुरुगलहुग०४ पसत्थिविद्यायािद्वत्तस०४ ५ थिरािथर-सुभासुभ-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-जसिगित्त-अजसिगित्ति-णिमिणं उचागोदं पंचंतराइयाणं को वंधको १ सन्वे वंधा, अवंधा णित्थ। त्थीणिगिद्धिआदि-पणुवीसं ओषं।
मिच्छत्त-णउंसकवेद-हुं इसंठाणं असंपत्तसेवद्दाणं को वंधको० १ मिच्छािदिही वंधा।
एदे वंधा अवसेसा अवंधा। मणुसायु ओषं। तित्थयरं को वंधको० १ असंजदसम्मादिद्दी। एदे वंधा अवसेसा अवंधा। एवं पढम-विदिय-तिदयासु। चउत्थि-पंचिम-छिद्दीसु १०.
एवं चेव, णविर तित्थयरं णित्थ। सत्तमाए छिद्दभंगो, णविर मणुसायु णित्थ।
मणुसगिद-मणुसगिदिपाओग्गाणुपु विव-उचागोदाणं को वंधको १ सम्मामिच्छाइद्विअसंजदसम्माइद्दी। एदे वंधा। अवसेसा अवंधा। तिरिक्खायु० को वं० १
मिच्छाइद्वी वंधा। एदे वंधा अवसेसा अवंधा।

तथा नमस्करणीय धर्म तीर्थके कर्ता जिन केवली होते हैं।

§ ३६. इस प्रकार पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय पर्याप्त, त्रस, त्रसपर्याप्तक तथा भन्यसिद्धिकोंमें

ओघवत् भंग जानना चाहिए।

§ २०. आदेशसे,नारिकेयोंमें-५ ज्ञानावरण,६ दर्शनावरण,साता असाता वेदनीय,अनन्तातुबन्धी ४ को छोड़कर शेष १२ कषाय, (क्षीवेद, नपुंसकवेद विना) ७ नोकषाय, मनुष्य गति,
पञ्चेन्द्रिय जाति, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्र संस्थान, औदारिक अङ्गोपाङ्ग,
वर्ण ४, मनुष्यगति प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुत्तषु, उपघात, परघात, उच्छवास, प्रशस्तिव्हायोगित,
अस, बादर, पर्योप्त, प्रत्येक, स्थिर, अस्थिर, श्राम,अश्रुम, सुमग, सुस्वर, आदेय,यशःकीर्ति,अयशःकीर्ति,निर्माण, उचगोत्र तथा ५ अन्तरायका कौन बन्धक है १ सर्व बन्धक हैं। अबन्धक नहीं हैं।
स्यानगृद्धि आदि ६५ प्रकृतियोंको ओघवत् जानना चाहिए, अर्थात् सासादन गुणस्थान पर्यन्त
बन्धक हैं। मिथ्यात्व नपुंसकवेद, हुण्डक संस्थान,असम्प्राप्तासुपादिका संहननका कौन बन्धक हैं।
मिथ्यादृष्टि वन्धक है। ये बन्धक हैं, शेष अबन्धक हैं। मनुष्यायुक्ते बन्धकका ओघवत् जानना
चाहिये, अर्थात् अविरत गुणस्थान पर्यन्त बन्धक हैं। प्रथम, द्वितीय तथा स्वतिय पृथ्वी पर्यन्त
ऐसा ही जानना चाहिए। चौथी, पाँचवी तथा छठवीं पृथ्वियोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए।
विशेष, यहाँ तीर्थङ्कर प्रकृति नहीं है। तीर्थङ्कर प्रकृतिका बन्ध तीसरी पृथ्वी पर्यन्त होता है।

स्रातवीं पृथ्वीमें - छठवीं पृथ्वी के समान भंग है। विशेष,यहाँ मनुष्यायु नहीं है। मनुष्यगति, मनुष्यगति प्रायोग्यानुपूर्वी तथा जरुवगोत्रका कौन वन्यक है ? सम्यग्मिथ्यात्वी तथा असंयत-सम्यग्दिष्ट जीव बन्धक हैं। ये बन्धक हैं। शेष अवन्धक हैं। तिर्यक्रायुका कौन बन्धक

है ? मिथ्यादृष्टि बन्धक है। ये बन्धक हैं। शेष अबन्धक हैं।

<sup>(</sup>१) ''विदियगुणे अणथीणति दुमगतिसंठाण संहदिचउक्कं । दुग्गमणित्थी-गीचं तिरियद्वगुज्जोव तिरियाज ॥''— गो**ं फ॰ गा॰** ९६ ।

§ ३८. तिरिक्खेसु-पंचणाणावरणं छद्ंसणावरणं सादासादं अट्ठकसा० सत्तणोक० देवगदि० पंचिदिय० वेउव्विय-तेजा-कम्म० समचदु० वेगुव्वि० अंगोवंग-वण्ण०४-देवगदिपाओग्गाणुपुव्वि-अगुरुगलहुग०४-पसत्थविहायगदि-तस०४-थिराथिर सुमासुमसु-भग-सुम्सर-आदेज्ज-जसगित्ति-अजसगित्ति-णिमिण-उचागोद-पंचंतराइगाणं की वंधको १ ५ मिच्छादिट्ठि याव संजदासंजदा ति सव्वे बंधा, अबंधा णित्थ । थीणगिद्धितियं अणंताणुवंधि०४- इत्थिवेद०- तिरिक्खायु-मणुसायु-तिरिक्खगदि-मणुसगदि-ओरालिय० चदुसंठा० ओरालिय० अंगोवंग-पंचसंघडण-दोआणुपुव्वि-उज्जोवं अप्पसत्थविहायगइ-द्भग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं को बंधको १ मिच्छादिह-सासणसम्माइट्ठी । एदं बंधा, अवसेसा अवंधा । सिच्छत्तदंडओ ओचो । अपचक्खाणावरण ४ को बंधको १ मिच्छादिट्ठि याव असंजदसम्मादिहित्ति । एदं बंधा, अवसेसा अवंधा । देवायु० को वंधको १ मिच्छादि० सासणसम्मा० असंजद० संजदासंजदा त्ति बंधा । एदं बंधा अवसेसा अवंधा ।

विशेषार्थ-सातवीं पृथ्वीवाळा मरकर नियमसे तिर्यञ्च होता है। इस कारण वहाँ मनुष्यायुका वन्य नहीं बताया है। मरण मिथ्यात्व गुणस्थानमें ही होता है। तिर्यञ्चायुका बन्ध मिथ्यात्व गुणस्थानमें ही होता है। मनुष्यद्विक तथा उच्चगोत्रका बन्ध मिश्र तथा अविरत-सम्यक्तव गुणस्थानमें ही होता है, नीचे नहीं होता है।

§ २८.तिर्थेक्कोंमें-५ ज्ञानावरण,६ दर्शनावरण, साता,श्रसाता प्रत्याख्यानावरण तथा संज्वछन रूप ८ कपाय, खीवेद नपुंसकवेद विना सात नोकषाय, देवगति, पञ्चेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक, तेजस, कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक अङ्गोपाङ्ग, वर्ण ४, देवगति प्रायोग्यानुपूर्वी, श्रमुख्यपुर्वे, श्रमुख्यपुर्वे, श्रमुख्यपुर्वे, श्रमुख्यपुर्वे, श्रमुख्यपुर्वे, अगुरुख्यु ४, प्रशस्तविद्दायोगति, त्रस ४ (त्रस,वाद्र,पर्योप्त, प्रत्येक) स्थिर,अस्थिर,ग्रम, श्रमुम, स्थाम, सुस्यर, आदेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, निर्माण, उद्योगित्र तथा ४ अन्तरायोंका कौन बन्धक हैं ? मिथ्यादृष्टि से लेकर देशसंयमी पर्यन्त सर्व बन्धक हैं । अवन्धक नहीं हैं।

स्यानगृद्धित्रिक, अनन्तानुबन्धी ४, स्त्रीबेद, तिर्यव्यानु, मनुष्यानु, तिर्येद्धगिति, मनुष्यगित, अौदारिक शरीर, ४ संस्थान, औदारिक अङ्गोपाङ्ग, ५ संहत्तन, दो आनुपूर्वी (तिर्यद्ध-मनुष्या-नुपूर्वी), उद्योत, अप्रशस्तिबहायोगिति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय तथा नीचगोत्रका कौन बन्धक हैं। सिथ्यादृष्टि तथा सासादृन सम्यग्रदृष्टि बन्धक हैं। ये बन्धक हैं। शेष अबन्धक हैं। मिथ्यात्व दण्डकमें छोषवत् जानना चाहिए।

विशोष-मिथ्यात्व, हुण्डक संस्थानादि सोलह प्रकृतियाँ मिथ्यात्व दण्डकमें सिम्मिळित हैं। उनके बन्धक मिथ्यादृष्टि होते हैं। वे बन्धक हैं। शेष अवन्धक हैं।

अप्रत्याख्यानावरण ४ का कौन बन्धक है ? मिथ्याष्ट्रिय्से लेकर असंयत सम्याद्दष्टि पर्यन्त बन्धक हैं। ये बन्धक हैं। शेष अवन्धक हैं। देवायुका कौन बन्धक है ? मिथ्याद्दष्टि, सासादन सम्यक्त्वी, असंयत सम्यक्त्वी तथा देश संयमी बन्धक हैं। ये बन्धक हैं। शेष अवन्धक **हैं**।

<sup>(</sup>२) "छट्ठो चि य मणुवाक चरिमे मिच्छेव तिरियाक ॥"-गो० क० गा० १०६।

६ ३९. एवं पंचिदिय-तिरिक्ख २ । पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्त-पंच णाणावरणं णव दंसणावरणं सादासादं मिच्छत्त-सोलसकसाय-णवणोकसाय-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-तिरिक्खमणुसायु-विदिव्य-अोरालिय-सरीर-अंगोवंग० छस्संघडण-वण्ण०४-दोआणुपुन्त्रि-अगुरुगलङुग०४-आदाउज्जोव-दोविद्दायगिदि-तसादिदसयुगलं णिमिणं णीचुचागोद-पंचेतराह्याणं को बंधको १ सन्व प्रवंधा, अवंधा णित्थ ।

§ ४०. एवं सन्त्र-अपज्जत्ताणं सन्त्र-एइंदियाणं सन्त्रिवियाणं च ।

§ ३९. पञ्जीन्द्रय तिर्यञ्ज, पञ्जीन्द्रय विर्यञ्ज पर्याप्तक,पञ्जीन्द्रय तिर्यञ्ज योनिमतीमें तिर्यञ्जीके

समान भंग जानना चाहिए।

प चिन्द्रिय तिर्यक्ष उच्ध्यपर्याप्तकों में प ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, साता, असाता, मिथ्यात्व, १६ कषाय, ९ नोकषाय, तिर्यक्षायु, मनुष्यायु, तिर्यक्षाति, मनुष्याति, पञ्चन्द्रियजाति, अत्वादारिक-तैजस-कार्माण शरीर, ६ संस्थान, औदारिक शरीराङ्गोपाङ्ग, ६ संहनन, वर्ण ४, मनुष्य-तिर्यक्षानुपूर्वी, अगुरुरुषु (अगुरुरुषु, उपघात, परघात, उच्छ्वास), आताप, उद्योत, दो विह्ययोगिति, त्रसादि दस युगळ ( त्रस, बादर, पर्यात, प्रत्येक, स्थिर, शुभ, सुभग, सुभय, सुचर, आदेय, यशाकीर्ति) निर्माण, नीचगोत्र, उच्चगोत्र, तथा ५ अन्तरायका कौन बन्धक हैं १ सर्व बन्धक हैं । अबन्धक नहीं हैं।

ु ४० संपूर्ण छब्ध्यपर्याप्तकों,संपूर्ण एकेन्द्रियों, सर्व विकलेन्द्रियोंमें इसी प्रकार जाननाचाहिए। [ताइपत्र नं० २८ नष्ट हो जानेसे इस प्रकरणका आगामी विषय नष्ट होगया है। प्रथके प्रकरणसे ज्ञात होता है, कि त्र्याचार्य महाराजने देवगति, मनुष्य गति, आदि मार्गणाओंकी स्रपेक्षा 'बंघ सामित्त-विचय' प्ररूपणाका वर्णन दिया होगा। सम्बन्ध मिलानेकी दृष्टिसे श्री

गोम्मटसार कर्मकांडके आश्रयसे कुछ प्रकाश डाला जाता है ]

मनुष्यगति—यहां मिथ्यात्वादि चौदह गुणस्थान हैं। वन्य योग्य १२० प्रकृतियाँ हैं। यहाँका वर्णन ओघवत् जानना चाहिए। विशेष यह हैं कि मिथ्यात्व गुणस्थानमें तीर्थङ्कर, आहारकद्रिक का बन्ध न होनेसे शेष ११७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। सासादन गुण्स्थानमें मिथ्यात्वादि १६ प्रकृतियोंका बन्ध न होनेसे बन्ध १०१ का होता है। मिश्र गुणस्थानमें ६९ का बन्ध होता है। यहाँ सासादन गुणस्थानमें बन्ध-व्युच्छिन्न होनेवाछी अनन्तानुबन्धी ४. स्यानगृद्धित्रिक आदि २५ प्रकृतियोंका बन्ध नहीं होगा । इसके सिवाय मनुष्यगति-द्विक, मनुष्याय, वश्रवृषभन राच संहतन श्रीदारिक शरीर, श्रीदारिकशरीराङ्गोपाङ्ग इन छह प्रकृतियोंकी भी सासादन गुणस्थानमें बन्धव्युच्छिति होती है। साधारणतया इनकी अविरतमें बन्धव्युच्छित्ति होती थी। मिश्र गुणस्थान में आयु का बन्ध न होनेसे देवायु का अबन्ध हो गया । इस प्रकार ३२ प्रकृतियोंके घटानेसे मिश्र गुणस्थानमें ६९ प्रकृतियों का बन्ध होता है । अविरत सम्यक्त्वीके देवाय तथा तीर्थे द्वरका बन्ध प्रारंभ हो जानेसे ७१ का बन्ध होता है। अप्रत्याख्यानावरण ४ का देशविरतमें बन्ध न होनेसे वहाँ ६० प्रकृतियोंका बन्ध होता है। प्रमत्तगुणस्थान में ६३ प्रकृतियोंका बन्ध है, कारण, यहाँ प्रत्याख्यानावरण ४ का बन्ध नहीं है । अप्रमत्तसंयतके अस्थिर, असाता, श्रवाम. श्ररति, शोक, श्रयशःकीर्ति इन छहका बन्ध नहीं होगा, किन्तु यहाँ श्राहारकद्विकका बन्ध होनेसे ५९ का बन्ध होता है। अपूर्वकरणमें ५८ का बन्ध है, कारण, यहाँ देवायुका बन्ध नहीं होता, देवायकी बन्धव्यच्छित्ति अप्रमत्त गुणस्थानमें हो जाती है । अनिवृत्तिकरणमें बन्ध योग्य २२ हैं,कारण, अपूर्वकरण,गुणस्थानमें निद्रा, प्रचला, तीर्थंकर, आहारकद्विक आदि ३६ प्रकृतियोंकी वन्धन्युन्छिति हो जानेसे २२ प्रकृति ही वन्धके लिए शेव रहती हैं । सूक्ष्म-साम्पराय गुणस्थानमें १७ का बन्ध होता है, कारण, अनिवृत्तिकरणमें पुरुषवेद तथा ४ संज्वतन कषायोंकी बन्धन्युन्छित्ति हो जाती है। उपशान्तकषायमें केवल एक सातावेदनीयका ही बन्ध होता है। सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानमें ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अंतराय, यशःकीर्ति तथा उद्यागेत्रकी बन्धन्युन्छित्ति हो जाती है। चीण्कषाय तथा सयोगीजिन पर्यन्त एक सातावेदनीय का ही बन्ध होता है। अयोगकेवलीके बन्ध नहीं है, कारण वहाँ बन्धके हेतुओं का अभाव ही चुका है।

सामान्य मनुष्य, मनुष्य पर्याप्तक, मनुष्यनीमें मनुष्यगतिके समान भंग है।

देवगति—यहाँ नरकगितके समान भंग है। यहाँ भवनित्रक तथा सौधर्म, ईशान स्वर्ग पर्यन्त बन्ध योग्य १०४ प्रकृतियाँ हैं। भवनित्रकमें तीर्थङ्कर का अभाव होनेसे १०३ रह जाती हैं। सामान्य बन्धकी १२० में से मिथ्यात्व,हुण्डकसंस्थान, नपुंसकवेव, असन्प्राप्तासृपाटिका संहनन, एकेन्द्रियजाति, स्थावर, आताप, सूक्ष्म, साधारण, अपर्याप्त,विकतत्रय, सुरचतुष्क, आहारकद्विक, नरकद्विक, नरकायु तथा देवायु इन सोळह प्रकृतियों को घटानेसे १०४ प्रकृतियों केप रहेंगी। भवनित्रकके समान कल्पवासिनियोंमें १०३ का बन्ध है। सानत्कुमारादि सहस्रार पर्यन्त एकेन्द्रिय, स्थावर तथा आतापको घटानेसे १०१ प्रकृतियाँ बन्ध योग्य रहती हैं। आनतादि प्रवेयक पर्यन्त एक बन्ध योग्य रहती हैं। आनतादि प्रवेयक पर्यन्त एक बन्ध योग्य रहती हैं, कारण,यहाँ तिर्यक्ष्याति, तिर्यक्षातुपूर्वी, तिर्यक्षायु तथा उद्योत इन शतार चतुष्क नामक प्रकृतियोंका अभाव हो जाता है। अनुदिश अनुत्तर विमानवासी देवोंमें सभी अविरत सम्यग्रहि होते हैं अतः वहाँ बन्ध योग्य ७१ प्रकृतियाँ रहेंगी।

पञ्चित्रियोंमें मनुष्यगतिके समान भंग है। त्रसोंमें भी मनुष्यगतिके समान जानना चाहिए। सत्य मन, सत्य वचन, अनुभय मन, अनुभय वचन योगमें सयोग केवली पर्यन्त गुणस्थान होते हैं। यहाँ मनुष्यगतिके समान रचना जाननी चाहिए। असत्य मन, असत्य वचन, उभय मन तथा उभय वचन योगमें क्षीणकषाय पर्यन्त गुणस्थान होते हैं, अतः ओघवत् इनकी रचना जाननी चाहिए। औदारिक काययोगमें मनुष्यगतिके समान जानना चाहिए। औदारिक किथयोगमें मनुष्यगतिके समान जानना चाहिए। औदारिक किथ काययोगमें १,२,४ तथा १३ वाँ गुणस्थान होता है। इसमें बन्ध योग्य ११४ प्रकृतियाँ हैं,कारण,आहारकिक, देवायु, नरकायुका बन्ध नहीं होता है। मिध्यात्व तथा सासादनमें तीर्थङ्कर तथा सुरचतुष्कका बन्ध नहीं होता है। विक्रियक काययोगमें देवोंके ओघवत् जानना चाहिए। वैक्रियिकिमिश्रमें इसी प्रकार भंग है। विशेष, यहाँ मनुष्य तथा विर्यञ्चायुक्त बन्ध नहीं होता है। आहारककाययोग में—प्रमत्त संयतके समान ६३ प्रकृतियों का बंध है। आहारक मिश्रमें-देवायुके बन्धका अभाव होनेसे ६२ रहती हैं, कारण 'मिससूणों आउस्त'-मिश्र अवस्थामें आयुका बन्ध नहीं होता, ऐसा सामान्य नियम है। कार्माणकाययोग में—औदारिक मिश्रके, समान है। यहाँ मनुष्यायु तथा तिर्यञ्चायुका भी अवन्ध होनेसे ११२ बन्ध योग्य हैं।

स्री वेदमें -आदिके नव गुणस्थान होते हैं, ओघवत् वर्णन है। पुरुष वेदमें भी इसी प्रकार है। नपुंसक वेदमें भी ऐसा ही जानना चाहिए। कषायों में — सिथ्यात्वसे लेकर अनिवृत्तिकरण पर्यन्त ओघवत् भंग हैं। मत्यझान, श्रुताझान तथा विभंगझान में — मिथ्यात्व तथा सासादन गुणस्थान हैं। यहाँ तीर्थं झर तथा आहारकद्विकका बन्ध न होनेसे ११७ बन्ध योग्य हैं। मतः पर्यं झानमें — प्रमृत्तगुणस्थानसे श्रीणकषाय पर्यन्त है। यहाँ आहारकद्विकका बन्ध होनेसे बन्ध योग्य ६ से। आहारकद्विकका बन्ध होनेसे बन्ध योग्य ६ से। आहारकद्विकका विरोध नहीं है।

<sup>(</sup>१) "अत्र आहारकद्वयोदय एव विरुध्यते, न च प्रमत्तापूर्वकरणयोस्तद्वन्यः।"-गो०क०टी०पृ०११२।

#### [ कालपरूवणा ]

§४२..... जहण्णेण एगसमओ,उकस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि देखणाणि। तित्थयर-जहण्णेण चढुरासीदि-वाससहस्साणि, उक्तस्सेण तिण्णि साग० सादिरेयाणि । पढमाए याव छद्धिति पढमदंड-बंधकालो जहण्णे० दस वाससहस्साणि सागरोवम-

केवछज्ञान में — सयोगी जिनके साताका बन्ध है। अयोगोमें बन्ध नहीं है। केवछदर्शनमें ऐसा ही जानना। आभिनिवोधिक-श्रुत-अवधिज्ञानमें अविरत सम्यक्त्वीके समान ७९ का बन्ध है। अवधिदर्शनमें - अवधिज्ञानका मंग है। असंयममें - आहारकद्विक विना ११८ बन्ध योग्य हैं।

देशसंयममें—स्रोधवत् भंग है। सामायिक छेदोपस्थापना संयममें—मनःपर्ययज्ञानके समान जानना चाहिए। यहाँ प्रमत्तसंयतसे ठेकर स्रानिवृत्तिकरण पर्यन्त गुण्स्थान हैं। परिहार-विद्युद्धिमें-प्रमत्त-स्रप्रमत्तकी स्रोधवत् रचना जाननी चाहिए। सूद्भसाम्परायमें-ओघवत् है। यथाख्यातमें-११ वें से १४ वें गुणस्थान पर्यन्त स्रोधवत् है। चक्कु, अचक्कुदर्शनमें क्षीणकषाय पर्यन्त स्रोधवत् मंग है।

हष्णादि लेश्यात्रयमें आहारकद्विक विना ११८ वन्ध योग्य हैं। वर्णन आदिके चार गुण थानों के समान जानना चाहिए। पीतलेश्यामें नरकायु, नरकद्विक, विकल्जनय तथा सूक्ष्मत्रय को छोड़कर १११वन्ध योग्य हैं। अप्रमत्तपर्यन्त ओघवत् भंग है। पद्वालेश्या में पीतके समान भंग है। यहाँ एकेन्द्रिय, आताप तथा स्थावर का भी अभाव है। छुक्ल लेश्यामें पद्मावत् भंग है। यहाँ उद्योत, तिर्यञ्चिद्धिक, तिर्यञ्चिद्धिका तिर्यञ्चिद्धिका तिर्यञ्चित्यका वन्ध न होनेसे १०४ वन्धयोग्य हैं। सयोगकेवलीपर्यन्त ओघवत् जानना चाहिए। भव्यसिद्धिकों में — ओघवत् हैं। अभव्यसिद्धिकों में — मिथ्यात्व गुणस्थान है। तीर्थञ्चर आहारकद्विक विना ११० वन्ध योग्य हैं। अपन्यसिद्धिकों में — वन्ध योग्य ७० हैं। यहाँ मनुष्यायु, देवायुका वन्ध नहीं होता है। चतुर्थसे ग्यारहवें पर्यन्त ओघवत् मंग है। वेदक सम्यक्त्वमें — ओघवत् है। ४ थे से ७ वें तक गुणस्थान हैं। श्रायिकमें — ओघवत् मंग जानना चाहिए। संज्ञीमें — ओघवत् है। श्रीणक्षायपर्यन्त गुणस्थान हैं। आहंकों — भावत् है। आदिके दो गुणस्थान हैं। आहरकों में — अोघवत् है। आहरकों में — अोघवत् है। आदिके दो गुणस्थान हैं। आहरकों में — अोघवत् विन सि अपन सि योग्य हैं। अहरकों हे । आहरकों में — १, २, ४, १३. १४, गुणस्थान हैं। नरक — द्विक, आहारकिद्विक, देव — नरकायु — मनुष्य — तिर्यञ्चायुका वन्ध न होने से ११२ वन्ध योग्य हैं।

#### काल प्ररूपणा

[ताड़पत्र नं०२८ नष्ट हो जानेके कारण इस प्ररूपणाका प्रारंभिक अंश भी विनष्ट हो गया। प्रकरणको देखते हुए ज्ञात होता है कि यहाँ आदेशकी अपेक्षा नरकगति का वर्णन चल रहा है और ओघ का वर्णन नष्ट हो गया है ]

विशेष-यहां एक जीवकी अपेक्षा वर्णन किया गया है।

ु४१.नर्कगितमें ''जघन्यसे एक समय,उत्कृष्टसे देशोन तेतीस सागरोपम है। एक जीवकी अपेक्षा तीर्थंकर प्रकृतिका जघन्य बंधकाळ ८४ हजार वर्ष, तथा उत्कृष्ट साधिक तीन सागर प्रमाण है। प्रथम नरकसे छठवें नरक पर्यन्त प्रथम दंडकका बंधकाल जघन्यसे दशहजार वर्ष, तिण्णि-सत्त-दस-सत्तारस-सागरोवमाणि सादिरेयाणि ।उक्कस्सेण अप्पप्पणो द्विदी काद्व्वो (द्व्वा)। साद[दं]डगे तिरिक्खगदितिगं पविद्वं जह० एयस० उक्क० अंतो०। श्रीणागिद्धिदण्डओ णिरयोधो । णविर अप्पप्पणो द्विदी भा(अ)णिद्व्वा । एवं मिच्छत्त-दंडओ । पुरिसवेदरंडओ अप्पप्पणो द्विदी० देखणा । आयु० ओधं । तित्थयर० पढ-५ माए जहणोण चदुरासीदि-वस्स-सहस्साणि, उक्क० सागरो० देख० । विदियाए जह० सागरोवम० सादिरेयाणि । उक्क० तिण्णि सागरो०-देख० । तिदयाए जह० तिण्णि साग० सादिरेयाणि । इक० तिण्णि साग० सादिरेयाणि । इक० तिण्णि साग० सादिरेयाणि । इक० तिण्णे साग० सादिरेयाणि । इक० अंतो० । मणुस० मणुसाणुपुव्वि० उचागो० जह० अंतो० । तित्थयर० णित्थ ।

े ४२. तिरिक्खेसु पंचणाण० छदंसण० मिच्छ० अट्टक० भयदु॰ तेजाक० वण्ण०४ अगुरु०उप० णिमिणं पंचंतराइयाणं बंधकालो जह० खुद्धाभवग्गाहणं, उक्क० अणंतकालं

एक सागर, तीन सागर, सात सागर, दस सागर, सत्रह सागर से कुछ अधिक है तथा उत्छव्ध अपने २ नरककी स्थिति प्रमाण जानना चाहिए। अर्थीत् क्रमशः एक सागर, तीन सागर, सात सागर, दस सागर, सत्रह सागर तथा बाईस सागर प्रमाण है। साता दंडकमें तिर्यचगितित्रिक अर्थात् तिर्यचगिति, तिर्यचगत्यातुर्भूवीं और तिर्यचार्भें प्रविष्ट जीवका बंधकाल जधन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्भुहूर्त प्रमाण है। स्त्यानगृद्धि दंडकका बंधकाल नरक गतिकी ओष रचनाके समान है। विशेष यह है कि यहाँ अपनी २ स्थिति कहनी चाहिए।

विशेष-ओघ रचना वाला ताड़पत्रका खंश नष्ट हो गया, खतः ख्रोघ रचना अज्ञात है। मिथ्यात्व दंडकमें इसी प्रकार जानना चाहिए। पुरुषवेद दंडकमें अपनी २ स्थिति प्रमाण किंतु कुछ कम बंघकाल है।

श्रायुका बंधकाल श्रोधके समान है। तीर्थंकर प्रकृतिका बंधकाल प्रथम पृथ्वीमें जघन्यसे चौरासी हजार वर्ष है, उत्कृष्ट देशोन एक सागर है।

विशेषार्थ-इस वर्णनसे विदित होता है, कि तीर्थंकर प्रकृतिका बंधक नरकमें कमसे कम ८४ हजार वर्ष की आयुको प्राप्त करेगा। श्रेगिक महाराजके जीवने नरकमें जाकर ८४ हजार वर्ष की आयु प्राप्त की है। यह जवन्य आयु तीर्थंकर प्रकृतिके साथ होती है।

दूसरी पृथ्वीमें जघन्य साधिक एक सागर, उत्क्रच्ट किंचित् ऊन तीन सागर है। तीसरी पृथ्वीमें जघन्य साधिक तीन सागर, उत्क्रच्ट साधिक तीन सागर है।

विशेषार्थ -तीसरी पृथ्वीमें यद्यपि सामान्य रूपसे सात सागर प्रमाण उत्कृष्ट स्थिति पाई जाती है किन्तु यहां साधिक तीन सागर प्रमाण काळके वर्णनसे प्रतीत होता है, कि तीर्थंकर प्रकृतिका बंधकाळ साधिक तीनसागर प्रमाण होगा।

ें सातनीं पृथ्वीमें —नारिकयों के ओघवत् जानना चाहिए। विशेष यह है कि दर्शनावरण ३, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४, तिर्यंचगतित्रिकका जघन्य बंधकाळ अंतर्मुहूर्त है। मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, उचगोत्र का जघन्य काळ अंतर्मुहूर्त है। यहां तीर्थंकर प्रकृति नहीं है।

§ ४२. तिर्यंचगतिमें—५ ज्ञानावरस्, ६ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, ८ कषाय,भय,जुगुप्सा, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, च्यगुरुतधु, उपघात, निर्माण और ५ अंतरायोंका जघन्यसे बंधकाळ असंखेज्ञपोग्गलपियट्टं। एवं थीणिगिद्धितिणं अणंताणु० आदि० (१) अट्टकसाय ओरालिय०, णविर जह० एगसमओ । सादासाद-छण्णोकसाय-दोगिद-चदुजादि-पंचसंठाणं ओरालिय० अंगो० छसंघडण-दो आणुपु०-आदाउजोव० अप्पस्त्यिवि० थावरादि० ४ थिरादि दो युग० दूसग-दुस्सर-अणादेज्ञ-जसगित्ति-अजसगित्ति जह० एगसमओ, उक्क० अंतोग्रहुत्तं। पुरिसवेद-देवगिद-वेउन्वि० समच० वेउन्वि० अंगो० ५ देवाणुपु० पस्त्यिवि० ग्रुमग० ग्रुस्सर० आदेज्ञ० उचागोद० जह० एगस०। उक्क० तिण्णि पिलदो०। चदुआयु०तिरिक्खगिद औवं। पंचिदिय० परघादुस्सासं तस० ४ जह० एगस०। उक्कस्सेण तिण्णि पिलदोवमाणि सादिरेयाणि। पंचिदि० तिरिक्ख०३ ओघं। पटमदंडओ जह० खुदाम०। पज्जत्वोणिणीसु [जहण्णेण] त्रंतो०। उक्क० तिण्णि पिलदो० पुन्वकोडिपुधत्त०। एवं थीणगिद्धितिगं अट्टकसार। णविर जह० एगस०। १०

खुद्रमव प्रहण, उत्कृष्ट से अनंतकाल असंख्यात पुद्गाल परावर्तन हैं। स्यानगृद्धित्रिक, श्रमंतालुवंधी आदि आठ कषाय, तथा औदारिक शरीरमें भी इसी प्रकार समझना चाहिए। विशेष यह है, कि यहाँ जघन्य एक समय है। साता-असातावेदनीय, ६ नोकषाय, २ गति, ४ जाति, ४ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहतन, दो आनुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्तिवहायोगित, स्थावरादि ४, स्थिरादि दो गुगल, दुभँग, दु:स्वर, अनादेय, यशःक्रीति, अयशःक्रीतिका जघन्य वंधकाल एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहुत है। पुरुषवेद, देवगित, वैक्रियिक शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वैक्रियिक अंगोपांग, देवानुपूर्वी, प्रशस्तिवहायोगित, सुभग, सुस्वर, आदेय और उच्चगोत्रका जघन्य काल एक समय, उत्कृष्ट तीन पत्य है। चार आयु और तिर्यवगितिका ओषके समान जानना चाहिए। पंचित्रय जाति, परघात, उच्छ्रवास, त्रस ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तीन पत्य प्रमाण है। पंचित्र्य-तिर्यंच, पंचित्र्य तिर्यवपर्याप्तक, पंचित्र्य योनिमती तिर्यंचमं—आधिक समान जानना चाहिए। पंचित्रय वानना चाहिए। पंचित्रय वानना चाहिए। पंचित्रय वानना चाहिए। पंचित्रय वानना चाहिए। पंचित्रय तिर्यंच क्ष्य प्रमाण है। तिर्यंच पर्याप्तक तथा योनिमतियोंमें (जघन्य) अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट पूर्वकोट प्रथक्त्वाधिक तीन पत्य प्रमाण है।

विशेषार्थ-एक देव, नारकी, मनुष्य अथवा विविद्यत पंचेन्द्रिय तिर्यंचसे विभिन्न अन्य तिर्यंच मरकर विविद्यत पंचेन्द्रिय तिर्यंच हुआ। वहाँ संज्ञी क्षी, पुरुष, नपुंसक वेदों में क्रमसे आठ आठ पूर्वकोटि काळ व्यतीत करके तथा असंज्ञो क्षी, पुरुष, नपुंसकमें पूर्ववत आठ आठ पूर्व कोटि प्रमाण काळ-क्षेप करके पश्चात छन्धपर्याप्तक पंचेन्द्रिय तिर्यंचों में उत्पन्न हुआ। वहाँ अंतर्मुहूर्त रहकर पुनः पंचेन्द्रिय तिर्यंच असंज्ञी पर्याप्तकों उत्पन्न होकर उनमें के क्षी, पुरुष, नपुंसकवेदी जोवों में पुनः आठ आठ पूर्वकोटि प्रनाण काळ व्यतीत करके पश्चात संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्तक क्षी और नपुंसक वेदियों में आठ आठ पूर्व कोटियां तथा पुरुष वेदियों में

<sup>(</sup>१) "तिरिक्खगदीए तिरिक्खेषु मिन्छादिद्वी केवचिरं काळादो हाँति १ एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुचं उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेलपोग्गलपरियहं"-षट्खं० का० ४८। (१) "सार्यणसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति १ एगजीवं पहुच जहण्णेण एगसमञ्जो ।"-पट्खं० का० ५, ५, ८। (३) "पंचिंदिय-तिरिक्ख-पंचिंदियतिरिक्खपजत्त-पंचिंदियतिरिक्खनोणणीसु मिन्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति १ एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुचं, उक्कस्सेण तिष्णि पिछदोवमाणि पुक्कोडिपुषचेण-कमिहियाणि।"-षट्खं० का० ५७-५९।

साददंडओ तिरिक्खोघं। णवरि तिरिक्खगदितिगं ओरालियं च पविद्वं। पुरिसवेददंडओ तिरिक्खोघं। णवरि जोणिणीसु देखणा। चदु आयु० ओघं। पंचिंदियदंडओ तिरिक्खोघं। पंचिंदिय-तिरिक्ख-अपज्ञत्त-पंचणाणा० णवदंसणा० मिच्छत्त-सोलसकसाय-भयदुगुं०ओरा-लिय० तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० उप० णिमिणं पंचेत० जह० खुद्धा०। उक्क० अंतो०। ५ दो आयु ओघं। सेसाणं जह० एगस०। उक्क० अंतो०। एवं सन्व-अपज्जत्ताणं तसाणं थावराणं च।

§ ४३. मणुस०३-पंचणा०णवदंस० सोलसक०भयदुगुं० तेजाक०वण्ण०४ अगुरु० उप० णिमिणं पंच०-(पंचंत०) जह० एगस०। [ उक्कस्सेण ] तिण्णि पलिदो० पुट्वकोडिपुघ०। एवं मिच्छ०। णविर जह० सुद्धा०। पञ्जत्तमणुसिणि अंतो० [उक्कस्सेण

सात पूर्वकोटियां श्रमण करके पश्चात् देवकुरु, वा उत्तरकुरुमें तिर्यचोंमें पूर्वबद्धायुके वश पुरुष या स्त्री तिर्यंच हुआ तथा तीन पल्योपम काळ च्यतीत करके मरा और देव हुआ। इस प्रकार पूर्वकोटि प्रथक्त्व वर्षे अधिक तीन पल्य कहे हैं।(ध०टी० का० प्र०३६७,३६७)१

इसीप्रकार स्त्यानगृद्धित्रिक तथा आठकषायका भी जानना चाहिए। विशेष यह है कि यहाँ जघन्य एक समय है। साता दंडकमें तिर्यचोंके ओघवत् जानना चाहिए। विशेष तिर्यचगित, तिर्यक्ठायु, तिर्यक्रायुवीं तथा औदारिक शरीरमें जानना चाहिए। पुरुषवेद दंडक का तिर्यक्रोंके छोघवत् है। इतना विशेष है कि योनिमती तिर्यक्रोंमें कुछ कम जानना चाहिए। चार आयुका बन्ध काल ओघवत् जानना चाहिए। परुषेदिस एंडकमें तिर्यक्रोंके ओघवत् है।

पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्ज लब्ध्यपर्याप्तकोंमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण,भिध्यात्व, १६ कषाय,भय, जुगुप्सा औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुल्खु, उपघात, निर्माण तथा पञ्च अंतरार्यो का बंधकाल जघुन्यसे शुद्रभवप्रहण, उत्कृष्ट अंतर्मृहुर्त है<sup>२</sup>।

मनुष्य तिर्यंचायुका बंधकाल ओघवत् है। शेषका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है।

इसप्रकार संपूर्ण अपर्याप्तक त्रसों तथा स्थावरों में जानना चाहिए।

§ ४३. मनुष्य सामान्य, मनुष्य पर्याप्त तथा मनुष्यिनयोंमें-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, मय, जुगुप्ता, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुखपु, उपचात, निर्माण तथा ५ अंतरायों का जघन्य बंधकाळ एक समय, ( उत्कृष्ट ) पूर्वकोटि प्रथक्त्वाधिक तीन पत्य प्रमाण है। इसी प्रकार मिथ्यात्वका भी बंधकाळ है। विशेष इतना है कि जहां जघन्य क्षुद्रभव प्रहण प्रमाण है।

(२) "पंचिदियतिरिक्खअपज्ञता केवचिरं काळादो होंति ? एगजीवं पहुच जहण्णेण खुद्दाभवन्गहणं, उक्कस्सेण अंतोमुहत्तं।"—घट्खं० का० १५, ६०।

(३) " मणुसगदीए मणुस-मणुसपजच-मणुसिणीयु मिन्छादिही केवचिरं काळादो होदि १ एगजीवं पडु-च्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं,उक्कस्सेण तिष्णि पिळदोवमाणि पुज्यकोडिपुधत्तेणकाहियाणि।"-पट् खं०का०६८-७०। यहां यह विशेष है कि मनुष्य मिथ्यात्वी के ४७ पूर्व कोटि अधिक तीन पस्य है, पर्याप्त मिथ्यात्वी मनुष्य के २३ पूर्वकोटियाँ अधिक हैं। मनुष्यनी मिथ्याहिष्ठ के सात पूर्वकोटि अधिक हैं। यथा-"मणुस-मिन्छादिट्टिस्स चे य सचेताळपुज्यकोडीओ अहिया होति, पञ्चिमिन्छादिद्वीण तेवीसपुज्यकोडीयो, मणुसिणि मिन्छादिद्वीसु सत्त पुज्यकोडीओ अहियाओ।"-ध० टी० का० पू० २७३।

<sup>(</sup>१) यहां बारह भवोंमें से ११ भवोंमें पूर्व कोटिप्रथक्तवर्ष अर्थात् आठ आठ पूर्व कोटि वर्ष प्रमाण परिभ्रमण का काळ और अन्तके बारहवें भवमें सातपूर्व कोटि वर्ष प्रमाण परिभ्रमण करनेका काळ सिळकर ९५ पूर्वकोटि वर्ष प्रमाण होता है। इस काळ को पूर्वकोटिप्रथक्त्व शब्द से ग्रहण किया है।

89

तिण्णिपिलदो० पुन्वकोडिपुध०] सादावे० चढुआयु ओषं । असाद०-छण्णोक०तिण्णिगदि-चढु जादि-ओरालिय०-पंचसंठा०-ओरालिय-अंगोवंग-छसंघ०-तिण्णिआणु०आदाउज्जो०अप्पसत्थ०-थावरादि०४-थिरादिदोयुग०दूभग-दुस्सर-अणादेज-जसिगित्त-अजस
गित्ति-णीचागो० जहण्णेण एगसमओ । उक्क० अंतो० । पुरिस० देवग० ४ समच०
पसत्थ० सुभग० सुस्सर० आदेज्ञ० उचागो० जह० एगस० । उक्क० तिण्णि पिलदो० ५
सादिरे०। मणुसिणीसु देस्व० । पंचिदिय० परघादु० तस० ४ तिरिक्खोघं । आहार० २
जह० एग० । उक्क० अंतो० । तित्थ० जह० एग० । उक्क० पुन्वकोडिदेस्णा ।

§ ४४. देवेसु-पंचणा० छदंसणा०बारसक०भयदुगुं० ओरालिय०तेजाक०वण्ण०४ अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय० णिमि० पंचंत० जह० दसवस्ससहस्सा०। उक्क० तेतीसं सा०। थीणगिद्धितिग० मिच्छ० अणंताणुवंधि० ४ जह० एगस० [ णवरि ] मिच्छ० १०

पर्याप्त मनुष्यनीमें जघन्य बंधकाळ अंतर्जुहूर्त प्रमाण है। ( चळ्छ पूर्वकोटि प्रथक्तवाधिक तीन पत्य है)। सातावेदनीय, चार आयुका वंधकाळ ओघवत् जानना चाहिए। असातावेदनीय, ६ नोकषाय, तीन गति,चार जाति,औदारिक शरीर,पांच संस्थान,औदारिक शंगोपांग, छह संहतन, तीन आनुपूर्वी, आताप,उद्योत,अप्रशस्त विहायोगित,स्थावरादि ४,स्थिरादि दो युगळ,दुर्भग दुःखर अनादेय,यशःकीर्ति,अयशःकीर्ति तथा नीचगोत्रका जघन्य बंधकाल एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है। पुरुषवेद, देवगति ४, समचतुरस्र संस्थान, प्रशस्त विहायोगिति, सुभग, सुस्वर, आदेय तथा उच्चगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तीन पत्य प्रमाण है। विशेष यह है कि मनुष्यनीमें देशोन तीन पत्य है। पंचेन्द्रिय जाति, परघात, उच्छ्वास, त्रस ४ का बंधकाळ तिर्यक्चों के ओघवत् है। आहारकद्विकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त है। तीर्थकरका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट देशोन पूर्वकोटि है।

§ ४४. देवगितिमें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय,जुगुप्सा, औदारिक, तैजस, कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुरुषु ४, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, निर्माण तथा पद्ध अंतरायोंका जघन्य दस हजार वर्ष, उत्कृष्ट तेतीस सागर प्रमाण है।

विशेषार्थ—देवोंकी जघन्य उत्कृष्ट आयुक्ती अपेक्षा यह वर्णन हुआ है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व,श्रमंतातुबन्धी४ का जघन्य बंधकाळ एक समय है।(इतना विशेष है कि) मिथ्यात्वका जघन्य वंधकाळ अंतर्भृहूर्त हैं.किन्तु सबका उत्कृष्ट वंधकाळ २१ सागर प्रमाण है।

"मणुस-मणुसपजत्तपसु सादिरेयाणि तिष्णि पिटदोवमाणि अणात्य देख्णाणि।"-धटरीवकावपूर्व १७० ।
पूर्वकोटि आयु के त्रिभाग में मनुष्यायुको बांधनेवाले मनुष्यने अंतर्भुहूर्तमें सम्यक्त्व प्राप्त किया तया (
सम्यक्त्व सहित भोग भूमिमें तीन पस्य विताए और मरकर देव हुआ। इस प्रकार साधिक तीन पस्य है।
कुछ कम तीन पस्य प्रमाणकाल मनुष्यनियों में है। कोई मिध्याली मनुष्य मोगभूमिमें तीन पस्यकी स्थिति
बाला मनुष्य हुआ। ९ माह गर्ममें विताए, पश्चात् ४९ दिनमें सम्यक्त्व लाम किया और सम्यक्त्वयुक्त
शेष तीन पस्य पूर्ण कर मरा और देव हुआ। इस प्रकार ९ माह ४९ दिन कम तीन पस्य प्रमाण काल
हुआ।-धठ टी० का० पृ० ३७८।

१ ''असंजदसम्मादिही केवचिरं काळादो होदि ? एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण तिष्णि पळिदोवमाणि सादिरेयाणि तिष्णि पळिदोवमाणि देस्णाणि ।''-षट् खं० का० ७९-८१ ।

अंतो । उक्क एक्क पीसं सा । सादासाद ० छण्णोक ० तिरिक्ख ० एइंदि० पंचसं ० पंचसंघ० तिरिक्ख गदिपाओ ० आदाउ जोव-अप्पसत्थिवि०-थिरादिदोयुग० दूभगदुस्सर०-अणादे जान -अजस० णीचा० जह० एग० । उक्क० अंतो० । पुरिस० मणुस० पंचिंदि ० समच० ओरालिय० अंगो० वज्जरिसहं० मणुसाणु० पसत्थिवि० तस० सुभग० ५ सुस्सर० आदे ज्ज ० उचागो० जह० एगस० । उक्क० ते चीसं सा० । दो आयु ओघो (ओघं)। तित्थय० जह० वेसाग० सादि०। उक्क० तेचीसं सा०। एवं सन्वदेवाणमध्य-प्पणो द्विदिकालो णेदन्वो याव सन्वद्वा चि। णवरि भवणवासि-वाण-वेंतर—जोदिसियाणं तित्थयरं णिल्य । सणक्कुमारादि पंचिंदियसंयुतं कादन्वं। एवं एइंदिय थावरि(रं)णित्थ । आणदादितिरिक्खायु-तिरिक्ख गदि० ३ णित्थ । मणुसगदि धुवं कादन्वं।

विशेष—कोई मिथ्यात्वी द्रव्यिती मरकर ३१ सागरकी श्रायुवाले प्रवेयक वासी देवों में उत्पन्न हुत्रा। वहां उसने जीवन भर मिथ्यात्वादिका वंध किया। इस अपेक्षा३१ सागर प्रमाण बन्धकाल कहा है।

साता असाता वेदनीय, ६ नोकषाय, तिर्यंचगति, एकेन्द्रिय, पञ्च संस्थान, पञ्च संह्नन, तिर्यंचगत्यानुपूर्वी, ञ्राताप, उद्योत,अप्रशस्त विहायोगति,स्थिरादि दो युगळ,दुर्भग, दुस्वर, ञ्रानादेय, यद्याःकीर्ति, अपशःकीर्ति, तीचगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्ग्रहूर्त है। पुरुषवेद, मनुष्यगति, पंचेन्द्रिय जाति, समचनुरस्न संस्थान, ज्ञौदारिक अंगोपांग, वज्रवृषम संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्त विहायोगति, जस, सुभग, सुस्वर, आदेय, उद्योत्र का जघन्य एक समय है, उत्कृष्ट ३३ साग्र है।

विशेषार्थ-यह उत्कृष्ट बन्धकालका कथन सर्वार्थसिद्धिके देवों की अपेक्षा है।

दो आयुका बन्धकाछ ओघवत् जानना चाहिए। तीर्थंकर प्रकृति का जघन्य बन्धकाछ

साधिक दो सागर है, उत्कृष्ट ३३ सागर है।

विशेषार्थ-देवगित की अपेक्षा तीर्थंकर प्रकृति का बन्ध कल्पवासी देवोंमें होता है। सौधर्मिद्रकमें आयु साधिक द्विसागरोपम है और सर्वार्थिक्षिद्धिमें ३३ सागरोपम है। इस अपेक्षा यहाँ वर्णन किया गया है।

इस प्रकार सब देवोंमें अपनी अपनी स्थिति-प्रमाण बन्ध का काल सर्वार्थिसिद्धि पर्यन्त जानना चाहिए। इतना विशेष हैं कि भवनवासी, व्यंतर तथा ज्योतिषी देवोंमें तीर्थंकर प्रकृति नहीं है। सनस्कुमारादि देवोंमें पंचेन्द्रियका संयोग करना चाहिए। वहाँ एकेन्द्रिय तथा स्थावर नहीं हैं।

विशेष-सौधर्मद्विकके आगे केवल पंचेन्द्रिय जातिका बन्ध होता है, एकेन्द्रिय,

स्थावर प्रकृतिका बन्ध नहीं होता है।

आनतादि स्वर्गों में — तिर्युचायु, तिर्युचगति, तिर्युचातुपूर्वी तथा उद्योत का बन्ध नहीं है। यहाँ मनुष्यगति का ध्रुव रूपसे भंग करना चाहिए। (कारण, यहाँ मनुष्यगतिका ही बन्धहोता है)। विशेष—शतारचनुष्यय नामसे ख्यात तिर्युचाय, तिर्युचगति, तिर्युचानुपूर्वी तथा उद्योतका

विशेष—शतारचतुष्टय नामसं स्यातं ।तयचायु, ।तयचगातः, ।तयचानुपूर्वा तथा उद्योतः बन्ध शतार सहस्रारसे ऊपर नहीं होता है।

(२) "कप्पित्थीसुण तित्थं ""-गो० क० गा० ११२। षट्० टी० भा० १ प्० ९१, १३१।

<sup>(</sup>१) "देवगदीए देवेसु मिन्छदिट्टी केविचरं कालादो होदि १ एगजीवं पडुच न्रहणोण अंतोसुडुचं, उक्तस्सेण एक्कचीस सायरोपमाणि।"—**घट ख० का० ८७-८९**।

§ ४५.एइंदिएसु-पंचणा०णवदंसणा०मिच्छ०सोलसक०भयदुगुं०ओरालिय०तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं पंचंतरा० जह० खुद्धा०। उक्क० अणंतकालम०। बादरे० अंगुल० असं०। सुहुमे असंखेजा लोगा। बादरे इंदिय-पज्जना० जह० अंतोग्ठ०। उक्स्सेण संखेजवस्ससहस्सा०। सुहुम-एइंदि० पज्जन जहण्ण० अंतोग्ठ०। तिरिक्खगदितियं जह० एयस०। उक्क० असंखेजा लोगा। एवं सुहुमनादरे अंगुलस्स असंखे०। पज्जने संखे- ५ ज्जाणि वस्तसहस्साणि। सुहुम-पज्ज० जह० एगस०उक्क०अंतोग्ठ०। सेसाणं सादादीणं जह० एयस०। उक्क० अतोग्ठ०। दो आग्र० ओवं। एवं सन्व-एइंदियाणं णेदव्वं।

§ ४६.विगलिंदियाणं-पंचणा०णवदंसणा०मिच्छत्त०सोलसक०भयदुगुं०ओरालिय-तेजाकम्मइयशरीर-वण्ण० ४ अगुरु० उप०णिमिणं पंचंतराइयाणं जहण्णेण खुद्धाभ० पज्जत्ते अंतोम्च०, उक्कस्सेण संखेजाणि वस्ससहस्साणि । दो आयु ओघं।सेसाणं १० सा[दा] दीणं जह० एयस०। उक्क० अंतोम्च०।

§ ४५ एकेन्द्रियोंमें—५ ज्ञानावरण,९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व,१६ कषाय,भय,जुगुप्सा,औदारिक-तजस-कार्माण ज्ञारीर, वर्ण ४, अगुरुलपु, उपघात, निर्माण, पांच अंतरायका वन्यकाल क्षुद्रभव 'प्रमाण ज्ञघन्यसे है तथा उन्क्रष्ट अनंतकाल प्रमाण ज्ञानना चाहिए। बादर एकेन्द्रियमें ज्ञघन्यसे अंगुलके असंख्यातमें भाग प्रमाण है। सुद्भमें असंख्यात लोक प्रमाण है।

विशेष—यहाँ 'श्रंगुळ का असंख्यातवां भाग' क्षेत्रकी मर्यादा का द्योतक शब्द, काल के खिए प्रयुक्त हुआ है। इसका तारपर्य यह है कि श्राकाशके उक्त चेत्रमें जितने प्रदेश आवें उतनी संख्या-प्रमाण समयरूप काळ को प्रहण करना चाहिए।

ेबाद्र एकेन्द्रिय पर्याप्तकमें जघन्य बन्धकाल श्रंतर्सुहूर्त, उत्कृष्ट संख्यात हजार वर्षे प्रमाण् है। असुम एकेन्द्रिय पर्याप्तकमें जघन्य तथा उत्कृष्ट श्रंतर्सुहूर्त प्रमाण् है।

तिर्यंचाति, तिर्यंचात्यानुपूर्वी तथा उद्योतका जघन्य से एक समय, उत्कृष्ट असंख्यात लोक प्रमाण है। इस प्रकार सूक्ष्म बादर एकेन्द्रियोंमें अंगुलके असंख्यात ने भाग प्रमाणकाल है। किन्तु इनके पर्याप्तकोंमें संख्यात हजार वर्ष प्रमाण काल है। सूक्ष्मपर्याप्तकोंमें जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त हैं। शेष साता आदि प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त प्रमाण बंधकाल है। मनुष्य तथा तिर्यंचायुका बन्धकाल ओघवत् जानना चाहिये। इस प्रकार सम्पूर्ण एकेन्द्रियोंमें जानना चाहिये।

हु ४६. विकलेन्द्रियों में-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुल्यु, उपचात, निर्माण तथा ५ अन्तरायोंका जघन्य बन्धकाल क्षुद्रभव प्रमाण है। किन्तु पर्याप्तकों में अन्तर्भुं हूर्त्त प्रमाण जघन्यकाल है।

<sup>(</sup>१) "इंदियाणुवादेण एगजीवं पडुच जहण्णेण खुद्दामवग्गहणं, उक्कस्सेण अणंतकालमसंखेजजपोगाव परियदं।"-षट् खं० का० १०७-१०९ । (२) "बादरेंदियपज्ञचा केविचरं कालादो होतिं १ एगजीव पडुच जहण्णेण अंतोमुद्रुचं,उक्कस्तेण संखेजाणि वाससहस्साणि ।"-षट्खं० का० ११३-११५।(३) "मुदुमें-दियपज्ञचा" एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुदुचं, उक्कस्तेण अंतोमुदुचं"-षट्खं० का० १२२-१२४।

§ ४७. पंचिदि० तस०२—पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं .पंचंतरा० जह० खुद्धा० पज्जते० अंतोम्र० । उक्क० सागरोवमसह० पुव्वकोडिपुध० । पज्जते सागरोवम-सद-पुध० । तसेसु—वेसाग० सहस्साणि पुव्वकोडिपुध०, पज्जते वेसागरोवमसहस्साणि । ५ सादावे० चढुआयु ओघं । असादा० छण्णोक० णिरयगदि-चढुजादि-आहारदुगं पंच-संठाण-पंचसंघडण-णिरयाणुपुव्वि-आदाउज्जो-अप्पसत्थवि० थावर० ४ थिरादि दोयुग० द्भग० दुस्सर० अणादेज्ज० जस० अज्जस० जह० एग० । उक्क० अंतोम्र० । पुरिस० ओघं । तिरिक्खगदितिगं ओरालि० ओरालिय० अंगोवंग० जह० एयस० । उक्क० तेत्तीसं सा० सादिरे० । मणुसगदि० वज्जरि० मणुसाणु० जह० एगस० । १० उक्क० तेत्तीसं सा०। देवगदि० ४ जह० एयस० । उक्क० तिण्णि पलिदो० सादिरे० । पंचिंदि० परघादुस्सास-तस० ४ जह० एगस० । उक्क० पंचासीदि-

उत्कृष्ट संख्यात हजार वर्ष प्रमाण है । मनुष्य तथा तिर्यंच आयुका स्रोघवत् जानना चाहिये । होष सातावेदनीय आदि प्रकृतियोंका वन्धकाछ जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अन्तमु हूर्त्त प्रमाणहै ।

\$ ४०.पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय-पर्याप्तक, त्रस,त्रस-पर्याप्तकों से-५ ह्यानावरण, ६ दर्शनावरण, सिथ्या-त्व, १६ कषाय, सय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, तिर्माण तथा ५ अनत्तरायोंका जघन्य वंधकाल क्षुद्रभव प्रमाण है। विशेष यह है कि पर्याप्तकों से जघन्य वन्धकाल अन्तर्मृह्त प्रमाण है। १ इनका उरह्यद्रकाल पूर्वकोटिप्रथकत्वसे अधिक सहस्र सागरोपम है। विशेष यह है कि पर्याप्तकों से सागरोपम शतपृथकत्व प्रमाण है। त्रसों में हो इजार सागर पूर्वकोटिप्रथकत्वाधिक है। इनके पर्याप्तकों में दो हजार सागरोपम प्रमाण वन्धकाल है। सातावेदनीय तथा आयु ४ का बन्धकाल ओघवत् जानना चाहिये। असातावेदनीय, ६ नोकषाय, नरकाति, ४ जाति, आहारकद्विक, पंच संस्थान, पंच संहनन, नरकानुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, स्थावर, सूदम, अपर्याप्तक, साधारण, स्थिरादि हो युगल, दुभग, दुभवर, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्तिक वन्धकाल जवन्य से एक समय, उत्कृष्टसे अन्तसुहूर्त है। पुरुषवेदका बन्धकाल ओघकी तरह जानना चाहिये। तिर्यचगितिक, औदारिक शरीर, औदारिक अंगोपांगका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। मनुष्यगित, वज्रवृषम संहनन, मनुष्यानुपूर्वीका जघन्य एक समय उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्क का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्ठ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्क का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्क का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्क का जघन्य एक समय उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। देवगित चनुष्क का जघन्य एक समय उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है।

<sup>(</sup>१) "बीहंदिया-तीहंदिया-चउरिंदिया बीहंदिय-तीहंदिय-चउरिंदियण्जना केविचरं कालादो होति? एगाजीवं पहुच जहण्णेण खुदाभवग्याहणं, अंतोसुहुत्तं, उक्कस्त्रेण संखेजाणि वाससहस्साणि ।"—षट्खं— का० १२८–१३०।

<sup>(</sup>२) "पंचिदिय-पंचिदियपज्जएषु मिन्छादिष्टी केविचरं कालादो होतिं ? एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतो-मुहुतं, उक्कस्वेण सागरोवमसहस्साणि, सागरोवमसद्पुषचं ।"—षट्खं० का० १३४–१३६ ।

<sup>(</sup>३) "तसकाइय-तसकाइयपज्जपम् मिन्छादिद्वी केविचरं काळादो होतिं ? एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं, उकस्सेण वेसागरोवमसहस्साणि पुज्वकोडिपुधत्तेणव्मिहियाणि वेसागरोवमसहस्साणि ।" –षटखं० काळ १५२–१५७।

सागरोवमसदपु० समचदु० पसत्यवि० सुभग-सुस्सर-आदेन्ज-उचागोद० जह० एगस०। उक्त० वेछावट्टि-सागरो० सादिरे० तिण्णि-पलिदोवमाणि देसणाणि। तित्थयर० जह० अंतोस्र० उक्त० तेत्तीसं सा० सादिरेयाणि।

हु ४८. पंचकायाणं-पंचणा०णवर्दसणा०मिञ्छत्त०सोलसक०भयदुगुं० ओरालिय-तेजाकम्म० वण्ण०४ अगु० उप० णिमिणं पंचंतरा० जह० खुदा०। उक्क० असंखेज्जा ५ लोगा अणंतकालं असंखेज्जा पोग्गलपरि०, अड्ढाइज्ज पोग्गल०। बादरेसु कम्मद्विदि अंगुलस्स असंखे० कम्मद्विदि०। बादरे पज्जत्ते जह० अंतो०, उक्क० संखेज्जाणि वस्स-सहस्साणि । सुहुमे पज्जते सुहुमएइंदियभंगो । सेसाणं सादादीणं जह० एगस०।

त्रस, बादर, पर्याप्तक, प्रत्येकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ८५ सागरोपम रातपृथक्त्व प्रमाण बन्धकाल है। समयतुरस्न संस्थान, प्रशस्त विहायोगिति, सुभग, सुरवर, त्र्यादेय, उद्यगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक दो छथासठ सागरोपममें कुल कम तीन पल्योपमसे न्यूनकाल जानना चाहिए। १ तीथकरका जघन्य अन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है।

§ ४८. पंच कायों में — ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व,१६ कषाय, भयजुगुप्सा, औदा-रिक,तैजस,कार्माण शरीर,वर्ण४, अगुरुब्ख, उपधात,निर्माण तथा पांच अंतरायों का जघन्य बंधकाल े क्षुद्रभव है. उत्कृष्ट असंख्यात छोक, अनंतकाळ, असंख्यात पुद्रखपरावर्तन, अढ़ाई पुद्रळ परा-वर्तन है। 3 बादरकाय में कर्मस्थिति अंगुलके असंख्यातवें भाग प्रमाण है। बादर पर्याप्तकोंमें कर्मस्थिति जघन्य अन्तर्भुहूर्त तथा उत्कृष्ट संख्यात हजार वर्ष प्रमाण है।

विशेषार्थ-यहां 'कर्मिस्थिति' राज्यसे केवल दर्शनमोहनीयकी सत्तर कोड़ाकोड़ी सागरीपम जल्कृष्ट स्थितिका प्रहण हुआ है। दर्शनमोहनीय कर्मकी स्थितिको प्रधानता देनेका कारण यह है कि उसमें सर्व कर्मोंकी स्थिति संगृहीत है। (ध० टी० का० ए० ४०५)

सूक्ष्म पर्याप्तकोंमें सूक्ष्म एकेन्द्रियके समान भंग है। शेष साता आदि प्रकृतियोंका जघन्य

<sup>(</sup>१) ''असंजदसम्मादिद्वी केविचरं काळादो होतिं ? एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण तेत्तीसं सागरोवमाणि सादिरेयाणि ।"-षद् खं० का० १३-१५।

शुद्ध पृथ्वीकायिक पर्याप्तकों की आयु-स्थित १२ हजार वर्ष है, खरपृथ्वीकायिक पर्याप्तकों की २२ हजार है। जलकायिक पर्याप्तकों की ७ हजार वर्ष है, तेजकायिक पर्याप्तकों की तीन दिवस, वायुकायिक पर्याप्तकों की २ हजारवर्ष, वनस्पतिकायिक पर्याप्तकावीं की स्थितिका प्रमाण दसहजार वर्ष है। इन आयु की स्थितियों में संख्यात सहस्रवर्ष हो जाते हैं। चार्यार्थिक पर्याप्तकायिक पर्याप्तकायिक पर्याप्तकायिक स्थितिका प्रमाण दसहजार वर्ष है। इन आयु की स्थितियों में संख्यात सहस्रवर्ष हो जाते हैं। चार्यार्थिक प्रमाण्यक्र १४ ।

उक्त अंती । दो आयु ओषं। णवरि तैज । वाउ मणुसगदि । वज्जरिस । [वज्जं] तिरिक्खगदितिगं धुवभंगो ।

§ ४९, पंचमण० पंचवचि०—सन्वपगदीणं बंधे (बंध) काछो जह०एगस० । उक्क० अंतो० । एवं वेउन्विय० आहारका० का[य]जोगि०—पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० भे सोलसक० भयदुगुं० ओरालिय—तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० ४ उपघा० णिमिणं पंचंतरा० जह० एगस० । उक्क० अणंतकालं असंखेज्जपोग्गलपरियद्वं । तिरिक्खगदितिगं ओर्घ । सेसाणं सादादीणं जह० एगस० । उक्क० अंतोग्र० ।

§ ५०. ओरालियकायजोगीस-पंचणा०णवदंसणा०मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० ओरालिय-तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० उप० णिमिणं पंचतरा० जह० एग० । उक्क० १० वावीस-वस्स-सहस्साणि देखणाणि । तिरिक्खगदि-तिगं जह० एगस० उक्क० तिण्णि-वस्स-सहस्साणि देख्० । सेसाणं सादादीणं जह० एग० । उक्क० खतो० ।

६ ५१,ओरालियमिस्स०-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० ओरालिय-तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं पंचंतरा० जह० खुद्धाभव०

एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त है। मनुष्यायु तथा तिर्थेचायुका ओघवत् जानना चाहिये। इतना विश्लेष है कि तेजकाय और वायुकायमें, मनुष्यगति, मनुष्यायु, मनुष्यानुपूर्वी तथा उद्यगोत्र रूप चनुष्क तथा वत्रर्षभनाराच संहनन को (छोड़कर) तिर्थेचगति, तिर्येचानुपूर्वी तथा तिर्येचायुका ध्रुवभंग है।

§ ४९. पंचि सत्तोयोग,पांच वचत्योगमें-सर्व प्रकृतियोंका बन्धकाल जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट से अंतर्मु हूर्त है। वैक्रियिक काययोग तथा खाहारक काययोग में-४ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्ता, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुल्छ ४, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अनंतकाल, असंख्यात पुद्रल-परावतन है। तिर्यक्रगतित्रिकका ओघवत् है। शेष सातादि प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुह विर्योक्ष जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुह क्रियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुह ते है।

§ ५०. औदारिक काययोगियों में-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, खौदारिक-तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, खगुरुळघु, उपघात, निर्माण, तथा ४ खंतरायों का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम २२ हजार वर्ष है ।

विशेषार्थ—एक तिर्थक्क, मनुष्य या देव २२ हजार वर्ष की आयुवाले एकेन्द्रियों में उत्पन्न हुआ और जवन्य अंतर्मुहूर्तके पश्चात् पर्याप्तियों को पूर्ण किया। इससे अपयोप्त दशा में अवैदारिकिमिश्रके कालको घटाकर औदारिक काययोग का काल कुछ कम २२ हजार वर्ष रहा। अथवा देवका यहाँ एकेन्द्रियों में उत्पाद नहीं कहना चाहिए, कारण, उसके जवन्य अपयोप्त काल नहीं होगा। (ध॰ टो० का॰ पु॰ ४११) तिर्युक्कगति-त्रिकका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे तीन हजार वर्षसे कुछ कम है। शेष

तियञ्जगात-।त्रकका जघन्यसं एक समय, चत्क्रघ्टसं तनि हजार वर्षसं कुछ कम है । शष् साता आदि प्रकृतियोंका जघन्यसे एक समय, चत्क्रघ्टसे श्रन्तर्भृहूर्त है ।

§ ५१. औदारिकसिश्रकाययोग में-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय,

तिसमऊणं उक्क अंतो । दो आयु ओयं। देवगदि० ४ तित्थय जहण्य श्रंतोम् ० । सेसाणं सादासादादीणं जह० एयस० उक्क० (उक्क०) श्रंतो० ।

🖇 ५२.वेउ व्वियमिस्स०-पंचणा०णवदंस०मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगं०ओरालिय-तेजाक० वण्णा० ४ अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय०-णिमिण-तित्थयर पंचंत० जहण्ण० ग्रंतो० । सेसाणं सादादीणं जह० एग० उक्क० श्रंतो० ।

🖇 ५३. आहारमिस्स०-पंचणा०छदंसणा-चदुसंजलण-पुरिसवेद-भयदुगुं० देवगदि० पंचिंदि॰ वेउव्विय-तेजाक॰ समचद्द॰ वेउव्विय-श्रंगो॰ वण्ण॰ ४ देवाणु॰ अगु॰ ४-पसत्थ०-तस० ४-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-णिमिणं तित्थयं० (य०) उचागो० पंचंत०

जुगुप्सा, श्रीदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, श्रगुरुत्त्व, उपघात, निर्माण, ५ अन्तरायका

जघन्य नंधकाल तीन समय कम श्रुद्रभव प्रमाण है, उत्कृष्ट अन्तर्महर्त है।

विज्ञेषार्थ-एकेन्द्रिय जीव अधीलोकके अन्तमें तीन मोड़े करके शुद्रभव-प्रमाण आयुवाला सक्ष्म वायकायिक जीव हुआ। वहाँ ३ समय कम क्षुद्रभवश्रहण कालतक लब्ध्यपर्याप्तक हो जीवित रहकर मरा। पुनः विश्रह करके कार्माणकाययोगी हुआ। इस प्रकार तीन समय कम क्षद्रभवप्रहण प्रमाण काल सिद्ध हुआ। उत्कृष्ट काल अन्तर्भुहूर्त प्रमाण इसप्रकार जानना चाहिए कि कोई जीव लब्ध्यपर्याप्तकोंमें उत्पन्न होकर संख्यात भवग्रहण प्रमाण उनमें परावर्तन करके पुन: पर्याप्तकों में उत्पन्न होकर औदारिककाययोगी बन गया। इन सब संख्यातभवोंका काल मिलकर भी अंतर्महर्तके अन्तर्गत ही रहता है। (ध० टी० का० पृ० ४१९)

दो आयुमें ऋोघवत् जानना चाहिए। देवगति ४ और तीर्थं करका जघन्य तथा उत्क्रष्ट बन्धकाल अन्तर्भृहर्त है। शेष साता आदि प्रकृतियोंका जघन्य बन्धकाल एक समय तथा

उत्कृष्ट काल उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है।

६५२ वैक्रियिकमिश्र काययोगमें ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४ अगुरुत्तघु ४, वादर, पर्याप्त, प्रत्येक, निर्माण, तीर्थंकर तथा पांच अन्तरायका जघन्य उत्कृष्ट बन्धकाल अन्तर्मुहर्त है।

विद्योषार्थ-एक द्रव्यितां साधु उपरिमधैवेयकमें दो विश्रह करके उत्पन्न हो सर्वेळघ अन्तर्भृहर्तमें पर्याप्तक हुआ अथवा एक भाविंगी मुनि दो विग्रह करके सर्वार्थसिद्धिमें उत्पन्न हुआ श्रीर सर्वे लघु अन्तर्सुहर्ते में पर्यात हुआ। इसप्रकार वैक्रियिकमिश्र काययोगमें जघन्य बन्धकाल अन्तर्भृहर्त है। उत्कब्ट बन्धकाल भी अन्तर्भुहर्त इस प्रकार है कि कोई मिश्यात्वी जीव सातवें नरकमें उत्पन्न हुन्ना और सबसे बड़े अन्तर्सुहुत प्रमाण कालके अनन्तर पर्याप्त हुन्ना । इसीप्रकार एक नरक-बद्धायुष्क जीव सम्यक्त्वी हो दर्शनमोहका चपण करके मरस कर सबसे बड़े अन्तर्भुहूर्त कालमें पर्याप्तियोंकी पूर्णताको करता है। यहाँ दोनोंमें जघन्य कालसे दोनोंका उत्कच्ट काल संख्यातगुणा है। ( घ० टी० का० प्र० ४२८-४२९ )

शेष साता आदि प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्मुहूर्ते है।

§५३. श्राहारकमिश्र काययोगमें ५ ज्ञानावरण, ६ दर्जनावरण, ४ संज्वलन, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, देवगति, पञ्चेन्द्रियजाति, चैक्रियिक, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियक अङ्गोपाङ्ग,वर्ण ४, देवातुपूर्वी, अगुरुछघु ४, प्रशस्त विहायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उचगोत्र तथा ५ अन्तरायोंका जधन्य तथा उत्कृष्ट अन्तमुंहूर्त है। जहण्णु० अंतो० । णवरि तित्थय० जह०एग० उक्क० अंतो० । सेसाणं सादादीणं जह० एग० उक्क० अंतोग्र० ।

१ ५४. कम्मइयका०-देवगदि० ४ तित्थय० जह०एगस०,उक०वेसम० । सेसाणं सन्वपग्रदीणं जह० एग० उक० तिण्णिसमया ।

५ ६ ४५. इत्थिवेद०-पंचणा०णवदंस०मिच्छत्तं०(त्त०) सोलसक० भयदुगुं०तेनाक० (तेजाक०) वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतरा० जह० एग०, उक्क० पिहिदोवम-सद्गुष्ठतं । णविर मिच्छ० जह० श्रंतो० । सादासादा० छण्णंक० (छण्णोक०) दोगिदि-चदुजादि-आहारदुगं पंचसंठाण-पंचसंघ० दो-आणुपु व्वि० आदा-उज्जोव-अप्पसत्थिव० थावर० ४ थिरादिदोयुग० दूभग-दुस्सर-अणादेज्ज० जस० अज्जस० णीचागो० जह० एग०, उक्क० अंतो० । पुरिस० मणुसगदि० पंचिदि० समचदु० ओरालिय० अंगोवंग-वज्जरिस० मणुसाणु-पसत्थ० तस-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज० उच्चागो० जह० एग०। उक्क०

विशेष यह है, कि तीर्थंड्सर प्रकृतिका जघन्य बन्धकाल एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्ते हैं। शेष सातादि प्रकृतियोंका जघन्य बन्धकाल एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्ते हैं।

ुष्प कार्माण काययोग में — देवगति ४, तीर्थं द्वरका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट दो समय

बन्धकाल है। शेष सर्व प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट तीन समय है।

विशेषार्थ—सासादन या असंयतसम्यक्तवी कार्माणकाययोगियोंका स्ट्रम एकेन्द्रियोंमें उत्पन्न होनेका अभाव है। वृद्धि और हानिके क्रमसे विद्यमान लोकान्तमें भी इनकी उत्पन्ति नहीं होती। इससे उत्कृष्ट दो समय कहा है। तीन समय प्रमाण बन्यकाल इस प्रकार है—एक स्ट्रम एकेन्द्रियजीव अधस्तन स्ट्रम वायुकायिकोंमें तीन विष्ठहवाले मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त हुआ। पुनः अन्तर्भुहुर्तसे छिन्नायुक्त होकर उत्पन्न होनेके प्रथम समयसे लगाकर तीन विष्ठहोंमें तीन समय तक कार्माणकाययोगी रहकर तथा चौथे समयमें औदारिकिभिश्र काययोगी हो गया! तीन विष्ठह करने की दिशा इस प्रकार है। ब्रह्मछोक्कर्ती प्रदेश पर वाम दिशा सम्बन्धी छोकके पर्यन्त भागसे तिरछे दिला को ओर तीन राजू प्रमाण जा, पुनः १०३ राजू नोचे की और इषुगतिसे जाकर, पश्चात् सामने की ओर चार राजू प्रमाण जाकर कोणयुक्त दिशामें स्थित लोकके अन्तवर्ती सूक्ष्मवायुकायिकोंमें उत्पन्न होने वाले के ३ विष्ठह होते हैं। (ध० टी० का० ४३४-४३५)

ुष्प. स्त्रोवेदमें-५ ज्ञानावरण,९ दर्शनावरण, मिश्यात्व, १६कषाय, मय, जुगुष्सा, तेजस, कार्माण शरीर, वर्षो ४, अगुरुष्य, उपघात, निर्माण ४ अन्तरायका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट पल्योपम शतपृथक्त है । विशेष यह है कि मिश्यात्वका बन्यकाल जघन्यसे अन्तसुँहर्त है। साता असाता वेदनीय, ६ नोकषाय, दो गति, ४ जाति, आहारकद्विक, पंच संस्थान, ५ संहनन, दो आनुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, स्थावर ४,स्थिरादि दो युगल,दुर्भग,दुस्वर,अता-देय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, नीचगोत्रका जघन्य बन्धकाल एक समय, उत्कृष्टसे अन्तर्भुहूर्त है। पुरुषवेद, मनुष्यगति, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्र संस्थान, औदारिक अंगोपांग, वज्रवृषम

<sup>े (</sup>१) "आहारिमस्सकायजोगीस पमचसंजदा केवचिरं काळादो होंति ? एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुचं उक्कस्सेण अंतोमुहुचं"-षट् खं॰ काळ० २१३-१६।

१०

पणवण्णं पिलिदोवमं देखणं । चदुआधु ओधं । देवगदि० ४ जह० एग० । उक्क० तिण्णि-पिलिदोव० देख्न० । ओरालिय० परधादुस्सांस० बादर-पज्जत्त-पत्तेय० जह० एग० । उक्क० पणवण्णं पिलिदो० सा दिरे० । तित्थय० जह० एग० । उक्क० पुज्वकोडिदेख्न० ।

§ ५६, पुरिसवे०-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० तेजाकम्म० बण्ण०४ अगु० उप० णिमि० पंचंतरा०जह० अंतो० । उक्क० सागरीवमसदपुष० । पुरि- ५ सवेद ओषं । मणुसगदिपंचगं जह० एगस० । उक्क० तेत्रीसं सा० । देवगदि०४ जह० एगस० । उक्क० तिण्णि पिळदोवम० सादिरे० । पंचिंदिय-परवादुस्सा० तस० ४ जह० एगस० । उक्क० तेत्रिद्वसागरीवमसदं०(द०) । समचदु०पसत्थवि०सुभग-सुस्सर० आदेज० उचागो० जह० एग० । उक्क० वेछावद्विसाग० सादि० तिण्णि पिलदो० देस्व० । सादादि जह० [एग० उक्क० अंतो०] । आयुगचदुक्ख (क्कं) इत्थिभंगो । तित्थपरं ओषं ।

संइतन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्तविद्दायोगति, त्रस, सुमग, सुस्वर, आदेय, उन्नगोत्रका जघन्य एक समय, °च्स्कृष्ट देशोन ५५ पल्योपम प्रमाण है ।

विशेषार्थ—एक जीव ५५ पल्य स्थितिवाली देवी रूपसे उत्पन्न हुट्या। उसने छह पर्याप्ति पूर्य की, अन्तर्मुहूर्त विश्राम किया, पश्चात अन्तर्मुहूर्तमें विद्युद्ध होकर वेदकसम्यक्त्वको प्राप्त किया। प्रश्चात् जीवन पूर्ण करके मरण किया। अतः उसके तीन अंतर्भुहूर्ते कम ५५ पल्योपम प्रमाण काल सम्यक्त्वयुक्त स्त्रीवेदका है, उसमें पुरुषवेदादिका बन्ध करनेके कारण उनका बन्धकाळ देशोन ५५ पल्योपम कहा है।

चार त्रायुका ज्ञोघवत् जानना चाहिए। देवगति चतुष्कका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम तीन पत्योपम है। श्रौदारिक शरीर, परघात, ज्व्छ्वास, बादर, पर्यातक, प्रत्येकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक ५५ पत्योपम है। तीर्थंकर प्रकृतिका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकोटि प्रमाण है।

ूँ५६ पुरुषवेदमें — ५ झानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्याल, १६ कषाय, मय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण शरीर, वर्षी ४, अगुरुख, उपचात, निर्माण, ५ अन्तरायका जघन्यसे अन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्टसे सागरोपम शतपृथक्त है। पुरुषवेदका बन्धकाल ओघवत् है।

विशेष—इसका स्पष्टोकरण इस प्रकार है कि स्त्री और नेपुंसकवेदी जीवोंमें बहुत बार अमण करता हुआ कोई एक जीव पुरुषवेदी हुआ, सागरोपम शत प्रथक्त काछ पर्यन्त अमण करके अविवक्षित वेदको प्राप्त हो गया। ( घ०टी० का० प्र०४४१ )

मनुष्यगतिपंचक अर्थात् मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, मनुष्यायु, औदारिक शारीर, औदारिक आंगोपांगका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ३३ सागर प्रमाण है। देवगति ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ३३ सागर प्रमाण है। देवगति ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तीन पल्योपम है। पंचेन्द्रिय, परघात, उच्छ्वास, त्रस, बादर, पर्यात, प्रत्येक का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ६३०० सागरोपम है। समयनुरस्तसंयान, प्रशस्त विहायोगति, सुभग, सुस्वर, आदेय, उच्चगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक दो

<sup>(</sup>१) "इत्थिनेदेसु असंजदसम्मादिद्वी केनिचरं कालादो होति ? एगजीनं पडुच जहण्णेण अंतोसुहुतं उक्करसेण पणनणपिलदोनमाणि देस्णाणि । सासणसम्मादिद्वी ओधं । एगजीनं पडुच्च जहण्णेण एगसमओ ।" -षट् खं का० ५,७, २३०, २३४ ।

१०

§ ५७.णडंसक०-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० ओरालिय० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतरा० जह० एगस०, मिच्छत्तं खुद्धाम०। उक्क० अणंतकालं-असंखे०। पुरिस० मणुस० समचदु०वज्ञरिसहसं० मणुसाणु० पसत्थ० सुमगसुस्सर-आदेज्ञ० जह० एगस०। उक्क० तेत्तीसं सा० देख०। तिरिक्खगदितिगं ओघं। देवगदि० ४ जह० एगस० उक्क० पुच्चकोडिदेख०। पंचिदिय० ओरालिय-अंगो० परघादुस्सास-तस० ४ जह० एगस०। उक्क० तेत्तीसं सा० सादिरे०। सादादीणं जह० एग०। उक्क० अंतो०। तित्थय० जह० एग०। उक्क० तिण्णि सागरो० सादिरे०।

। ४८. अवगद०-पंचणा० चढुदंस० चढुसंज० पु० जस०उचागो० पंचंत० जह० एग०। उक्क० अंतो० । सादावे० ओघं ।

§ ५९. सुहुमसंप०-पंचणा० चढुदंस० सादा० जस० उचा० पंचंत० जह० एग०। उक्क० अंतो०।

छयासठ सागरोपममें कुछ कम तीन पल्य न्यून जानना चाहिए। सातादिकका जघन्यसे [एक समय, उत्कृष्टसे अन्तर्भु हूर्त प्रमाण है ] आयुचतुष्कका स्त्रीवेदके समान भंग है । तीर्थकर का ओषवत है।

६५७. नपुंसक बेदमं-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६कघाय, भय जुगुप्सा, औदा-रिक-तैज्ञस-कार्माण शारीर, वर्णचतुष्क, अगुरुल्लु, उपचात, निर्माण तथा पाँच अन्तरायोंका ज्ञाच्य एक समय है, किन्तु मिथ्यात्वका का क्षुद्रभव प्रमाण है। इनका उत्कृष्ट अनन्तकाल असंख्यात पुद्गल परावर्तन है। पुरुषवेद, मनुष्याति, समचतुरस संस्थान, वज्रवृषभसंहनन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्तविद्दायोगिति, सुभग, सुस्वर आदेयका ज्ञाच्य बन्धकाल एक समय, उत्कृष्ट कक्ष कम तैतीस सागर प्रमाण है।

विशेषार्थ—मोहनीयको २८ प्रकृतियोंको सत्तावाला कोई जीव मरणकर सप्तम पृथ्वीमें उत्पन्न हुआ। छह पर्याप्तियोंको पूर्णकर तथा विश्राम छे. विशुद्ध होकर, सम्यक्वको प्राप्त किया, एवं आयुके अन्तर्भ हूर्त शेष रहनेपर मिथ्यात्वको प्राप्तकर आगामी भवकी आयुका बन्य किया। अन्तर्भ हूर्त विश्राम करके मरण किया। उसके छह अन्तर्भ हूर्त कम ३३ सागरप्रमाण

बन्धकाल होगा। ( ध० टी० काल० ४४३)

तिर्यंचगतित्रिकका ओषके समान भंग है। देवगति ४ का जपन्य बंधकाल एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्व कोटि है। पंचेन्द्रिय, औदारिक आंगोपांग, परघात, उच्छवास, त्रस ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। साता आदिक प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रांतर्भुहूर्त है। तीर्थ कर प्रकृतिका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तीन सागर है।

§५८. त्रपगत वेदमें-५ ज्ञानावरण, पंच निद्राञ्चोंका अभाव होनेसे शेष चार दर्शनावरण, ४ संब्वळन, पुरुषवेद, यशःकीर्ति, ज्बगोत्र, ५ अंतरायका जघन्य एक समय, ज्लुष्ट अंतर्भुहूर्त है। साता वेदनीयका भोषवत् है।

९५९. सूद्म सांपराय संयम में—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, सातावेदनीय, यशकीर्ति, दश्मोत्र, ५ अंतरायका जघन्य एक समय, उत्क्रष्ट अंतर्मृहर्त बंधकाळ है।

<sup>(</sup>१) "णबुंसपवेदेसु मिन्छादिद्वी केवचिरं कालादो होति १ एगजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोसुडुचं, उक्कस्सेण अर्णतकालमसंस्रेजपोग्गलपरियष्ट ।'' –षट् खं० का० २४०, ४२ ।

§ ६०. कोधादि० ४-पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० पंचंत० जहण्णु० अंतो०। सेसाणं जह० एगस०। उक्क० अंतो०। णवरि माणे तिण्णि संज०। मायाए दोण्णि संज०। लोभे०-पंचणा० चदुदंस० लोभसंज० पंचंतरा० जहण्णु०-अंतो०। सेसाणं जहण्णेण एगस०। उक्क० अंतो०।

§ ६१. अकसाई०—सादावे० ओघं। एवं यथाखादं। एवं चेव केवलणाण-केवलदं- ५ सणाणं। णवरि जह० अंतोग्र०।

§ ६२. मदि०-सुद०-पंचणा० णवदं० मिच्छत्तं सोलसक०भयदु०तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत०तिण्णि भंगो ओघं। तिरिक्खगिद-तिगं ओघं। मणुसग० मणुसाणुपु० जह० एगस०। उक्क० एक्कतीसं० सादिरे०। देवगिदि-वेउव्वियस० समचदु० वेउव्वि० अंगो० देवगिदिपाओ० पसत्थ० सुभग० सुस्सर० आदेज० उचा० १० जह० एग०। उक्क० तिण्णि पलिदो० देस०। पंचिदि० ओरास्ति० अंगो० परघादु०

विशेष-उपशम श्रेणी की अपेचा यह काल कहा गया है। क्षपककी अपेक्षा जवन्य और उत्कृष्ट दोनों अंतर्भुहर्त प्रमाण हैं।

ु६०. क्रोधादि चतुष्कमें-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संब्वलन, ४ अंतरायका जघन्य और उत्कृष्ट अंतमुदूर्त प्रमाण है। शेषका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतमुदूर्त है। विशेष यह है कि मानकषायमें तीन संब्वलन, माया कषायमें दो संब्वलनका बंध है। लोभ कषायमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, संब्वलन लोभ, ५ अंतराय का जघन्य और उत्कृष्ट अंतर्भुदूर्त प्रमाण है। शेष प्रकृतियों का जघन्य एक ३मय, उत्कृष्ट अंतर्भुदूर्त है।

\$६१. श्रकषायियों में — सातावेदनीयका ओघवत् बंधकाल है। इसी प्रकार यथाख्यात संयम, केवल्हान, केवल्दर्शनमें भी जानना चाहिए। इतना विशेष है कि जघन्य बंधकाल श्रंतर्महर्त है।

६६२ मत्यज्ञान, श्रुताज्ञानमें — ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्याल, १६ कवाय, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुख्यु, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायके तीन भंग ओववत् जानना चाहिए।

विशेषार्थ-अभन्यसिद्धिक जीवकी अपेक्षा अनादि अपर्यवसित काल है। भन्यसिद्धिकके मिथ्यात्वका अनादि सपर्यवसित काल है। तीसरा भंग सादि सान्तका है। इसी तीसरे भंगमें जघन्य अंतसुहूर्त और उस्क्रब्द देशोन अर्धपुद्गल परावर्तन प्रमाण काल है। (ध०टी० काल्व० ३२४-३२५)

तिचर्यगति-त्रिकका श्रोचके समान है। मतुष्यगति, मतुष्यगत्यातुपूर्वी का ज्ञान्य एक समय उत्कृष्ट साधिक ३१ सागर प्रमाण बंधकाल है। देवगति, बैक्षियिक शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वैक्षियिक अंगोपांग, देवगति प्रायोग्यातुपूर्वी, प्रशस्त विद्यायोगति, सुभग, सुस्वर, आरेय और उच्चगोत्र का ज्ञान्य एक समय, उत्कृष्ट देशोन तीन पत्य प्रमाण है। पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक

<sup>(</sup>१) "चउण्हं उवसमा केवचिरं काळादो होति ? एगजीवं पडुच जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं, चदुण्हं खवगा एगजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुत्तं उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं।"-षद् खं० काळ० २२-२८।

<sup>(</sup>२)''एगजीवं पडुच अणादिओ सग्जवसिदो, सादिओ सग्जवसिदो। जो सो सादिओ सग्जवसिदो तस्य इमो णिदेसो जहण्णेग अंतोमुहुनं, उदकस्सेण अद्धर्गम्गळपरियद्वं देसूणं।''न्षट्०खं०कारु०२१०-३१३।

सा० (दुस्सा०) तस० ४ जह० एग०। उक्क० तेत्तीसं सा० सादिरे०। ओरालियस० जह० एग०। उक्क० अणंतकालमसंखे०। आयु ओघं। सेसं जह० एग०। उ० अंतो०।

ु ६३. एवं मिच्छादिहि० । अन्भवसिद्धि० एवं चेव । णवरि धुवियाणं अणादि-ओ अपज्जवसिदो ।

§ ६४. विभंगे०-पंचणा० णवदंस० मिच्छतं सोलसक० भयदुगुं० तिरिक्खगदि० पंचिदि० ओरालिय-तेजाक० ओरालिय० अंगो० वण्ण० ४ तिरिक्खगदि-पाओ० अगु० ४, तस० ४ णिमिणं णीचा० पंचंत० जह० एग०, मिच्छत्त० अंतो०। उक्क० तेचीसं सा० देस्र०। मणुसग० मणुसाणु० जह० एग०। उक्क० एक्कतीसं देस्र०। आगु ओषं। सेसाणं जह० एगस०। उक्क० अंतो०।

§६५. आभि० सुद्०ओघिणा०-पंचणा०छदंस०चदुसंज०पुरिस०भयदुगुं०पंचिदि० तेजाक० समचदु० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० णिमि० उचा० पंचंत० जह० अंतो०, उक्क०छावद्धि० सागरोव० सादिरे०।सादासा० हस्सरदि०

खंगोपांग, परघात, उच्छ्वास तथा त्रस ४ का जघन्य एक समय, उत्क्रुप्ट साधिक ३३ सागर है। औदारिक शरीर का जघन्य एक समय, उत्क्रुप्ट श्रनंतकाल, असंख्यात पुद्गलपरावर्तन है। आयुका खोघवत् है। शेषका जघन्य एक समय, उत्क्रुप्ट अंतर्मु हूर्त है।

§६३. इसी प्रकार मिथ्याद्याद्यमें भी जानना चाहिए । अभन्यसिद्धिकोंमें भी इसी प्रकार समम्मना चाहिए। विशेष यह है, कि अभन्योंमें ध्रुव प्रकृतियोंका बंधकाल अनादि अपर्यवसित अर्थान् अनन्त काल है।

्रृ६४. विभंगाविध में—५ ज्ञानावरण्, ९ दर्शनावरण्, मिथ्यात्व, सोछह कषाय, भय,जुगुष्ता, विर्युचगति, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक, तैजस, कार्माण शरीर, औदारिक खंगोपांग, वर्ण ४, विर्यंचगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, खगुरुब्धु ४, त्रस ४, निर्माण्, नीचगोत्र और ५ अंतरायोंका जघन्य एक समय, किन्तु मिथ्यात्वी का जघन्य खंतर्मुहूर्त तथा उत्कृष्ट देशोन ३३ सागर है।

विशोषार्थ—एक मिथ्यात्वी सातवीं पृथ्वीमें उत्पन्न होकर अंतमुहूर्तमें पर्याप्तियोंको पूर्ण कर विभंगज्ञानी हुआ। आयुके ३३ सागर पूर्ण कर मरण करके निकला, तब उसका विभंग ज्ञान नष्ट हो गया, कारण अपर्याप्त कालमें विभंग ज्ञानका विरोध है। इस प्रकार उत्कृष्ट बंधकाल देशोन ३३ सागर प्रमाण है। (ध० टी० काल० पृ० ४५०)

मनुष्वगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वीका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट देशोन इकतीस सागर है।

विश्लेषार्थ-एक द्रव्यिलगी साधु मरण कर प्रैवेयकमें उत्पन्न हुन्ना। ३१ सागरकी न्नायु प्राप्त की। यहाँ अंतर्मु हूर्तमें पर्याप्त हो विभंगाविधको प्राप्त करके शेष ३१ सागर प्रमाण काल व्यतीत करके मरा। उसके अंतर्मु हूर्त कम ३१ सागर प्रमाण मतुष्यद्विकका वंधकाल होगा।

आयुका श्रोषके समान बंधकाल है। शेषका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मु हूर्त होता है। §६५ आभिनिवोधिक,श्रुतज्ञान,श्रवधिज्ञान में-५ज्ञानावरण,६दर्शनावरण,४संच्चलन पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, पञ्चेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण ४, अगुरुलंघु ४, श्रुरुत्त विहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, उच्नोत्र तथा ५ अंतरायका जघन्य

१०

अरदि० सो० आहारहुगं थिरादितिण्णि० युग० जह० एग०उक्क० अंतो०। अप्पचनखाणा-वर० ४ तित्थयरं जह० अंतो० । उनक० तेत्तीसं सा० सादि० । अप्पचनखाणा० (पचन्खाणा०) ४ जह० अंतो० । उनक० बादालीसं सा० सादि०। अथवा तेत्तीसं सा० सादिरे० परिज्ञदि । दो-आयु ओघं । मणुसगदि-पंचगं जह० अंतो० । उनक० तेत्तीसं सा० । देवगदि० ४ जह० एग० । [ उनक० ] तिण्णि-पलिदो० सादि० ।

§६६. एवं ओधिरं । एवं चेव सम्मादिष्टि । णवरि सादं ओघं ।

्र६७. मणपञ्जव०-पंचणा० छदंसण० चदुसंज०पुरिस०भयदुगुं०देवगदि०पंचिदि० वेउ०तेजाक०समचदु०वेउव्वि०अंगोवंग०[वण्ण०] ४ देवगदि-पाओ०अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेञा० णिमिणं तित्थयरं उचा० पंचंत० जह० एग०। उक्क० पुट्यकोडिदेखणा। सादासा० चदुणोक० आहारदुगं० थिशादि-तिण्णि-सुग० जह० एग०। १० उक्क० अंतो०। देवासु ओर्घ।

§६८. एवं संजदासामाइय-छेदो० । णवरि संजदे सादं ओवं । परिहार-संजदासंजदाणं

अंतर्मु हूर्त, उत्कृष्ट साधिक ६६ सागर प्रमाण है। साता, असाता वेदनीय,हास्य-रित, अरित-शोक, आहारकद्विक और स्थिरादि तीन युगळका जवन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मु हूर्त है। अप्रत्या-स्यानावरण ४, तीथ करका जवन्य अंतर्मु हूर्त, उत्कृष्ट साधिक ३१ सागर है। प्रत्याख्यानावरण ४ का जवन्य अंतर्मु हूर्त, उत्कृष्ट साधिक ४२ सागर प्रमाण है। अथवा, कुछ अधिक तेतीस सागर जानना चाहिए। दो आयुका ओघके समान है। मतुष्यगित-पंचक का जधन्य अंतर्मु हूर्त, उत्कृष्ट ३२ सागर है। देवगित ४ का जवन्य एक समय, [उत्कृष्ट ] साधिक तीन पत्य है।

§६६. अवधिवर्शनमें-इसी प्रकार जानना चाहिए । सम्यग्हिष्टयोंमें-इसी प्रकार जानना

चाहिए। विशेष यह है कि साता वेदनीयका ओघके समान मंग जानना चाहिए।

६६७ मनःपर्ययज्ञानमें-५ ज्ञानावरण,६ दर्शनावरण,४ संब्वछन,पुरुषवेद,भय,जुगुप्सा,देवगति, पञ्चेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक-तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक द्यंगोपांग, [वर्ण ४] देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, त्रगुरुछपु ४, प्रशस्तविद्यायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र और ४ अंतरायका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकोटि है।

विशेषार्थ—एक कोटि पूर्वकी आयुवाले किसी मनुष्यने गर्भकालसे लेकर आठवर्ष अंतर्मुहूर्त प्रमाण काल व्यतीत करके सकल संयमी बन मनःपर्यय ज्ञानको उत्सन्न किया। जीवन भर मनःपर्ययसंयुक्त रहा, किन्तु मरराके अंतर्मु हूर्त रहने पर नीचेके गुरास्थानमें आकर मरण किया, अथवा आयुके अंतर्मु हूर्त शेष रहनेपर अर्थीका आरोहण कर मोहादिका क्षय करके निर्वाण प्राप्त किया। इस प्रकार देशोन पूर्वकोटि प्रमाणकाल है।

साता-त्र्यसाता वेदनीय, ४ नोकषाय, आहारकद्विक, स्थिरादि तीन युगळका जघन्य एक समय. उत्कृष्ट अंतर्भुहुर्त बंधकाल है। देवायुका ओघके समान है।

§६९. इस प्रकार सामायिक, छेदोपस्थापना संयतमें जानना चाहिए। इतना विशेष है कि संयम मार्गणामें साता वेदनीयका खोघवत जानना चाहिए।

परिहारविशुद्धिसंयतों तथा संयतासंयतोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए । विशेष, ध्रुव प्रकृतियोंका जवन्य श्रंतर्मु हुर्त है, किन्तु असंयतोंमें ध्रुव प्रकृतियोंका बंधकाळ मस्यज्ञानके समान एवं चेव। णवरि धुविगाणं जह०अंतो०,असंजदे धुविगाणं मदिभंगो। पुरिस० पंचिंदि०सम-चदु० ओरालिय० अंगो० परघादुस्सा० पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० उचा० जह॰एग॰। उक॰ तेत्तीसं सादिरे॰। तिरिक्खगदि-तिगं मणुसग॰ वज्जरिस॰ मणुसाणु॰ देवगदि० ४ आयु० तित्थयरं च ओघं । सेसाणं जह० एग० । उक्क० अंतो० ।

§६९. चक्खु-दंस० तस-पञ्जत्तभंगो । णवरि सादा० जह० । उक्क० अंतो० । अ-चक्खुदं० [ओघ] भंगो।

ु ऽु७०. किण्ण०णील०काउ०–पंचणा०णवदंस०मिच्छत्त०सोलसक०भयदु०तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं पंचंत० जह० अंतो०, उक्क० तेत्तीसं सत्तरस-सत्तसा० सादिरे० । सादासा० छण्णोक० दोगदि० चढुजादि० वेउन्वि० पंचसंठा० वेउन्वि० १० अंगो० पंचसंघ० दो-आणु० आदाउजो० अपसत्थ० थावरादि० ४ थिरादि-दोण्णि-युग० दुभग-दुस्सर-अणादेज ० जह० एग० । उक्क० अंतो० । पुरिस० मणुस० समचदु० वजरिस॰ मणुसाणु॰ पसत्थवि॰ सुभग॰ सुस्स॰ आदेजा॰ उच्चा॰ जह॰ एग॰। उक्क० तेत्तीसं सत्तार [स ] सत्त-साग० देस्च० । चढुआयु० जहण्णु० अंतो० । है। पुरुषवेद, पञ्चेन्द्रिय जाति, समचतुरस्रसंस्थान, श्रौदारिक अंगोपांग, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, त्रादेय और उचगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है। तिर्यञ्चगति त्रिक, मनुष्यगति, वज्रवृषमसंहनन, मनुष्यानुपूर्वी, देवगति, ४ आयु तथा तीर्थं करका ओघके समान काल है। शेषका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतुम् हुतं है।

§६९. चक्कदर्शनमें-त्र न पर्याप्तकोंका संग जानना चाहिए। विशेष यह है कि सातावेदनीयका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतमु हूर्त प्रमाण बंधकाल है। अचक्षुदर्शनमें-[ स्रोधवत है। ]

§७०. कृष्ण-नील-कापोत लेश्यामें-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्यु, उपघात,निर्माण तथा ५ श्रांतरायोंका जघन्य वंधकाल अंतर्मु हुर्त, उत्कृष्ट ३३ सागर है, १७ सागर है, सात सागर प्रमाण है।

विशेषार्थ-नीळलेक्याधारी कोई जीव कृष्णळेश्यायुक्त हो उत्क्रष्ट अंतर्मुहूर्त प्रमाण विश्राम कर मरण करके सातवीं पृथ्वीमें ३३ सागरप्रमाण कृष्णछेश्यासहित रहा। मरण कर अन्तर्भृहर्त कालपर्यन्त भावनावश वही लेक्या रही। इस कारण दो अन्तम् हुर्तीसे अधिक ३३ सागरोपम कृष्णलेश्याका उत्कृष्ट काल रहा । मिथ्यात्वादिका बन्धकाल भी इसी प्रकार जानना चाहिए। इसी प्रकार पाँचवी प्रथ्वीमें उत्पत्तिकी श्रपेक्षा नीललेक्यामें साधिक १७ सागर तथा तीसरे नरककी अपेक्षा कापोत छेदयामें साधिक सात सागर प्रमाण बन्धकाल कहा है। (ध॰टी॰काल०४५७-४५८)

साता-असाता वेदनीय, ६ नोकषाय, दो गति, ४ जाति, वैक्रियिक शरीर, ५ संस्थान, वैक्रि-यिक अंगोपांग, ५ संहनन, दो आनुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, स्थावरादिच-तुष्क, स्थिरादि दो युगल, दुर्भग, दुस्वर, अनादेयका जघन्य एक समय, उत्क्रष्ट अन्तर्मु हूर्त काड है। पुरुषवेद, मनुष्यगति, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रवृषभनाराचसंहनन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्त-विहायोगित, सुभग, सुखर, आदेय और उच्चगोत्रका बन्धकाल जधन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे देशोन २३ सागर १७ सागर तथा ७ सागर है।

विशेषार्थ-कोई २८ मोहनीयकी सत्ता युक्त मिथ्यात्वी जीव तीसरो, पाँचवी तथा सातवीं पृथ्वीमें उत्पन्न हुआ। वहाँ पर्याप्ति पूर्ण करके दूसरे अंतर्मु हूर्तमें विश्राम छिया। तथा तीसरेमें विशुद्ध होकर चौथे अन्तर्भुहूर्तमें वेदक सम्यक्त्व धारण किया और तीसरी तथा पाँचवी प्रथ्वीमें तिरिक्खगदि-पंचिंदि० ओरालि० औरालि० [अंगो०] तिरिक्खाणु० तस० ४ णीचा० जह० एग०। उक्क० तेतीसं-सत्तारस-सत्तसागरो० सादिरे०। णविर तिरिक्ख-गदि-तिगं णील० काउ० साद० भंगो। किण्ण० णील० तित्थयरं जहण्णु० अंतो०। काउ० जह० अंतो०। उक्क० तिण्णि साग० सादिरे०।

§७१. तेउ०-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० पुरिस० भयदु० मणुसगदि० ५ पंचिदि० तेजाक० समचदु० ओरालि० अंगो० वज्जरिस० वण्ण० ४ मणुसाणु० अगु० ४ पसत्थ० तस० ४ सुभग-सुस्सरादेज्ञ० णिमि० तित्थय० उचा० पंचंतरा० जह० अंतो०। थीणगिद्धितिगं० अणंताणुवं० ४ एय०। उक्क० बेसागरोव० सादिरे०। णविर केसिंच जह० एगस०। तिण्णि आयु० देवगदि० ४ जहण्णु० अंतो०। ओरालिय० जह० दसवस्स-सहस्साणि देस्र ० अथवा पलिदोवमं सादि०। उक्क० बेसागरोव० १०

सात तथा १७ सागर प्रमाण क्रमशः पुरुषवेदादिका बन्ध किया, पश्चात् मरण किया। अतः सात तथा सत्रह सागरमें मिथ्यात्व दशाके तीन अन्तर्भुहूर्त कम होते हैं। सातवी पृथ्वीमें ६ अन्तर्भुहूर्त कम होते हैं। सातवी पृथ्वीमें ६ अन्तर्भुहूर्त कम होते हैं। कारण वहाँसे मिथ्यात्वके विना निर्गमन नहीं होता है। मरणके एक अंतर्भुहूर्त शेष रहनेपर मिथ्यात्व गुणस्थानको प्राप्त हुआ। दूसरे अंतर्भुहूर्तमें आयुवन्ध किया, तीसरेमें विश्राम किया, बादमें निर्गमन किया। इस प्रकार पूर्वके तीन और पश्चात्के तीन इस प्रकार ६ अन्तर्भुहूर्त कम तेतीस सागर प्रमाण बन्धकाळ है। (ध० टी० काल० २५९, ३६२)

चार आयुका जघन्य तथा उत्कृष्ट काल अंतर्म हूर्त प्रमाण है। तिर्यचाति, पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक शरीर, औदारिक [ आंगोपांग ] तिर्यचानुपूर्वी, त्रस ४ तथा नीच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है, १७ सागर तथा ७ सागर है। विशेष यह है कि तिर्यचातित्रिकका नीळ तथा कापोत ळेश्यामें साता वेदनीयकी भोंति काळ समझना चाहिये। कृष्ण नीळ ळेश्यामें तीर्थंवर प्रकृतिका जघन्य और उत्कृष्ट अन्तर्मु हूर्त है। कापोत ळेश्यामें जघन्य अन्तर्मु हूर्त उत्कृष्ट साधिक तीन सागर है।

ुंधर. तेजोळेरयामें प ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व,१६ कषाय,पुरुषवेद, मय,जुगुप्सा, मनुष्याति, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस, कार्माण, समचनुरस्रसंख्यान, औदारिक श्रंगोपांग, वज्रवृषम नाराचसंहनन, वर्ण ४, मनुष्यानुपूर्वी, अगुरुछनु ४, प्रशस्त विहायोगिति, त्रस ४, सुमग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, ज्ञ्यात्रेत तथा ५ अन्तरायका जयन्य अन्तर्मु हूर्त है। स्यानगृद्धित्रिक, अनन्तानुबन्धी ४ का जयन्य एक समय, तथा पूर्वोक्त ज्ञानावरणादि सबका उत्कृष्ट बन्धकाळ साधिक दो सागर है। विशेष यह है कि किन्हीं आचार्योंके मतसे उपरोक्त ज्ञयन्य रूपसे अन्तर्मु हूर्त बन्धकाळ वाळी ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंका ज्ञयन्य काळ एक समय प्रमाण है।

विशेषार्थ-एक मिथ्यात्वी कापोत छेरयाके काछक्षयसे तेजोछेश्यावाला हो गया। उसमें अन्तमु हुर्त प्रमाण रहकर सरा। सौधर्म कल्पमें पल्योपसके असंख्यातवें भागसे अधिक दो सागर प्रमाण जीवित रहकर च्युत हुआ। उसकी तेजोछेश्या नष्ट हो गयी। इस प्रकार पूर्वके अन्तमु हुर्ते से अधिक सौधर्म कल्पकी स्थिति प्रमाण कापोतछेश्या रही। इस हिन्दको छक्ष्यमें रखकर मिथ्यात्वादिका उत्कृष्ट बन्धकाछ कहा गया है। (ध० टी० काल० प्र० ४६३)

तीन आयु, देवगति ४ का जघन्य उत्कृष्ट अन्तर्मु हूर्त प्रमाण है। औदारिक इरीरका जघन्य, बन्धकाल कुछ कम १० हजार वर्ष अथवा साधिक पल्य है। उत्कृष्ट साधिक दो सागर सादिरे०। सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतो०।

§७२ पम्माए-पंचणा० णवदंसण० (णा०) मिच्छत्तं सोलसक० पुरिस० भयदुगुं०
मणुसग० पंचिंदि० तेजाक० समचदु० वज्जरिसह० वण्ण० ४ मणुसाणु० अगुरु० ४
पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० णिमि० उचागो० तित्थयरं पंचेंतरा० जह०
५ अंतो०। थीणगिद्धि० अणंताणु० ४ एगसं० ( स०)। उक्क० अद्वारस० सादि०।
णविर केसिंच एगस०। ओरालि० ओरालि० यंगो० जहण्णे० वेसाग० सादिरे०।
उक्क० अद्वारस० सादिरे० सेसं तेउभंगो। णविर एइंदि० आदाव-थावरं णत्थि।

§७३.सुक्काए-पंचणा०छदंसण०(णा०)बारसक०पुरिसवे०भयदु०तेजाकम्म०समचदु० वण्ण० ४ अगु० पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेख० णिमिणं तित्थयरं० उचा० १० पंचंतरा० जह० एग०। धुविगाणं श्रंतो०, उक्क० तेत्तीसं० सादिरे०। थीणगिद्धितिगं अणंताणु० ४ जह० एग०, मिच्छ०श्रंतो०। उक्क० एकत्तीसं०सादि०। दो आयु० सादा-

है। शेषका जघन्य एक समय उत्कृष्ट अन्तर्मु हूर्त है।

§०२. पद्मलेश्या में-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय,पुरुषवेद, भय,जुगुप्सा, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचनुरस्रसंस्थान, वज्रवृपससंहत्तन, वर्ण ४, सनुष्यानुपूर्वी, अगुरुत्व ४, प्रशस्त विद्वायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, उच्चगोत्र, तीर्थंकर और ५ अंतरायों का ज्ञचन्य वंघकाल अंतर्मुहूर्त है। स्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ का ज्ञचन्य एक समय, तथा पूर्वोक्त ज्ञानावरणादि सबका उत्कृष्ट साधिक १८ सागर है। विशेष, उपरोक्त ज्ञानावरणादि प्रकृतियों का ज्ञचन्य काल किन्हीं आचार्यों के मतमें अंतर्मु दूर्वकी जगह एक समय प्रमाण है।

विशेषार्थ—वर्धमान तेजोलेश्यावाला कोई एक मिथ्यात्वी जीव लगने काल्के चीण होने पर पद्मलेश्याबाला हो गया। उसमें अंतर्भु हूर्त रहकर मरा और शतार सहस्नारस्वर्गवासी देवोंमें जाकर पल्योपमके असंस्थातवें भागसे अधिक १८ सागर जीवित रहकर च्युत हुआ, तब पद्मलेश्या नष्ट हो गयी। उसकी अपेक्षा इस लेश्यामें झानावरणादिका उत्कृष्ट बंधकाल कहा है।

भौदारिक शरीर, औदारिक खंगोपांग का जघन्य साधिक दो सागर, उत्कृष्ट साधिक १८ सागर है। शेष प्रकृतियोंका बंधकाल तेजोलेश्याके समान जानना चाहिए । विशेष यह है कि

पद्मिलेश्यामें पकेन्द्रिय, आताप और स्थावरका बंध नहीं है।

६०२. शुक्तलेश्यामें-५ ज्ञानावरण,६ दर्शनावरण, १२ कवाय, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा,तैजस-कार्माण शरीर, समच्तुरस्वसंस्थान, वर्ण ४, अगुरुळघु, प्रशस्तविद्दायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीथकर, उद्योत्र तथा ५ अंतरायोंका जघन्य बंघकाळ एक समय है। ध्रुव प्रकृतियों का जघन्य अंतर्गुहूर्त है। इनका उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है।

विशेषार्थ—एक मनुष्य शुक्छछेश्यासहित अंतर्ग्य हुर्त रहकर मरा और सर्वार्थसिद्धिमें ३३ सागर पर्यन्त शुक्छछेश्यायुक्त रहा । पश्चात् मरण किया । इस प्रकार शुक्लछेश्याका उत्कृष्ट काछ

अंतर्मु हूर्त अधिक तेतीस सागर प्रमाण रहा ( घ० टी० काळ० ३४७, ४७३ )

स्यानगृद्धित्रिक तथा अनंतातुबंधी ४ का जघन्य एक समय, मिथ्यात्वका जघन्य बंधकाल अंतर्मु हुर्त प्रमाण है, तथा इनका उत्कृष्ट साधिक ३१ सागर है। दीणं च ओघं। मणुसग० ओरालिय० ओरालिय० अंगो० मणुसाणु० जह० अङ्घारस० सादिरे०, उक० तेचीसं० । वज्जरिसम० जह० एग०। उक० तेचीसं० । सेसाणं जह० एग०, उक० श्रंतोम्रहुचं।

§७४. भवसिद्धिया ओघं। णवरि अणादिओ अपज्जवसिदो णित्थ।

§७५. खइगं–आभिणि-भंगो । णवरि धुविनाणं जह० त्रंतो०, उक्क० तेचीसं०सादि- ५ रे० । मणुसगदि- पंचगं जह० चदुरासीदि-वस्स-सहस्साणि, उक्क० तेचीसं सागरोवमाणि । सादावे०दो आयु० देवगदि० ४ ओघं ।

ु७६.वेदगसं०—धुविगाणं जह० अंतो०,उक्क०छावद्विसाग०। मणुसगदिपंचगं जह० अंतो०, उक्क० तेत्रीसं सा० । देवगदि० ४ जह० अंतो०, उक्क०तिण्णि-पलिदोवमाणि

विशेषार्थ-एक द्रव्यितंगी मिथ्यादृष्टि साधु मरणके समीपमें अंतमुदूर्त पर्यन्त शुक्छ-लेक्या धारण कर मरा और द्रव्यसंयमके प्रभावसे उपरिम मैवेयकमें शुक्छलेक्या युक्त ३१ सागर की आयुवाला अद्दिमन्द्र हुआ और अपनी स्थिति पूर्ण होने पर उसी च्रण शुक्छलेक्या रिद्दत होकर च्युत हुआ। उसके प्रथम अंतर्भृदूर्त अधिक ३१ सागर प्रमाण बंधकाल होगा। (ध. टी. काल. प्र० ४७२)

दो आयु तथा साता आदिक प्रकृतियोंका बंधकाल ओघके समान है। मनुष्यगति, औदारिक-शारीर, औदारिक अंगोपांग, मनुष्यानुपूर्वीका जघन्य बंधकाल साधिक १८ सागर तथा उत्कृष्ट ३३ सागर है।

विशेषार्थ-यहाँ शतार सहस्रार स्वर्गकी अपेक्षा साधिक १८ सागर कहा है झौर सर्वार्थ-सिद्धिकी अपेक्षा २२ सागर वंधकाछ बताया है।

वज्रवृषभ संहतनका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ३३ सागर है। शेष प्रकृतियोंका जघन्य बंधकाल एक समय और उक्त ष्ट अंतर्भुहूर्त प्रमाण है।

ुष्धः भन्यसिद्धिकों में —ओघके समान है। विशेष, यहाँ श्रानादि श्रानंत रूप मंग नहीं है। ुष्धः चायिकसम्यक्त्व में —आभिनिवोधिक ज्ञानके समान मंग है। विशेष ध्रुव प्रकृतियोंका जघन्य वंधकाळ अंतर्भुहूर्त तथा उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर हैं। मनुष्यगति ५ का जघन्य ८४ हजार वर्ष और उत्कृष्ट-३३ सागर है। साता वेदनीय, २ आयु, देवगति ४ का ओघके समान है।

हुँ पद. वेदकसम्यक्त्वमें ध्रुव प्रकृतियोंका जघन्य बंधकाल अंतर्मृहूर्त, उत्कृष्ट ६६ सागर है। विशेष-वेदकसम्यक्त्वको उत्कृष्ट स्थिति ६६ सागर प्रमाण है। इससे ध्रुव प्रकृतियोंका बंधकाल भी उतना ही कहा है।

मनुष्यगति ५ का जघन्य बंधकाल अंतर्भृहूर्त और उत्कृष्ट ३३ सागर है। देवगति ४ का

<sup>(</sup>१) ''असंजदसम्मादिद्वी केविचरं कालादो होति ? एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोसुहुचं, उक्करसेण तेचीससागरोवमाणि सादिरेयाणि।'''''खहयसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्विप्पहुडि जाव अजोगिकेविल चि ओषं।''–षद् सं०काछ०१४,१५,३१७।

देखणाणि। सेसं ओधिभंगो।

§७७. उनसम०-पंचणा० छदंस० बारसक० पुरिस० भयदुगुं० मणुसगदिपंचगं पंचिदिय० तेजाकम्म० समचदु० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० णिमिणं तित्थयरं उचागो० पंचंत० जहण्णुक० श्रंतो० । सेसाणं पगदीणं जहण्णेण ५ एगसमओ, उक्तस्सेण श्रंतोग्रहुत्तं ।

§७८.सासणे-पंचणा० णवदंसण०(णा०)सोलसक०भयदु० तिण्णिगदि० पंचिंदि० चदुसरी० समचदु० दो-झंगो० वण्ण० ४ तिण्णि-आणुपुव्वि० अगु० ४ पसस्थिन० । तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० णिमिणं णीचुचागो० पंचंतरा० जह० एग०, उक्त० छाव-

जघन्य अंतर्भुहूर्त और उत्कृष्ट कुछ कम तीन पल्य है । शेष प्रकृतियोंका अवधिज्ञानके समान बंधकाळ है।

९७७. उपशामसम्यक्तवमें — ५ ज्ञानावरण, स्यानगृद्धित्रिक के विना ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, मनुष्यगति ५, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वर्ण ४, अगुरुछपु ४, प्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुखर, आदेय, निर्माण, तीर्थ-कर तथा उच्चगोत्र एवं ५ अंतरायोंका जघन्य और उत्कृष्ट बंगकाल अंतर्मुहूर्त प्रमाण है । शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट खंतमुहूर्त है।

विशेषार्थ—असंयतसम्यक्त्वी अथवा देशसंयमीकी अपेक्षा उपशामसम्यक्त्वका जघन्य और उत्कृष्ट काल अंतर्मृहूर्त है। प्रमत्तसंयतसे छेकर उपशांतकषाय वीतरागछदास्थ पर्यंत एक जीवकी अपेक्षा जघन्य काल एक समय है और उत्कृष्ट काल अंतर्मृहूर्त प्रमाण है। (ध. टी. काल ४८२-४८४)

§७८. सासादनसम्यक्त्व में—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६कषाय, भय, जुगुप्सा तीन गति ( नरकगति रिहत ) पंचेन्द्रिय जाति, ४ शरीर, समचतुरस्र संस्थान, दो अंगोपांग, वर्ण ४, तीन आतुपूर्वी, अगुरुतपु ४, प्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, नीच-उच-गीत्र तथा ५ अंतरायोंका ³ज्ञघन्य बंधकाल एक समय और उत्क्रब्ट ६ आवती प्रमाण है।

विशेषार्थ—कोई उपशमसम्यक्त्वी उपशमसम्यक्त्वका एक समय शेष रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुआ, उसकी अपेक्षा सासादनका जघन्य काल एक समय प्रमाण है। कोई उपश्मसम्यक्त्वी उपशमसम्यक्त्वका छह आवळी प्रमाणकाल शेष रहनेपर सासादनमें आ गया। वहाँ छह आवळी-प्रमाण काळ व्यतीत कर मिथ्यात्वमें पहुँचा। इसप्रकार जघन्य बंधकाळ एक समय और छह आवळी कहा है।

<sup>(</sup>१) "उवसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वी सजदासंजदा केवचिरं कालादो होति ? एकजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुतं, उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं । पमत्तसंजदप्यहुद्धि जाव उवसंतकसायवीदरागछदुमत्थात्ति केवचिरं कालादो होतिं ? एकजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं । उक्कस्सेण अंतोमुहुतं ।" -षट् खं० काल० ३१६-२४।

<sup>(</sup>२) ''एकजीवं पडुच जहण्णेण एगसमओ उक्करेण छआवल्यिओ ।'' –षट्०खं०कास्त० ७, ८ ।

लियाओ । तिण्णि-आयु० ओघं । सेसाणं जह० एगस०, उक्क० अंतो०।

\$७९.सम्मामि०—सादासा० चढुणोक० थिरादि-तिण्णि युग० जह० एग०, उक्क० श्रंतो०। सेसाणं जहण्णु० श्रंतो०।

९८०. सण्णि०-धुविगाणं जह० खुदाम०, उक्क० सागरीवमसदपुषत्तं । सेसं पंचिंदियपञ्जत्तमंगो । णवरि सादि ओधिमंगो ।

्रदश्यसण्णीसु-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक०भयदु० तेजाकम्म० वण्ण० ४ अगुरु० णिमिणं पंचंतरा० जह० खुद्धाभ० । उक्क० अणंतकालं, असंखे० । चदु-आयु० तिरिक्खगदि-तिगं ओरालि० ओषं० । सेसाणं जह० एग०, उक्क० ब्रंतो० ।

तीन त्रायुका ओघके समान काल है। विशेष-यहाँ नरकायुका बंध नहीं होता है। शेष प्रकृतियोंका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त है।

ुँ७९. सम्यक्मिथ्याद्दिन्ने— साता, असाता वेदनीय, ४ नोकषाय, स्थिरादि तीन युगळका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त बन्धकाळ है। शेष प्रकृतियोंका जधन्य तथा उत्कृष्ट बन्धकाळ अन्तर्भुहूर्त प्रमाण है।

विशेषार्थ—कोई मिथ्यात्वी विशुद्ध परिणामयुक्त हो मिश्र गुणस्थानमें सर्वळ यु अन्तर्मुहूर्तै रहकर चतुर्थ गुणस्थानमें चळा गया, अथवा कोई वेदकसम्यक्त्वी संक्छेशवश मिश्र गुणस्थानी हुआ, वहाँ सर्वळ यु अन्तर्मुहूर्ते काळ व्यतीत कर पुनः संक्छेशवश मिश्र्यात्वी हुआ। इसी प्रकार कोई मिथ्यात्वी विशुद्ध परिणाम-युक्त हो उत्कुट्ट अंतर्मुहूर्त-प्रमाण मिश्र गुणस्थानी रहा, बादमें मिथ्यात्वी हो गया अथवा कोई वेदकसम्यक्त्वी संक्छेशवश मिश्र गुणस्थानमें उत्कुट्ट अन्तर्मुहूर्त-प्रमाण काळ व्यतीत करके पुनः अविरतसम्यक्त्वी हो गया। इनकी अपेक्षा मिश्र गुणस्थानका जघन्य, उत्कृष्ट काल अन्तर्मुहूर्त कहा है।

\$८०. संज्ञी में—'' ध्रुव प्रकृतियोंका जघन्य बन्धकाल क्षुद्रभवग्रहण-प्रमाण है, उत्कृष्ट शत-पृथक्त सागर है। शेष प्रकृतियोंका पंचेन्द्रिय पर्याप्तकके समान भङ्ग है। विशेष यह है कि साता

वेदनीय में अवधिज्ञानके समान भङ्ग जानना चाहिए।

§८१ः असंज्ञीमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, भिश्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुळघु, निर्माण, तथा ४ अन्तरायोंका जघन्य क्षुद्रभवष्रहण, उत्कृष्ट अनन्तकाळ असंख्यात पुद्गळपरावर्तन हैं । चार आयु, तिर्यंचगति-त्रिक, औदारिक झरीरका बन्ध-काल ओघवत् जानना चाहिए। दोष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अन्तर्सुहूर्त प्रमाण है।

<sup>(</sup>१)''एराजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहुत्तं उक्कस्सेण सागरोवमसदपुषत्तं ।''-षट् खं काळ० ३३०-३२। ''तं जघा एगो असण्णितंणीसु उप्पण्णो सागरोवमसदपुषत्तं तत्थेव भिमय पुणो असण्णितं गदो ।''-घ० टी० काल० प्र॰ ४८५।

<sup>(</sup>२) "एपाजीवं पडुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं उक्करतेण अणंतकालमतंखेजपोगालपरियष्टं ।
-षद. खं०काल० ३३५-३६।"तं जधा-एगो सण्णी मिच्छादिट्दी असण्णी होदूण आवलियाए असंखेजदि-भागमेचगोग्गलपरियद्दी तत्य परियद्दूण सण्णितं गदो ।"-ष० दी० काल० ४८६।

्रद्रः, आहारगे०-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलक० भयदु० तिरिक्खगदिओरालिय० तेजाकम्म० वण्ण० ४ तिरिक्खगदिपा० अगु० उप० णिमिणं णीचा०
पंचतं० जह० एग०। मिच्छत्तस्स खुद्धाभवग्गहणं तिसमऊणं। उक्क० झंगुलस्स
[असंखेज्जदिभागो] असंखेजाओ ओसप्पिणि-उस्सप्पिणीओ। तित्थय० जह० एग०,
५ उक्क० तेत्रीसं सागरो० सादिरे०। सेसा ओघं०।

§८३. अणाहार० कम्मइग-भंगो ।

एवं कालं समत्तं ।



ु८२. ब्याहारकोंमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तियंचगित, श्रीदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, तियंचगित प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुळघु, वपघात, तियंचगित, श्रीदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, तियंचगित प्रायोग्यानुपूर्वी, अगुरुळघु, वपघात, तिर्माण, नीचगोत्र, ५ अंतरायोंका वन्धकाळ जघन्य एक समय है। मिथ्यात्व का तीन समय कम खुद्रभवम्रहण प्रमाण है। इनका उत्कृष्ट काळ अङ्गुळका [असंख्यातवां भाग ] तथा असंख्यात उत्कृष्टि साथिक ३३ सागर है। शेष प्रकृतियोंका ओघवत् जागता चाहिए।

§८३. <sup>२</sup>अनाहारकोंमें —कार्माण काययोगके समान जानना चाहिए।

इसप्रकार ( एक जीवकी अपेक्षा ) बन्धकालका वर्णन समाप्त हुआ ।



<sup>(</sup>१) "आहाराणुवादेण-एगजीवं पडुच्च जहणोण अंतोमुहुत्तं, उक्तस्तेण अंगुलस्त असंखेजदिभागो असंखेजासंखेजाओ ओसप्पिणिउस्सिप्पणी।"-षट्खं० का० ३३८-३९ ।

<sup>(</sup>२) "अणाहारेसु " कम्महयकायजोगिमंगो।" पट खं का० ३४१।

# [ अंतराणुगमपरूवणा ]

§⊏४. अंतराणुगमे दुविहो णिदेसी ओघेण आदेसेण य ।

्रुट्य. तत्थ ओघेण-पंचणाणावरण-छदंसणावरण-सादासाद-चदुसंजलण-पु-रिसवेद-इस्स-रिद-अरिद-सोग-भय-दुगुंच्छा-पंचिदिय-तेजाकम्मइय-समचदुरससंठाण-घणण० ४ अगुरु० ४ पसत्थिविद्यायगिद-तस० ४ थिरादि-दोण्णि-युगल-सुभग-सुस्सर- ५ आदेज्ज-णिमिण-तित्थयर-पंचंतराइयाणं बंधंतरं केवचिरं कालादो होदि १ जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं । णविर णिद्दा-पचला जहण्णुकस्सेण अंतोम्रहुत्तं । थीणगिद्धितिगं मिच्छत्तं अणंताणुबं० ४ जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं । उक्कस्सेण बेछाविद्द-सागरोवमाणि देम्रणाणि । अद्वकसाय जह० अंतोम्रहुत्तं, उक्कस्सेण पुन्वकोडिदेम्रणा ।

### [अन्तरानुगम]

६८४ अन्तरानुगममें यहां(एक जीवकी अपेका)ओघ और आदेशसे दो प्रकारका निर्देश करते हैं। 
६८५ ओघसे—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, साता-असाता वेदनीय, ४ संब्वळन, पुरुषवेद, 
हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुप्सा, पंचेंद्रिय जाित, तैजस, कार्माण, समचतुरस्र संस्थान, 
वर्णचतुरुक, अगुक्तुषु ४, प्रशस्तिवहायोगित, त्रस ४, स्थिरािद २ युगळ, सुभग, सुस्वर, आदेय, 
निर्माण, तीर्थं कर और ५ अंतरायके बंधका अंतर कितने काल पर्यन्त होता है १ जचन्यसे एक 
समय, उत्कृष्टसे अन्तर्भेहत्ते है। विशेष यह है कि-निद्रा और प्रचळाका जघन्य और उत्कृष्ट अंतर 
अंतर्भृद्धते है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुबंधी चारका जघन्य अन्तर्भुहूर्त, उत्कृष्ट 
कुळ कम दो छथासठ सागर है।

विशेषार्थ—कोई एक तिर्यंच या मनुष्य चौदद सागर स्थितिवाले छान्तव, कापिष्ठ देवों में उत्पन्न हुआ। वहां एक सागरोपम काठ विताकर द्वितीय सागरोपमके आरंभमें सम्यक्त्वको प्राप्त हुआ, तथा तेरह सागर काल सम्यक्त्व सिहत व्यतीत कर भरा और मनुष्य हुआ। वहां संयम अथवा संयमासंयमका पालनकर इस मनुष्यभव सम्बंधी आयुसे कम वाईस सागर वाळे आरण, अव्युत कल्पमें उत्पन्न हुआ। वहांसे मरकर पुनः मनुष्य हुआ। संयमको पाळन वर उपिम प्रवेचकमें उत्पन्न हुआ और मनुष्य आयुसे न्यून इकतीस सागरकी आयु प्राप्त की। वहां अंतर्मुहूर्त कम छथासठ सागर काळके चरम समयमें मिश्र गुणस्थानवाळा हुआ। अंतर्मुहूर्त विश्राम कर पुनः सम्यक्त्वो हुआ। विश्राम छे, चयकर मनुष्य हुआ। संयम या संयमासंयमको पालन कर इस मनुष्य भव की आयुसे न्यून बीस सागरकी आयुवाले आनत-प्राणत देवों में उत्पन्न होकर पुनः यथाकमसे मनुष्यायुसे कम वाईस तथा चौबीस सागरके देवोंमें उत्पन्न होकर अंतर्मुहूर्त कम दो छथासठ सागर कालके अन्तिम समयमें मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ। इसप्रकार अंतर्मुहूर्त कम दो छथासठ सागर अर्थात् एकसौ बत्तीस सागर काळ प्रमाण अंतर हुआ। यह कम अव्युत्पन्न छोगोंको समझानेको कहा है। परमार्थ-दृष्टिसे किसी भी तरह छथासठ सागरका काळ पूर्ण किया जा सकता है। (धें ठटी०अंतरा०प्ट०६७)

प्रत्याख्यानावरण तथा अप्रत्याख्यानावरण रूप आठ कषायका जघन्य अंतर्ग्रहूर्त, उत्कृष्ट

इत्थिवेदाणं जह० एगस०, उक्क० वेच्छावद्वि–सागरोवमाणि सादिरेयाणि। णउंसक० पंचसंठा० पंचसंघ० अप्पसत्यवि० दूभग-दुस्सर–अणादे० णीचागो० जह० एग०, उक्क० बेछावद्विसागरो० सादिरे० तिण्णि पलिदोवमाणि देखणाणि । णिरय-मणुस-देवायु० जह० अंतो०, उक्क० अणंतकालमसंखेज्जा पोग्गलपरियद्वा । तिरिक्खायु० प्र जहरू अंतोर्क, उक्कर सागरोवमसदपुधत्तं । णिरयगदि-देवगदिरु वेउन्विर वेउच्वि० अंगो० दोआणुपु० जह० एगस०, उक्क० अणंतकालमसंखेज्ज० । तिरिक्खगदि॰ तिरिक्खगदिपाओ॰ उज्जोव॰ जह० एग०, उक्क० तेवद्विसागरोवम-सदः । मणुसगदि-मणुसाणुः उचागोः जहः एगः उक्कः असंखेज्जा लोगा । चदुः जादि-आदाव-थावरादि० ४ जह० एग०, उक्क० पंचासीदिसागरोवमसदपुधर्च । १० ओरालिय० ओरालिय० अंगो० वज्जरिसह० जह० एग०, उक्क० तिण्णि पलिदो० सादिरे । [आहार ] आहार व्यंगी वह वंती , उक्क अद्वरीग्गल देखणा।

कुछ कम एक कोटि पूर्व है।

विशेषार्थ-मोहनीयकी अट्टाईस प्रकृतियोंकी सत्तावाला कोई जीव मनुष्य उत्पन्न हुआ। गर्भसे आठ वर्ष पूर्ण होनेपर वेदकसम्यक्त्वी हो, सकलसंयम को प्राप्त हुआ। अंतर्सुहूर्तके पश्चात् मिथ्यात्वी हो गया। पश्चात् एक कोटि पूर्वके अंतमें बढायुष्क होकर पुनः सकछसंयमी हुआ ख्रौर मरण किया। इसप्रकार सकलसंयमकी अपेत्ता देशोन एक कोटि पूर्वकाळ कषायाष्टक का अंतर कहलाया।

स्त्रीवेदका अंतर जवन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ अधिक एकसौ बत्तीस सागर है। नपुंसक वेद, ५ संस्थान, ५ संहनन, अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भंग, दुस्वर, अनादेय, नीचगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ अधिक एकसौ वत्तीस सागर किंचित् न्यून तीन पल्य प्रमाण है। नरक-मनुष्य-देवायुका जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट अनन्नकाल असंख्यात पुद्गलपरावर्तन है । तिर्य-चायुका जघन्य अन्तर्भृहूर्त, ब्स्कृष्ट शतसागरपृथक्त्व है। नरकगति, देवगति, वैकियिक इारीर, बैक्कियिक अंगोपांग, नरक देवानुपूर्वीका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अनन्तकाल-असं-ख्यात पुद्गळपरावर्तन है । तिर्थंचगति, तिर्थं चगत्यातुपूर्वी, उद्योतका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट त्रेसठसौ सागरपृथक्त्व है। मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी ख्रौर उच्चगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट असंख्यात लोक प्रमाण है। ४जाति, आताप, स्थावरादि ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट पश्चासी-सौ सागरपृथक्त्व प्रमाण है। श्रौदारिक शरीर, श्रौदारिक श्रंगोपांग, वज्रवृषभ संहनन का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ अधिक तीन पल्य है । [आहारक शरीर ] आहारक अंगोपांग का जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम अर्थपुद्रलपरावर्तन है ।

विशेषार्थ-एक अनादि मिथ्यादृष्टिजीवने अधःकरण, अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण रूप तीन करण करके उपशमसम्यक्त्व तथा अप्रमत्त गुणस्थानको एक साथ प्राप्त होकर अनन्त संसारका छेद करके अर्थपुद्गालपरिवर्तन मात्र किया । इस अप्रमत्त गुणस्थानमें अंतर्मुहूर्त रहकर प्रमत्त हुआ और अंतरको प्राप्त होकर मिश्यात्वके साथ अर्थपुर्गळपरावर्तन काल व्यतीत §८६,आदेसेण-णेरइएसु पंचणाणावरण-छदंसणावरण-बारसकसाय-भय-दुगुंच्छापंचिदिय-ओरालिय-तेजाकम्मइय-ओरालियसरीरऋंगोवंग-वणण०४ अगु० ४ तस० ४
णिमिणं तित्थयरं पंचंतराइयाणं णित्थ ऋंतरं । थीणिगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणुवधि०
४ जह० ऋंतोस्रहुत्तं, उक्क० तेत्तीसं० देख्या । सादासा० पुरिस० चदुणोक० समचदु०
वज्जिरिसमसं० पसत्थवि० थिरादि-दोण्णि-युगल-सुमग-सुस्सर-आदेज्जाणं जह० एग ५
समओ, उक्क० ऋंतोस्रहुत्तं। इत्थिवेद-णाबुंसयवेद-दोगिदि० पंचसंठा० वंचसं० दोआयु०

कर श्रंतिम भवमें सम्यक्त्व अथवा देशसंयमको प्राप्त कर दर्शन-मोहनीय ३ और अनन्तानुवंधी ४ अर्थात् ७ प्रकृतियोंका क्षय करके अप्रमत्तसंयत होगया। इसप्रकार श्रप्रमत्तसंयतका अनन्तर काल उपल्डच हुआ। पुनः प्रमत्त, श्रप्रमत्त गुणस्थानमें हजारों वार परावर्तन करके श्रप्रमत्तसंयत हुआ। पुनः अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण, सूक्ष्मसांपराय, क्षीणकषाय, सयोगकेवली अयोगकेवली होकर निर्वाणको प्राप्त हुआ। इसप्रकार दस अंतर्भुहूतोंसे कम अर्धपुद्गलपिर-वर्तन काल अप्रमत्तसंयतका उत्कृष्ट श्रंतर है। यही श्रंतर आहारक द्विकके बंधके विषयमें होगा। कारण, आहारक द्विकके बंध अप्रमत्तसंयतका वर्ष अप्रमत्तसंयतमें होता है। (ध०टी०श्रंतरा०पृ०१७)

§८६. आदेशसे—नरकगितमें—पांच ज्ञानावरण, छह दर्शनावरण, बारह कषाय, भय, जुगुप्सा पंचेंद्रिय जाति, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, औदारिकशरीर खंगोपांग, वर्ण चार, अगुरु-छष्ठ चार, त्रस चार, निर्माण, तोर्थंकर और पांच अंतरायोंके बंधका अंतर नहीं है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुबंधी चार का जघन्य खंतर्भुहूर्ते, उत्कृष्ट कुछ कम तेतीस सागर है।

विशेषार्थ — मोहनीय कर्म की अहाईस प्रकृतियों की सत्तावाला कोई मनुष्य या तिर्यंच नीचे सातवीं पृथ्वीके नारिकयों में पैदा हुआ। छहीं पर्याप्तियों को पूर्ण कर (१) विश्राम ते (२) विश्राह्य हो (३) वेदकसम्यक्त्वको प्राप्त कर अल्प आयुक्ते रहने पर अंतरको प्राप्त हो, मिध्यात्व को पुनः प्राप्त हुआ (४) पुनः तिर्यंच आयुक्ते बांघकर (५) विश्राम लेकर (६) निकला। इसप्रकार छह अंतर्ग्रहूर्त कम तेतीस सागर प्रमाण काल मिथ्यात्वके अंतरका है। यही अंतर स्त्यानगृद्धित्रिक और अनन्तानुवंघी चारका भी होगा। इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार है—

एक मिथ्यात्वी मनुष्य या तिर्थेच सप्तम नरकमें उत्पन्न हुआ। उसने छह पर्याप्तियोंको पूर्णे करके, विश्रामछे, उपशमसम्यक्त्वको उत्पन्न किया। पुनः सासादनको प्राप्त कर मिथ्यात्वी बंना। आयुक्ते अंतमें मिथ्यात्वको बांधकर विशुद्ध हो उपशमसम्यक्त्वी हुआ और उसके कालका एक समय शेष रहने पर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुआ। पुनः मिथ्यात्वमें अंतर्भेहूर्त विश्राम कर मरण कर निकला। इसप्रकार समय अधिक पांच अंतर्भुहूर्तसे कम तेतीस सागरोपम सासादन का अंतर हुआ। यही बात अनंतातुषंधो स्त्यानगृद्धित्रिकमें जानना चाहिए।

( घ॰टी॰पु॰५, पृ॰२३ तथा २६ )

साता-असाता वेदनीय, पुरुषवेद, चार नोकषाय, समचतुरस्न संस्थान, वज्जवृषभसंहनन, प्रशस्त विहायोगति, स्थिरादि दो युगल, सुभग, सुस्वर, आदेयका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्सुहुर्त है। स्त्रीवेद, नपुंसकवेद, दो गति, पांच संस्थान, पांच संहनन, दो आयु, अप्रशस्त

अप्पसत्थवि० उज्जोवं दूमग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचुचागोदाणं जह० एगस०, उक्क० तेत्तीसं० देखणा । दो आयु० जह० श्रंतो०, उक्क० छम्मासं देखणा । एवं पढमादि याव छद्विति । धुविगाणं तित्थयरं णत्थि अंतरं । साददंड० ओघं । णवरि मणुस० मणु-सगदिपाओग्गाणुपुन्त्रि-उचागोदं पनिद्वस्स । सेसं णिरयोघं । णवरि अप्पप्पणो द्विदी ५ भाणिदव्या । सत्तमाए पुटवीए णिरयोघं । णवरि दोगदि-दो आणुपुव्वि-दोगोदं० जह० अंतो०. उक्क० तेत्तीसं०देखणा ।

§८७,तिरिक्खेसु–पंचणा० छदंसण० अद्वकसाय-भय-दुर्गुच्छा-तेजा-कम्म० वण्ण०४ अगु० उपघाद-णिमिणं पचंतराइयाणं णत्थि त्र्यंतरं । श्रीणगिद्धि ३ मिच्छत्त-अणंताणु० ४ जह॰त्रंतो॰, उक्क॰तिण्णि पलिदो॰देखणाणि । एवं इत्थिवेदस्स । णवरि जह॰एगस॰। विहायोगित, उद्योत. दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, नीच, उच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम तेतीस सागर है। दो आयु का जधन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम छह माह है।

विशेषार्थ-नारिक्यों में मुज्यमान आयु के अधिक से अधिक छह माह और कमसेकम अंतर्मुहूत शेष रहनेपर आगामी बध्यमान मनुष्य-तिर्यंच आयुका बंघ होता है । किसी जीवने छह महीने जीवन शेष रहने पर प्रथम अंतर्मुहूर्तमें नरकगितमें परभवकी आधुका बंब किया और पश्चात् मरणसमयमें पुनः बंध किया । इसप्रकार उत्कृष्ट अंतर होगा ।

इसप्रकार प्रथमसे छठवी पृथिवी पर्यंत जानना चाहिए । यहां ध्रुव प्रकृतियों तथा

तीर्थंकर का अंतर नहीं है।

विशेषार्थ-यहां तीर्थंकर प्रकृतिको अंतर रहित कहनेसे प्रतीत होता है कि नरकगतिमें कोई न कोई तीर्थंकर प्रकृतिका बंघक अवदय पाया जायगा । यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि तीर्थं -कर प्रकृति बाढा जीव मिथ्यात्व-सहित मरण कर मेघा नामकी तीसरी पृथ्वीसे नीचे नहीं जाता ।

सातादण्डकका ओघके समान अर्थात् जघन्य एक समय, उन्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है। मनुष्यगति,

मनुष्यगत्यानुपूर्वी और उच्चगोत्रमें विशेष जानना चाहिए ।

े शेष प्रकृतियों में नारिकयों के ओचके समान है। विशेष यह है कि यहां प्रत्येक नरक की अपनी-अपनी स्थिति-समान अंतर जानना चाहिए। सातवी पृथ्वीमें सामान्य नरकके समान अंतर है। इतना विशेष है कि दो गति, दो आतुपूर्वी, दो गोत्रका जघन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट क्रछकम तेतीस सागर है।

§८७. तिर्थच गतिमें — ५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय,भय, जुगुप्सा∙तैजस, कार्माण, वर्णचतुष्क, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण और ४ अंतरायोंका श्रंतर नहीं है। स्यानगृद्धि-त्रिक, मिथ्यात्व और अनन्तानुवंधी ४ का जयन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट कुछकम तीन पल्य है । इसी प्रकार स्त्रीवेदका अंतर समझना चाहिए। विशेष यह है कि यहां जघन्य एक समय (और उत्कृष्ट कुछकम तीन पल्य ) है।

<sup>(</sup>१) "पदमादि जाव सत्तमीए पुढवीए णेरइएसुमिच्छादिट्टि-असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केवचिरं काळा-दो होदि ? एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहुर्च, उक्कस्सेण सागरोवमं, तिण्णि, सत्त,दस, सत्तारस, बावीस, तेत्तीसं सागरोवमाणि देस्णाणि''—षट्खं० अन्तरा० २८-३०।

सादासाद-पंचणोक ० पंचिदि० समचदु० परघादुस्सास-पसत्थवि० तस० ४ थिरादिदोण्णि-युगल-सुभग-सुस्सर-आदेज्जाणं जह० एग०, उक्क० अंतोम्रहुत्तं । अपन्चक्खाणावरण ४-णवुंस०तिरिक्खगदि-चदुजादि-ओरालिय० पंचसंठा०-ओरालियअंगोवंगछसंघडण-तिरिक्खाणु०-आदा०-उज्जोव -अप्पसत्थवि०-थावरादि० ४-दूभग-दुस्सरअणादेज्ज-णीचागोदाणं जह० एगसमओ । अपचक्खाणा० ४ जह० अंतो०, उक्क० ५
पुन्वकोडिदेस्चणा । तिण्णि आयु० जह० अंतो०, उक्क० पुन्वकोडितिभागं देस्चणा ।
तिरिक्खायु० जह० अंतो०, उक्क० पुन्वकोडिसादिरे० । वेउन्वियङक्क० जह० एग०,
उक्क० अणंतकालमसंखेज्जपोग्गलपरियञ्चं । मणुसगदि-मणुसाणु० उचागोदाणं ओघं ।
पंचिदिय-तिरिक्ख तिग० धुविगाणं णिरथ अंतरं । थीणगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणु०

विशेषार्थ—एक मनुष्य या तिर्यंच, श्रद्धाईस मोहनीयकी प्रकृतियोंकी सत्ता वाला तीन पल्यकी श्रायुवाले मुर्गो, बन्दर आदिमें उत्पन्न हुआ। दो माह गर्भमें रहकर बाहर निकला। यहाँ आवार्य-परंपरागत दिच्चिए—प्रतिपत्तिके श्रनुसार ऐसा उपदेश है कि तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुआ जीव दो माह श्रोर मुहूर्तपृथक्तके अपर सम्यक्तको प्राप्त हुआ। उत्तर-प्रतिपत्तिके अनुसार तिर्यंचोंमें उत्पन्न हुआ जीव तीन पत्त तीन दिन और अंतर्मुहूर्तके अपर सम्यक्तको प्राप्त होता है। पश्चात् आयुक्ते अन्तमें मिथ्यात्वको प्राप्तकर मरण किया। इस प्रकार श्रादिके मुहूर्त-प्रथक्तको अधिक दो मासोंसे और आयुके श्रंतमें उपखब्ध दो श्रंतमुँहर्तौंसे न्यून तीन पल्योपम काल मिथ्यात्वका उत्कृष्ट अंतर है। (ध० टी० अन्तरा० पृ० ३२)

साता-असाता वेदनीय, ४नोकवाय, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्रसंस्थान, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विद्यायोगित,त्रसचतुष्क, स्थिरादि दो युगळ, सुभग, सुस्तर, आदेयका अंतर जघन्य एकसमय, ज्व्ह्य अंतर्मुहूर्त है। अप्रत्याख्यानावरण ४, नमुंसकवेद, तिर्यचगित,चार जाति, औदारिकशरीर, ५ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संह्यन, तिर्यचातुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्तविद्यायोगित, स्थावरादिचतुष्क, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और निच्चोत्र का अंतर जघन्य एक समय है।

अप्रत्याव्याख्यानावरण ४ का जघन्य अंतर्भुहूर्त और उत्कृष्ट कुछ कम एक कोटिपूर्व है।

विशेषार्थ—कोई मिथ्यात्वीजीव संझी पंचेन्द्रिय सम्मूर्छन पर्याप्तक एक कोटिपूर्वकी आयुवाले तिर्यंच में उत्पन्न हुआ। छहीं पर्याप्तियोंको पूर्णकर विश्रासले विश्रुद्ध हो वेदक सम्यक्त्व तथा संयमासंयमको प्राप्त किया। मरणसमय अप्रत्याख्यानावरण ४ का बंघ होनेसे देशसंयमसे ज्युत हो गया। उसके एक कोटि पूर्वमें कुछ कम कालपर्यन्त अप्रत्याख्यानावरण ४ का ब्रंतर होगा।

तीन आयुका जघन्य श्रंतर्भुहूते श्रौर उत्कृष्ट श्रन्तर कुछ कम एक कोटि पूर्वके तीन मागोंमें से एक भाग प्रमाण है। तिशंचायुका जघन्य अंतर्भुहूते, उत्कृष्ट कुछ श्रधिक एक कोटिपूर्व है। वैकियिकषट्कका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अनंतकाल, असंख्यात पद्गलपरिवर्तन है। मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी और उद्यगोत्रका ओघके समान जानना चाहिए।

पंचेन्द्रिय-तिर्थेच,पंचेन्द्रिय तिर्थेच पर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्थेच योनिमितीमें — धुव प्रकृतियों का अंतर नहीं है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुवंधो ४ का जघन्य अंतर्भुहूर्त तथा

४ जह० श्रंतोम्रहुत्तं, इत्थिवेदस्स जह० एग०, उक्क० तिण्णि पलिदोवमाणि देख्रणाणि । सादासादं पंचणोक० देवगदि० ४ पंचिंदि० समचदु० परघादुस्सास-पसत्थवि०-तस० ४ थिरादिदोण्णि-युगल-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-उचागोदाणं जह० एगस०, उक्क० अंतोम्रहुत्तं । अपचनस्वाणा० ४ जह० अंतो०, उक० पुट्यकोडिदेसूणा । णवुंसयवेद-प्र तिगदि-चदुजादि-ओरालियसरीर-पंचसंठाण-ओरालियअंगोवंग-छस्संघड० आणुपुच्चि-अप्पसत्थवि० आदाउज्जोव-थावरादि० ४ दूमग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचा-गोदाणं जह० एगस०, उक० पुव्यकोडिदेस्रणा । आयु-चत्तारि तिरिक्खोयं ।

§८८,पंचिंदिय–तिरिक्स–अपज्जत्त०–पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भय-दुगुं ॰ ओराल्यि-तेजाक ॰ वण्ण ॰ ४ अगु ॰ उपघाद-णिमिणं पंचंतराइयाणं णत्थि अंतरं । १० सादासाद० सत्तणोक० दोगदि-पंचजादि-छसंठा०-ओरालिय० अंगो० छसंघडण-दोआणुपु॰ परघादुस्सास-आदा-उज्जोव-दोविहायगदि-तसादिदस-युगल-णीचुचा-गोदाणं जह० एग०, उक्क० अंतोम्रहुत्तं । दोआयु० जहण्णुकस्सं अंतोम्रहुत्तं । एवं सव्य-

स्त्रीवेदका जघन्य एक समय तथा इन सबका उत्कृष्ट कुछ कम ३ पत्य है।

विश्लोषार्थ-मोहनीय कर्म की २८ प्रकृतियोंकी सत्ता रखनेवाले तिर्यंच अथवा मनुष्य तीन वल्योपमकी आयुवाले पंचेन्द्रिय तिर्थंचत्रिक कुक्कुट, मर्कट आदिमें उत्पन्न हुए वा दो माह गर्भमें रहकर निकले। मुहूर्तपृथक्त्वसे विशुद्ध होकर वेदकसम्यक्त्वको प्राप्त हुए और आयुके अंतमें आगामी आयुक्तो बांधकर मिथ्यात्व-सहित मरण किया। पुनः इसप्रकार हो अंतर्मुहूर्तीसे तथा मुहूर्तपृथक्त्वसे श्राधिक दो मासोंसे न्यून तीन पत्योपम काळ तीनों प्रकारके तिर्यंच मिश्यादृष्टियोंका ज्त्कृष्ट अंतर होता है।। यही अंतर मिश्यात्व आदिका भी है।

साता-असाता वेदनीय, ५ नोकषाय, देवगति ४, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्रसंस्थान, परचात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगित, त्रस ४, स्थिरादि दो युगळ, सुभग, सुस्वर, आदेय, और उच्चगोत्रका जघन्य एक समय और उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है। अप्रत्याख्यानावरण ४ का जघन्य

अंतर्मुहर्त, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्व कोटि है।

नपुंसकवेद, देवगतिके विना ३ गति, ४ जाति, औदारिक शरीर, पांच संस्थान,औदारिक अंगोपांग, छह संहत्तन, ३ आनुपूर्वी, अप्रशस्तविहायोगति, आताप, उद्योत, स्थावरादि ४, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय और नीचगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकोटि है। चार आयुका तिर्यंचोंके ओघ समान है।

§८८. पंचेन्द्रिय तिर्थंच लट्यपर्याप्तकमें-५ ज्ञानावरण, ९दर्शनावरण, मिश्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, औदारिक-तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुछघु, खपघात, निर्माण और पंच अंतरायाँका अंतर नहीं है। साता-असाता वेदनीय, ७ नोकषाय, २ गति ( मनुष्य-तिर्यंचगति ) ५ जाति ६ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनत, दो आनुपूर्वी, परघात, उच्छवास, आताप, ड्योत, दो विहायोगति, त्रसादि-दस-युगल, नीच-उच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट त्रंतर्मु-हुते है । दो आयुका जघन्य तथा उत्कृष्ट श्रंतर्मुहूते है ।

## अपन्जत्ताणं तसाणं थावराणं च ।

्रुट्.मणुस०३-पंचणा० छदंसण०चदुसंज० मयदुगुं०तेजाकम्म०वण्ण०४ अगुरु० उप० णिमिण० तित्थयर-पंचंतराइयाणं जहण्णुकस्सं अंतोम्रहुत्तं । थीणगिद्धितिग्− दंडओ इत्थिदंडओ साददंडओ णवुंसदंडओ आयुदंडओ पंचिदिय-तिरिक्ख-पज्जत्त-भंगो । णविर मणुसाणु० जह० अंतो०, उक्क० पुव्वकोडिसादिरेयं । आहारदुगं ५ जह० अंतो०, उक्क० पुव्वकोडिसादिरेयं ।

§९०.देवेसु-पंचणा० छदंसणा० वारसक० भयदुगुं० ओरालिय०तेजाकम्म०वण्ण० ४ अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय-णिमिणं तित्थयरं पंचंतराइयाणं णित्थ अंतरं। थीण-गिद्धितगं मिच्छत्तं अणंताणु० ४ जह० अंतो०। इत्थि० णवंसक० पंचसंटा० जह० एग०, उक्क० अद्वारस-सागरोवमाणि सादिरेयाणि। एइंदिय-आदाव-थावराणं जह० १० एग०, उक्क० वे साग० सादिरे०। एवं सन्बदेवेसु अप्पप्पणो द्विदिअंतरं कादन्वं।

सभी अपर्याप्तक त्रस-स्थावरोंका इसी प्रकार अंतर समझना चाहिए।

्रै८९. मनुष्य-सामान्य, मनुष्यपर्याप्तक, मनुष्यिनी में-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्खु, उपघात, निर्माण, तीर्थंकर और ५ अंतरायोंका जघन्य, उत्कृष्ट अन्तर अंतर्भृहूर्त है । स्यानगृद्धित्रिक−दंडक, स्नीदंडक, सातादंडक, नपुंसकदंडक,आयुदंडकमें पंचेन्द्रिय-तिर्थञ्च-पर्याप्तकके समान अंतर है । विशेष, मनुष्यानुपूर्वीका जघन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट साधिक पूर्वकोटि है ।

आहारकद्विकका जघन्य अन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्ट पूर्वकोटिपृथक्त्व है।

विशेषार्थ—२८ मोहनीयकी प्रकृतियोंकी सत्तावाळा अन्य गतियोंसे आकर कोई जीव मनुष्य हुआ। गर्भको आदि ळेकर प्रवर्षका हुआ। सम्यक्त एवं अप्रमत्त गुणस्थानको एक साथ प्राप्त हुआ। (१) पुनः प्रमत्तसंयत हो अंतरको प्राप्त हुआ और ४८ पूर्वकोटियां परिश्रमण कर अंतिम पूर्वकोटिमें देवायुको बांधता हुआ अप्रमत्तसंयत हो गया। (२) इसप्रकार अंतर प्राप्त हुआ। तत्तप्रधात् प्रमत्तसंयत होकर (३) मरा और देव हुआ। ऐसे तीन अंतर्भुहूतोंसे अधिक आठ वर्षोंसे कम ४८ पूर्वकोटियाँ उत्कृष्ट अंतर होता है। (४० टी० अंत० पृ० ५२)

आहारकद्विकके वंधक अप्रमत्तगुणस्थानवर्ती होते हैं । इसकारण यह वर्णन-क्रम उसमें भी सुघटित होता है ।

§९०. देवगितमें — ५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कथाय, भय, जुगुस्स, औदारिक-शरीर, तैजस-कार्माण शरीर, वर्णचतुष्क, अगुरुळ्छु ४, बादर, पर्याप्तक, प्रत्येक, निर्माण, तीर्थंकर और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। स्यानगृद्धित्रिक, मिध्याल, अनन्तानुबंधी ४ का जघन्य अंत-मुंहूर्त है। स्त्रीवेद, नपुंसकवेद तथा पांच संस्थानका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक १८ सागर है। एकेन्द्रिय, आताप और स्थावरका जघन्य एक समय अंतर है, उत्कृष्ट कुळ अधिक दो सागर है। इसीप्रकार सम्पूर्ण देवों में अपनी २ स्थितिका अंतर छगाना चाहिए। ्रष्ट्रंदिएसु पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्तं सोलसक० भयदुगुं० ओरालियतेजाकम्म० वण्ण० ४ जह० एग०, उक्क० अंतोम्रहुत्तं। [ऽदोआयु० णिरयभंगो०। तिरिक्खगदि–तिरि-क्खगदिपाओ० उज्जोवाणं जह० एग०, उक्क० अद्वारससागरोवमाणि सादिरेगाणि। ुष्ट्रंदिय–आदाव–थावराणं जह० एग०, उक्क० वे साग० सादिरेयाणि। एवं सव्वदेवेसु ७ अप्पप्पणोटिदि अंतरं कादच्वं। ऽ

§९१.एइंदिएसु-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्तं० सोलसक० भयदुगुं० ओरालियतेजाकम्म० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं पंचंतराइगाणं णित्थ अंतरं । सादासादसत्तणोक० तिरिक्खगदि-पंचजादि० छसंठा० ओरालिय० अंगोवंग-छसंघ० तिरिक्खाणु० परघादुस्सासं आदाउज्जोवं दोविहाय० तसादि-दसयुगलं णीचागो० जह०
१० एग०, उक्क० अंतो० । तिरिक्खायु० जह० अंतो०, उक्क० वावीसवस्ससहस्साणि
सादिरेयाणि । मणुसायु० जह० अंतो०, उक्क० सत्तवस्सहस्साणि सादिरेयाणि ।
मणुसगदि-मणुसाणु०उचागो०जह० एग०, उक्क० असंखेज्जा लोगा। वादरेसु अंगुलस्स
असंखे०। वादरपज्जत्ते० संखेज्जाणि वस्ससहस्साणि । सुहुमे अंसंखेज्जा लोगा। सुहुम-

विशेषार्थ-सौधर्म-ईशान स्वर्ग पर्यन्त एकेन्द्रिय, आताप तथा स्थावर प्रकृतियोंका वन्ध होता है। इनके बंधका अन्तर देवगतिकी अपेक्षा साधिक दो सागर उक्त स्वर्ग-युगळकी अपेक्षा है।

दो आयुका नरकगतिके समान अंतर है अर्थात् जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम ३३ सागर है तथा जघन्य श्रांतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम ६ माह है। तिर्यंचगति, तिर्यंचगत्यानुपूर्वी, बघोतका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक १८ सागर है।

विशेष—शतार-सहस्रार स्वर्ग पर्यन्त तिर्यंचगति, तिर्यंचानुपूर्वी, तथा उद्योतका बंध होता है। इन स्वर्ग-युगढ़में आयु साधिक १८ सागर प्रमाण कही है। इस दृष्टिसे यहाँ बंधका अंतर कहा है।

§ ९१. एकेन्द्रियोंमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, अौदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुत्तषु, उपघात, निर्माण और पांच अंतरायोंका अंतर नहीं है। साता-असाता वेदनीय, ७ नोकषाय, वियेषगित, पंच जाति, ६ संस्थान, औदारिक शरीरांगोपांग, ६ संहनन, वियंषातुपूर्वी, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, दो विद्यायोगिति, त्रसाद दसयुगळ और नीचगोत्रका जघन्य एक समय, उत्क्रष्ट अंतर्सुहूर्त है।

तिर्यंचायुका जघन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट २२ हजार वर्ष कुछ अधिक है।

मनुष्यायुका जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ अधिक ७ हजार वर्ष है। मनुष्यातिः मनुष्यानुपूर्वी और उच्चगोत्रका जघन्य अंतर एक समय और उत्कृष्ट असंख्यात छोक है। बादरोंमें अंगुछका असंख्यातवां भाग अंतर है। बादर पर्याप्तकमें संख्यात हजार वर्ष है। सूक्ष्मोंमें असंख्यात छोक है। सूक्ष्मपर्याप्तकोंमें जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है।

पज्जरो जह० एग०, उक्क० अंतो०। एवं पुढवि॰ आउ० वणप्फिदिकाइय-बादरवणप्फिदिपत्तेय-ियोदाणं च अप्पप्पणो-योगेहि० णविर मणुसगिदितिणं सादभंगो। तिरिक्खायु० जह० अंतो०, उक्क० बावीसं वस्ससहस्साणि, सत्त वस्ससहस्साणि, तस वस्ससहस्साणि सादिरेयाणि। णियोदाणं अंतोग्रहुत्तं। मणुसायु० जह० अंतो०, उक्क० सत्त वस्स-सहस्साणि, वे वस्ससहस्साणि तिण्णि वस्ससहस्साणि सादिरेयाणि। णियोदाणं जहण्णु० ५ अंतोग्रहुत्तं। तेउ० वाउ० एइंदियभंगो। णविर मणुसगिदचढुकं विज्ञं। तिरिक्खगिदित्तिगं धुवभंगो कादव्वो। तिरिक्खायुगं जह० अंतो०, तिण्णि रादिदियाणि, तिण्णि वस्ससहस्साणि सादिरेयाणि।

§९२.विगिलिंदियेसु एइंदियभंगो। णविर मणुसगिदितिगं सादभंगो। तिरिक्खायु० जह० अंतो०, उक्क० वारसवस्ससहस्साणि (वारसवस्साणि) एगूणवण्ण रादिंदियाणि १० छम्मासाणि सादिरेयाणि। मणुसायु० जह० अंतो०, उक्क० चत्तारि वस्साणि देसूणाणि,

पृथ्वीकाय, अपकाय, वनस्पतिकाय बाद्र वनस्पति, प्रत्येक तथा निगोद जीवोंका अपने-अपने योग्य अंतर जानना चाहिए। इतना विशेष हैं कि मनुष्यगित-त्रिकमें साताके समान मंग जानना चाहिए। तिर्यंचायुका जघन्य अंतर्भुहूर्त है, उत्कृष्ट साधिक बाईसहजार वर्ष, साधिक सात हजारवर्ष, साधिक दस हजारवर्ष तथा निगोदियोंमें अंतर्भुहूर्त है।

विशेष-खर पृथ्वोकायिकोंमें बाईस हजार, अष्कायिकोंमें सात हजार, वनस्पति-कायिकोंमें दस हजार और निगोदिया जीवोंकी अंतर्सुहूर्त आयुको कच्यमें रख कर तिर्यंचायुका अंतर कहा गया है।

मनुष्यायुका अंतर जयन्यसे अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट साधिक सात हजार वर्ष, साधिक दो हजार वर्ष और साधिक तीन हजार वर्ष है। निगोदियोंका जयन्य-उत्कृष्ट अंतर अंतर्महूर्त है। तेजकाय, वायुकायमें एकेंद्रियके समान अंतर जानना चाहिए। विशेष यह है कि यहां मनुष्यगतिचनुष्कको नहीं प्रहण करना चाहिए। यहां तिर्यंचगतित्रिकका ध्रुव भंग जानना चाहिए। तिर्यंचायुका जयन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट साधिक तीन रात्रि-दिन और साधिक तीन हजार वर्ष है।

§९२. विकलत्रयमें एकेंद्रियके समान अंतर है। यहां इतना विशेष है कि मनुष्याति-त्रिकका साताके समान भंग है। तिर्याचायुका जघन्य अंतर्ग्रहूर्त, उत्कृष्ट साधिक बारहवर्ष, साधिक उनचास रात्रि-दिन, साधिक छह मास है<sup>२</sup>। मनुष्यायुका जघन्य अंतर्ग्रहूर्त, उत्कृष्ट

<sup>(</sup>१) "तत्र पृथ्वीकायिकाः द्विविधाः, ग्रुद्धपृथ्वीकायिकाः खरपृथ्वीकायिकाश्चेति । तत्र ग्रुद्धपृथ्वीकायिकानामुक्कृष्टा स्थितिद्वीदशवर्षसहस्राणि । खरपृथ्वीकायिकानां द्वाविशतिवर्षसहस्राणि । वनस्रतिकायिकानां दशवर्षसहस्राणि । अप्कायिकानां सससहस्राणि, वायुकायिकानां त्रीणि वर्षसहस्राणि । तेजाः कायिकानां त्रीणि रात्रिदिवानि ।"—त० रा० पृ० १४९ ।

<sup>(</sup>२) " द्वीन्द्रयाणामुक्तृष्टा स्थितिद्वीदशवर्षाः, त्रीन्द्रयाणां एकान्नपंचाशद्रात्रिदिवानि, चत्रिरिद्व-याणां षण्मासाः।"— त० रा० पृ० १४९।

सोलस रादिंदियाणि सादिरेयाणि, वे मासाणि देस्णाणि।

१९३.पंचिंदिय-तस-तेसिं चेव पज्जत्ताणं-पंचणा० छदंसणा० सादासा० चदुसंज० सत्तणोक० पंचिंदि० तेजाक० समचदु० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ थिरादिदोण्णियुगलं-सुभग-सुस्सर-आदेख-णिमणं तित्थयरं पंचंतराइयाणं जह० ४ एग०, उक्क० अंतोग्रहुचां । णविर णिहापयलाणं जहण्ण० अंतो० । शीणिगिद्धि ३ मिच्छ० अणंताणुवंधि० ४ इत्थिवे० जह० अंतो० । इत्थि० [जह०] एगस० उक्क० वे छाविहसागरो० सादिरे०देसूणाणि । अहकसा० जह०अंतो०, उक्क०पुव्यकोडिदेसूणं णातुंस० पंचसंग्रा० पंचसंग्र० अप्पसत्थ० द्भग-दुस्सर-अणादे० णीचागो० जह० एग०, उक्क०वे छाविहसागरो० सादिरेयाणि, तिण्णि पिलदोवमाणि देसूणाणि । तिण्णि १० आयु० जह० अंतो०, उक्क० सागरोवमसदपुष्ठ० । मणुसायु० जह० अंतो०, उक्क० सागरोवमसदसहस्साणि० पुच्चकोडिपुधत्तेणव्यक्ति। पज्जत्ते सागरोवमसदपुष्ठ० ।

१९४.तसेसु-तिण्णि-आयु० जह० अंतो०, उक्क० सागरोवमसदपुघ०। मणुसायु० जह० अंतो०, उक्क० वेसागरोवमसह[द]पु० पुच्चकोडिपु०। पज्जरो वेसागरोवम० देस-

§९२.पंचेंद्रिय, त्रसकाय तथा उनके पर्याप्तकों में '-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, साता, त्रसात वेदनीय, ४ संज्वलन, ७ नोकषाय, पंचेंद्रियजाित, तैजस, कार्माण, समचतुरस संस्थान, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, प्रशस्त विद्दायोगित, त्रस ४, स्थिरािद २ युगल, सुभग, सुस्वर, आदेय, तिर्माण, तीर्थंकर और पांच अंतरायों का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्गुहूर्त है। विशेष, निद्रा, प्रचला का जघन्य उत्कृष्ट अंतर्गुहूर्त है। क्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुवंधी४और स्त्रीवेद का जघन्य अंतर्गुहूर्त है। विशेष स्त्रीवेदका [जघन्य] पक समय है तथा इन सबका साधिक दो छथासठ सागरमें किंचित न्यून उत्कृष्ट अंतर्ग है। आठ कषाय का जघन्य अंतर्गुहूर्त, उत्कृष्ट अल कम पूर्वकोटि है। नपुंसकवेद, ५ संस्थान, ५ संहनन, अपशस्त विद्दायोगिति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय और नीचगोत्र का जधन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक दो छथासठ सागर कुछ कम तीन पत्य प्रमाण है। तीन आयुका जघन्य अंतर्गुहूर्त और उत्कृष्ट सागर शतपृथक्तव है। पर्याप्तकों में सागर शतपृथक्तव है। पर्याप्तकों में सागर शतपृथक्तव है। पर्याप्तकों में सागर शतपृथक्तव है।

६९४. त्रसोंमें-तीन आयुका जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्क्रष्ट सागरोपम शतप्रथक्त्व है। मतुष्यायु का जघन्य अंतर्मुहूर्त्त, उत्क्रष्ट हो सागरोपम शतप्रथक्त्व पूर्व कोटि प्रथक्त्वसे अधिक है।

<sup>(</sup>१) "पंचिदिय-पंचिदियपज्ञचएमु " सामणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिष्टीणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ? एगजीवं पहुंच जहण्णेण पिळदोवमस्त असंखेजादिभागो, अंतोमुहुत्तं, उक्कस्तेण सागरोवमसहस्त्वाणि युव्वकोडिपुष्ठचेणव्महियाणि सागरोवमसद्पुषचं। असंजदसम्मादिष्टिप्पहुढि जाव अपमत्तसंजदाणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ? एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुचं। उक्कस्तेण सागरोवमसहस्त्वाणि पुव्वकोडि-पुष्ठचेणभिहियाणि सागरोवमसद्पुष्ठचं।"—षट्खं० अंतरा० ११४-१२१।

णाणि । णिरयगदि-चढुजादि-णिरयाणुपुन्त्रि-आदाव-थावरादि० ४ जह० एग० उक्क० पंचासीदि-सागरोवमसदं । तिरिक्खगदि-तिरिक्खगदिपाओ० उज्जोव० जह० एग०, उक्क० तेविहसागरोवमसदं । मणुस० मणुसाणु० उचा० देवगदि० ४ जह० एग०, उक्क० तेचीसं साग० सादिरेयाणि । ओरालि० ओरालि० अंगो० वज्जरिसभसंघडण० जह० एग०, उक्क०तिण्णि पल्चिदोव०सादिरेयाणि । आहारदुग० जह० थ्यंतो०,उक्क०सगहिदी०। ५

§९५, पंचमण० पंचवचि०-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० भयदुगुं० चदुआयु० तेजाकम्म० आहारदुग० वण्ण० ४ अगुरु० उपघाद-णिमिणं तित्थयरं पंचंतराइयाणं णत्थि अंतरं । सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतो० ।

§९६. कायजोगीसु०-पंचणा० छदंसणा० सादासाद० चदुसंज० णवणोक० तिण्णिगदि-पंचजादि-चदुसरीर-छसंठा०-दो अंगोवंग-छसंघडण वण्ण० ४ तिण्णि- १० आणुपु० अगुरु० ४ आदाउज्जोव-दोखिहाय० तसादि-दस-युगल-णिमणं तित्थयरं णीचागो० पंचतराइयाणं जह० एग०, उक्क० अंतोग्रहुत्तं । थीणिगिद्धि० ३ मिच्छत्त० पर्याप्तकोंमें दो सागरोपम शतपृथक्त्वमें कुछ कम है। नरकगति, ४ जाति, नरकानुपूर्वी, आताप, स्थावरादि ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट पच्यासी सागरोपमशत है। तिर्थक्काति, तिर्थक्कानुपूर्वी और उद्योत का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट त्रेसठ सागरोपमशत है। मनुष्यगति, मनुष्यानुपूर्वी, उक्कानेत्र, देवगतिचतुष्क का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। औदारिक शरीर, औदारिक अङ्गोपांग, वज्रवृषम संहनन का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तीन पत्थ है। आहारकद्विक का जघन्य अंतर्गुहुर्त, उत्कृष्ट अपनी स्थिति प्रमाण है।

§९५. पांच मनोयोग, पांच वचनयोगमें २—५ ज्ञानावरण, ९दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६कषाय, मय, जुगुप्सा, ४ त्रायु, तैजस, कार्माण, आहारकद्विक, वर्णचतुष्क, अगुरुळ्यु, उपघात, निर्माण, तीर्थकर और ५ अंतरायोंका स्रंतर नहीं है। शेषका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट स्रंतर्भुहूर्त है।

§९६. काययोगियोंमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, साता-असाता, ४ संब्वळन, ९ नोकषाय, ३ गति, ५ जाति, ४ शरीर, ६ संस्थान, २ अगोपांग, ६ संह्वनन, वर्ण ४, ३ आनुपूर्वी, अगुरु-छष्ठ ४, आताप, उद्योत, दो विहायोगिति, त्रसादि १० गुगळ, निर्माण, तीर्थंकर, नीचगोत्र और पांच अंतरायोंका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट त्रांतर्महर्त है। स्त्यानगृद्धित्रक, मिथ्यात्व, १२ कषाय.

<sup>(</sup>१) "तसकाइय-तसकाइयपज्जत्यसु स्वायण्यस्मादिहि-सम्मामिन्छादिहीणमंतरं केवचिरं काळादो होदि? एगलीव पहुच जहण्णेण पिळदोवमस्स असंखेजदिभागो, अंतोसुहुत्तं , उक्कस्सेण वे सागरोवमसहस्साणि पुळ्यकोडि-पुधचेणन्महियाणि वे सागरोवमसहस्साणि देस्णाणि, असंजदसम्मादिहिप्पहुडि जांव अप्पमच संजदाणमंतरं केवचिरं काळादो, होदि ? एगजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहुत्तं , उक्कस्सेण वे सागरोवम-सहस्साणि पुळ्यकोडिपुधचेणन्महियाणि, वे सागरोवमस्साणि पुळ्यकोडिपुधचेणन्महियाणि, वे सागरोवमस्साणि पुळ्यकोडिपुधचेणन्महियाणि, वे सागरोवमस्वस्साणि देस्णाणि।"—षट्स्बं० खंतरा० १३९-१४९।

<sup>(</sup>२) "कोगाणुवारेण—पंचमणकोगि-पंचविच्चोगीसु, काथकोगि-ओराल्यिकायकोगीसु भिच्छादिष्टि-अक्षेजदसम्मादिष्टि-संजदासंजद-पमत्त-अप्पमत्त संजद-सक्जोगिकेवलीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ णाणेगाजीवं पहुच्च णिथ अंतरं, णिरंतरं । सासणसम्मादिष्टि-सम्मामिच्छादिहीणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ एगाजीवं पहुच्च णिथ अंतरं, णिरंतरं । चतुण्हमुवसामगाणमंतरं केविचरं कालादो होदि १ एगजीवं पहुच्च णिथ अंतरं णिरंतरं । चतुण्हं खबगाणमोधं ।"—षद्खं अंतरा० १५३, १५६-१५९ ।

बारसक दोआयु अहारदुग ० णित्थ स्रंतरं । तिरिक्खायु ० जह ० स्रंतो ०, उक्क० बाबीसवस्ससहस्साणि सादिरेयाणि । मणुसायु ० ओघं ० मणुसगदितिगं ओघं ।

६९७. ओरालिय०-पंचणाणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भयदुगुं० दो आयु० आहारदुगं० तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० उप० णिमिणं तित्थयरं पंचंतरा-५ इयाणं णत्थि श्रंतरं। दो आयु० जह० श्रंतो०, उक्क० सत्तवस्ससहस्साणि सादिरे-याणि। सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतोग्रहुत्तं।

ु९८८, ओरालियमि०—पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलक० भयदुगुं० देवगदि० ४ ओरालिय–तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० तित्थ० पंचंत० णित्थ

अंतरं। दो आयु० जहण्णु० अंतो०। सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतो०।

१० ६९९. वेउव्वियकायजोगीसु—पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० भयदुगुं० ओरालिय० तेजाकम्म० वण्ण० ४ अगुरु० ४ बादर-पज्जत-परोय-णिमिणं तित्थयरं पंचंत० णित्थ अंतरं । सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतोस्रहुत्तं । एवं चेव वेउव्वियस्स मिस्स० । णवरि दो आयु० णित्थ ।

§१००,आहार० आहारमिस्स०–पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० पुरिस० भयदुगुं० १५ तेजाकम्म० देवायु० देवगदि० पंचिंदि० वेउन्विय० ¦समचदु० वेउन्विय० झंगोवं०

देव-नरकायु और आहारद्विकका श्रंतर नहीं है। तिर्यंचायुका जघन्य अन्तर्भुहुर्त उत्क्रुष्ट साधिक बाईस हजार वर्ष है। मनुष्यायुका ओघके समान है। मनुष्यगतित्रिकका भी ओघ के समान है।

§९७. औदारिक काययोगमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्ता, देव-नरकायु, आहार द्विक, तैजस, कार्माण, वर्णचतुष्क, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण, तीर्थंकर और ५ स्रंतरायोंका अंतर नहीं है। दो आयुका जघन्य अंतर्गुहुर्त, उत्क्रष्ट साधिक सात हजार वर्ष है। शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट स्रंतर्गुहुर्त है।

ুৎুৎ, श्रीदारिकमिश्र काययोगमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिश्चात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, देवगति चार, औदारिक, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुट्यु, उपघात, निर्माण, तीर्थंकर और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। दो आयु अर्थात् मतुष्य-तिर्यंचायुका जघन्य तथा उत्कृष्ट

अंतर्महुर्त है। शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय और उत्कृष्ट अंतर्महुर्त है।

§९९. वैक्रियिक काययोग में—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कथाय, भय, जुगुप्सा, औदारिक, तैजस, कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुख्यु ४, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, निर्माण, तीर्थक्कर और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। शेषका जवन्य एक समय, उत्क्रष्ट अंतमेहूर्त ब्रांतर है। इसीप्रकार वैक्रियिकमिश्रकाययोग का समझना चाहिए। विशेष, यहाँ मनुष्य-तिर्यचायु नहीं है।

्री१००.आहारक और आहारकमिश्रकाययोगमें —५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संब्बळन, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण-शरीर, देवायु, देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वैक्रियिक अङ्गोपांग, वर्णचतुष्क, देवातुपूर्वी, अगुरुळघु ४, प्रअस्त वण्ण० ४ देवाणुपु० अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ सुभग–सुस्सर–आदेज्ज-णिमिणं तित्थयरं उचागोदं पंचंतराइयाणं णत्थि अंतरं । सादासाद०–चदुणोक०-थिरादि– तिण्णि युगलं जह० एगस०, उक्क० श्रंतो०।

§१०१. कम्मइयकायजोगीसु-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० तिण्णि-वेद-भयदुगुं०तिण्णि गदि-पंचजादि-चदुसरीर-छसंठाण-दोअंगोवंग-छसंघडण-वण्ण० ५ ४ तिण्णि आणुपुन्वि-अगुरु० ४ दोविहायगदि-तसथावरादिचदुयुगल्-सुभगादि-तिण्णियुगल्-णिमणं-तित्थयरं णीचुचागोद-पंचंतराइयाणं णत्थि अंतरं । सादासा० चदुणोक० आदाउज्जोव-थिराथिर-सुभासुभ० जस० अजस० जहण्णु० एगसमओ ।

§१०२. इत्थिवेदेसु-पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० भयदुगुं० तेजाकम्म० वण्ण०४ अगुरु० उपघाद-णिमिणं तित्थयरं पंचंतराइयाणं णितथ अंतरं। थीणगिद्धि० ३ १० मिच्छ० अणंताणुबंधि० ४ जह०अंतो०, उक्क०पणवण्णं पलिदो० देसुणाणि । सदासा०

विहायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थङ्कर, उच गोत्र और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। साता-असाता वेइनीय, ४ नोकषाय, स्थिरादि तीन युगळका जघन्य एक समय,

उत्कृष्ट अंतुम् हर्त है।

\$१०१. कार्माण काययोगियों में -५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिश्यात्व,१६कषाय, १वेद, मय, जुगुप्ता , १ गति(नरकाित छोड़कर),५जाित, ४शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६संहनन, वर्ण ४, १ आतुपूर्वी, अगुरुख्यु ४, दो विहायोगित, त्रस-स्थावरािद ४ युगळ, सुमगािद १ युगळ, निर्माण, वीर्थकर, नीच-उच गोत्र और पाँच अंतरायों का अंतर नहीं है। साता-असाता वेदनीय, ४ नोकपाय, आताप, उद्योत, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ, यशःकीित, अयशःकीित जघन्य उत्कृष्ट अंतर एक समय है।

[विशेषार्थ-कार्माणकाययोगका उत्कृष्ट काळ उत्कृष्टसे तीन समय प्रमाण है। तीन समयके बीचमें अंतरका काळ एक समयसे अधिक अथवा न्यून न होगा। एक समय बंघका होगा, एक समय अवंधका और एक समय पुनः बंघका। इस कारण जघन्य-उत्कृष्ट अंतर

एक समय प्रमाण कहा है।]

§१०२. स्त्रीवेद्में-५ ब्रानावरण, ६ दुर्शनावरण, ४ संग्वलन, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्यु, उपघात, निर्माण, तीर्थकर और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। स्त्यानगृद्धि-त्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुवंधी ४ का जघन्य अन्तर अंतर्मुहते, उत्कृष्ट कुछ कम ५५ पल्य है।

[विशेषार्थ—मोहनीयकी २८ प्रकृतियों की सत्तावाळा कोई एक पुरुषवेदी या नपुंसक-वेदी जीव ५५ पल्योपमवाळी देवीमें उत्पन्न हुआ। छहों पर्याप्तियों को पूर्ण कर (१) विश्राम छे (२) विशुद्ध हो (३) वेदकसम्यक्त्वको प्राप्तकर अंतरको प्राप्त हुआ। आयुक्ते अंतमें आगामी भवकी आयुक्तो वाँधकर मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ और मरण किया। इस प्रकार इन्छ कम ५५ पल्योपम स्त्रोवेदी मिथ्यादिष्टका उत्कृष्ट अंतर होता है। इसी प्रकार मिथ्यात्वादिका अंतर जानना स्त्राहिए। (ध० टी० अंतरा० पृ० ९५)]

<sup>(</sup>१) गो० क० गा० ११६, ११९।

पंचणोक० पंचिदि० समचदु० परघादुस्सा० पसत्थवि० तस० ४ थिरादितिण्णियुगल—
सुभग-सुस्सर-आदे० उचागो० जह० एग०, उक्क० अंतो० । अट्टक० जह०
अंतो०, उक्क० पुन्वकोडिदेस्णा । इत्थि० णवुंसग० तिरिक्खग० एइंदिय०
पंचसंठा० पंचसंघ० तिरिक्खाणु० आदा-उज्जो० अप्पसत्थवि० थावर-द्भग—
५ दुस्सर-अणादे० णीचा० जह० एग०, उक्क०पणवण्णं पित्रदो० देस्र्णाणि । णिरयायुजह० अंतो० । उक्क० पुन्वकोडितिभागं देस्र्णा । तिरिक्खायु-मणुसायु जह० अंतो० ।
उक्क० पित्तदोवमसदपुधत्तं । देवायु० जह० अंतो० । उक्क० अट्टावण्णं पित्रदोव०
पुन्वकोडिपुध० । दोगदि० तिण्णि जादि० वेउन्वि० वेउन्विय० अंगो० दोआणुपु०
सुद्धम-अपज्जत्त० साधार०जह०एग० [उक्क०] पणवण्णं पित्रदो० सादिरेयाणि । मणुसग०

साता श्रसाता वेदनीय, ५ नोकषाय, पंचेंद्रियजाति, समचतुरस्र संस्थान, परघात, उच्छवास, प्रशस्तविद्दायोगति, त्रसचतुष्क, स्थिरादि तीन गुगल, सुभग, सुस्वर, आदेय, उच्चगोत्रका जयन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रांतर्भुहूर्त है। आठ कषायोंका जयन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकीटि है।

[विञ्चेषार्थ—मोहनीयकी २८ प्रकृतिकी सत्तावाडा कोई जीव मरण कर माय क्षोवेदी पुरुष हुआ। एक कोटिपूर्वकी आयु प्राप्त की। गर्भसे छेकर आठ वर्ष बीतने पर सम्यक्त्वकी उत्त्विक साथ-साथ सकछसंयमको भी प्राप्त किया। प्रश्चात् संक्छेशवश गिरकर अप्रत्या- क्यानावरण तथा प्रत्याव्यानावरणरूप ८ कषायका बंध करके सरण किया। इस प्रकार अप्रत्याच्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण, कर आठ कषायों के बंधकका खंतर छुछ कम एक कोटिपूर्व कहा है।]

स्त्रीवेद, नपुंसकवेद, तिर्यंच गति, एकेन्द्रिय जाति, ५ संस्थान, ५ संहनन, विर्यंचातुपूर्वी, आताप, उद्योत, अप्रशस्तविहायोगित, स्थावर, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय और नीच गोत्रका ज्ञचन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम ५५ पत्य प्रमाण है। नरकायुका ज्ञचन्य अंतर्भृहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम कोटिपूर्वका त्रिमाग है। तिर्यंचायु, मनुष्यायु का ज्ञचन्य अंतमुहूर्त, उत्कृष्ट पत्यशत-प्रथक्त है।

[विशेषार्थ-कोई २८ मोहकी प्रकृतियोंको सत्तावाळा जीव स्तीवेदी था। मरणकर देवोंमें उत्पन्न हुआ। छहों पर्याप्तियोंको पूर्ण कर (१) विश्राम ले (२) विश्रुद्ध हो (३) वेदकसम्यक्त्वी हुआ। ४) पश्चात् सिथ्यात्वी हो गया। तिर्यंच आयु अथवा मतुष्यायु का बंधकर मरण किया और पत्थ्यत्वत प्रथक्त्व कालप्रमाण परिश्रमण कर तिर्याचायु या मतुष्यायुका बंध कर सम्यक्त्व- सिह्त हो मरण किया। इस प्रकार असंयत सम्यक्टिक्ट स्त्रीवेदी जीवकी अपेक्षा पत्थ्यत्वत प्रथक्त्व प्रमाण अंतर होता है। (ध० टी० आंतरा० प्र०९६)]

देवायुका जघन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट ५८ पत्योपम पूर्वकोटि पृथक्त है। दो गति, तीन जाति वैकियिक शरीर, वैकियिक अंगोपांग, दो आनुपूर्वी सुक्ष्म, अपर्याप्तक, साधारणका जघन्य एक सभय, जिन्कुष्ट] कुछ अधिक ५५ पत्य है। मनुष्य गति, औदारिक शरीर, औदारिक शंगो- ओरालिय॰ ओरालिय॰ अंगो॰ वज्जिरिसमसंघ॰ मणुसाणु॰ जह॰ एग॰, उक्क॰ तिष्णि पलिदो॰ देखणाणि । आहारदुगं जह॰ अंतो॰, उक्क॰ पलिदोवमसदपु॰ ।

§१०४. णवुंस०-पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० भयदुर्गु० तेजाकम्म० वण्ण० ४ १५

पांग, वज्र-ब्रुषभसंहनन, मनुष्यानुपूर्वीका जघन्य एक समय उत्कृष्ट कुछ कम तीन पल्य है। आहारकद्विकका जघन्य अंतर्भुहूर्व, उत्कृष्ट पल्यशत पृथक्त्व है।

\$१०३. पुरुष वेदमें - ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वयलन, ५ श्रंतरायोंका श्रंतर नहीं है। स्यानगृद्धित्रक, मिथ्यात्त्र, अनन्तानुवंधी ४, ८ कषाय, स्नोवेदका श्रोषके समान जानना चाहिए। निद्रा, प्रचलाका भी ओषके समान है। साता-असाता वेदनीय, ७ नोकषाय, पंचेंद्रिय जाति, तैजस, कार्माण शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वर्ण ४, अगुरुत्तृषु ४, प्रशस्त विहायोगति, व्रस्त ४, स्थिरादि दो युगळ,सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थकर, उच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट आंतर्गृहते है। नपुंसकवेद, ५ संस्थान, ५ संहनन, अप्रशस्तविहायोगति, दुभैग, दुस्वर, अनादेय और नीच गोत्र का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक दो छथासठ सागरमें कुछ कम तीन पत्य प्रमाण है। नरकायुका स्नोवेदके समान जानना। मतुष्य, तिर्थचआयुक्ता जघन्य अंतर्सुहूर्त, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। नरकगति, ४ जाति, नरकानुपूर्वी, आताप, उद्योत, स्थावरादि ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ६३ सागरोपम शत है। तिर्यचगति, तिर्यचगत्यानुपूर्वीमें इसी प्रकार जानना चाहिए। मनुष्यगतिपंचकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। स्वाह्यरातिपंचकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। आहारकिष्क्रका जघन्य श्रंतर्मुहुर्त, उत्कृष्ट सागर शत-प्रयक्त है।

§१०४. तपुंसकवेदमें- ५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण,

अगु० उप० णिमिणं पंचंत० णित्थ अंतरं। थीणिगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणु० ४ इत्थि० णवुंस० तिरिक्खगदि-पंचसंठा० पंचसंघ० तिरिक्खाणु० उज्जोव० अप्पसत्थ॰ दूसग० दुस्सराणादे० णीचागो० जह० अंतो०, एगस०। उक्क० तेत्तीससाग० देखणाणि। सादासादा० पंचणोक० पंचिंदि० समचदु० परघादुस्सास-पसत्थिव० ५ तस० ४ थिरादिदोण्णियुगल्त-सुभग-सुस्सर-आदेज्ञ० जह० एगस०, उक्क० अंतो-सुहुत्तं। अट्टक० दोआयु० वेउव्व० छक्क० मणुसगदितिगं आहारदुगं ओघभंगो। तिरिक्खायु० जह० अंतो०, उक्क० सागरोवमसदपुथत्तं। देवायु० जह० अंतो०, उक्क० पुन्वकोडितिभागं देखणं। चदुजा० आदाव-थावरादि० ४ जह० एग०, उक्क० तेत्तीसं० सादिरेयाणि। ओरालिय० ओरालियश्रंगो० वज्जरिसम० जह० एकस०, उक्क० १० पुन्वकोडिदेखणा। तित्थय० जहण्णु० श्रंतो०। अवगदवेद०-पंचणा० चदुदंस० चदुसंज०

वर्णचतुष्क, अगुरुछ्यु, उपघात, निर्माण और ५ अंतरायोंमें अन्तर नहीं है । स्यानमृद्धित्रिक, मिश्यात्व,अनन्तातुबन्धो ४, स्त्रोवेद,नपुंतकवेद, तिर्यंचगित, ५ संस्थान, ५ संहनन तिर्यंचातुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय, नीचगोत्रका जघन्य अंतर्भुहूर्त अथवा एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम तेतीस सागर है। 4

[विशेषार्थ—मोहनीय कर्मकी अष्टाईस प्रकृतियोंकी सत्तावाला कोई जीव मिथ्यात्वयुक्त हो, सातव नरकमें उत्पन्न हुआ। छहों पर्याप्तियोंको पूर्ण कर (१) विश्राम छे (२) विश्रुद्ध हो (३) सम्यक्त्वको प्राप्त किया। आयुके अन्तमें मिथ्यात्वको पुतः प्राप्त करके (४) आयुको बांध (५) विश्राम छे (६) मरा और तिर्यंच हुआ। इस प्रकार छह चंतर्मुहूर्तोंसे कम तेतीस सागरोपम नपुंसकवेदी मिथ्यात्वीका उत्कृष्ट अंतर रहा। (ए. १०७) यही अंतर मिथ्यात्व आदि प्रकृतियोंका होगा।

साता असाता वेदनीय, ५ नोकषाय, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्नसंस्थान, परघात, षच्छवास, प्रश्नस्त विह्ययोगिति, त्रस ४, स्थिरादि दो युगल, सुभग, सुस्वर, आदेयका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्सेहूर्त है। ८ कषाय, २ आयु, वैकियिक षट्क, मनुष्यातित्रिक, आहारक-दिक्का ओघवत् जानना चाहिए। विशेष आयुका जघन्य अंतर्सेहूर्त, उत्कृष्ट सागर शत-प्रथक्त है। देवायुका जघन्य अंतर्सेहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकोटिका त्रिभाग है। जाति ४, आताप, स्थावरादि ४ का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक तेतीस सागर है। औदारिक शरीर, औदारिक अंगोपांग, वज्र-धृषमसंहननका जघन्य एक समय उत्कृष्ट कुछ कम पूर्वकोटि है। तीर्थक्करका जवन्य-उत्कृष्ट अंतर्सेहूर्त है।

े अपगत वेदमें - ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, यश कीर्ति, उच्चगोत्र,

<sup>(</sup>१) " णउंसगवेदेसु भिन्छादिट्टीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? ...... एगजीवं पहुच जहण्णेण अंतोसुहतं, उक्कस्सेण तेचीसं सागरोवमाणि देखणाणि।" – षट् खं० अंतरा० २०७ – ९।

<sup>(</sup>२) "अवगदवेदेसु अणियष्टि-उवसम-सुहुम-उवसमाणमतरं केवचिरं कालादो होदि ? एगजीवं पहुःश्र बहुकोण अंतोमुहुनं, उक्कस्सेण अंतोमुहुनं ।"-षद्कं ० अंतरा० २१४-२१७ ।

जसगि० उचागो० पंचंत० जहण्णु० अंतो० । सादावे० णत्थि अंतरं।

११०५, कोघ०-पंचणा० सत्तदंसणा० मिच्छ० सोलसक० चदुआयु० आहारदुग०
पंचंत० णित्य अंतरं । णिदा-पचला० जहण्णु० अंतो० । सेसाणं जह० एग०, उक्क०
अंतो० । माणे-तिण्णि संजलणाणं णित्थ अंतरं । मायाए दोण्णि संजलणाणं णित्थ अंतरं ।
सेसाणं कोघभंगो । लोभे-पंचणा० सत्तदंसणा० मिच्छ० बारसक० चदुआयु० आहारदुगं ५
पंचंत० णित्थ अंतरं । सेसाणं जह० एग०, उक्क० अंतोग्र० । णवरि णिदापचला
जहण्णु० अंतो० । अकसाई-साद० णित्थ अंतरं । केवलणाण-यथाक्खाद०
केवलदंस० एवं चेव ।

§१०६.मिद्दि० सुद्द०-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदुगुं० तेजाकम्म० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णित्थ अंतरं । सादासा० छण्णोक० पंचिदि० १० समचदु० परघादुस्सा० पसत्थवि० तस० ४ थिरादिदोण्णियुगल-सुभग-सुस्सर-आदेअ०

🗴 अंतरायोंका जघन्य उत्कृष्ट श्रंतर्भुहूर्त है । साता वेदनीय का श्रंतर नहीं है।

९१०५ क्रोधमें-५ ज्ञानावरण, ७ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, ४ आयु, आहा-रकदिक और ४ अंतरायोंका अंतर नहीं है। निद्रा, प्रचला का जधन्य-उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है।

[विशेषार्थ—निद्रा, प्रचलाका बंध अपूर्वकरणके प्रथमभागपर्यंत होता है। इन प्रकृतियों का बंधक जीव उपशमश्रेणीका आरोहण करके, उपशांतकषाय पर्यंत चढ़कर तथा उत्तरते हुए अपूर्वकरणके प्रथमभागमें पुनः बंध प्रारंभ कर देता है। इस कारण इनका जधन्य उत्कृष्ट अंतर अंतर्मुहूर्त प्रमाण कहा है।

शेष प्रकृतियों का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त है।

मानमें-३ संज्वलनका अंतर नहीं है। मायामें-दो संब्वलनका अंतर नहीं है। शेष प्रकृतियोंमें कोषके समान भंग जानना चाहिए।

लोमकषायमें-४ ज्ञानावरण, ७ दर्शनावरण, भिश्यात्व, १२ कषाय, ४ आयु, आहारकद्विक और ५ अंतरायों का अंतर नहीं है। शेष प्रकृतियोंका ज्ञघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है। विशेष-निद्रा, प्रचलाका जघन्य-उत्कृष्ट अन्तर्भुहूर्त है।

अकषायीमें-सातावेदनीयका अंतर नहीं है।

[विशेषार्थ-सातावेदनीयका अप्रमत्तसे लेकर सयोगीकेवळी पर्यंत निरंतर बंध होता है। इस कारण उपशांतकषाय या श्लीणकषायमें साताका अंतर नहीं बताया है।]

केवलज्ञान, यथाख्यात संयम, केवलदर्शनका अकषायको तरह वर्णन जानना चाहिए।

§१०६. सत्यज्ञान, श्रुताज्ञानमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा,तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलचु, उपघात, निर्माण तथा ४अंतरायोंका अंतर ानहीं है।

[विशेषार्थ-ज्ञानावरणादिके अवंधक उपशांत कषायादि गुणस्थानमें होंगे। इन कुज्ञान-युगळमें आदिके दो गुणस्थान ही पाये जाते हैं। इससे ज्ञानावरणादिका अंतर नहीं कहा।]

साता-असाता वेदनीय, ६ नोकषाय, पंचेंद्रियजाति, समचतुरस्रसंस्थान, परघात.

जह० एग०, उक्त० अंतो०। णवुंस० ओरालियस० पंचसंटा० ओरालिय० अंगो० छसंघ० अप्पात्थवि० द्भग-दुस्सर-अणादे० णीचागो० जह० एग०, उक्त० तिण्णि पलिदो० देस०। तिण्णि आयु० जह० अंतो०, उक्त० अणंतकालमसंखेजपोग्गल—पिरयद्वं। तिरिक्खायु० जह० झंतो०, उक्त० सागरोवमसदपुधनं। वेउव्वियछक० पजह० एग०, उक्त० अणंतका [ल] मसंखेज्ज०। तिरिक्खगदि-तिरिक्खाणु० उज्जोव० जह० एग०, उक्त० एकतीसं साग० सादि०। मणुसगदितिगं ओघं। चदुजादि० आदाव-थावरादि० ४ जह० एगस०, उक्त० एकतीसं सागरो० सादिरेयाणि। एवं अब्भवसिद्धियमिच्छादिद्विस्स।

§१०७. विभंगे-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० भयदु० णिरय० १० देवायु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णित्थ श्रंतरं । दोआयु० देवोघं । सेसाणं० जह० एग०, उक्क० अंतो० ।

§१०८. आभि० सुद० ओधि०-पंचणा० छदंस० चदुसंज० सादासा० सत्तणोक० पंचिदि० तेजाकम्म० समचदु० वण्ण० ४ अगुरू० ४ पसत्थवि० तस० ४ थिरादि-

उच्छ्रास, प्रशस्तिवहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादि २ युगळ, सुभग, सुस्वर, आदेयका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्व है। नपु सकत्रेद, औदारिक शरीर, ५ संस्थान, औरादिक अंगोपांग, ६ संहनन, अप्रशस्त विहायोगिति, दुर्भग. दुस्वर, अनादेय और नीच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम तीन पल्य है।

तीन आयु अर्थात् देव, नर, नरक आयुका जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट अनन्तकाळ असंख्यात पुद्गळ परावर्तन है। तियंच आयुका जघन्य झंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट सागर शत-पृथक्त्व है। वैक्रियिक घटकका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अनन्तकाल असंख्यात पुद्गळ परावर्तन है। तिर्यंच गति, तिर्थंचगत्वापुर्वी, उद्योतका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक इकतीस सागर है। मनुष्यगति- त्रिकमें ओघकी तरह जानना चाहिए। ४ जाति, आताप, स्थावरादि ४ का जघन्य अंतर एक समय, उत्कृष्ट साधिक इकतीस सागर है। अभन्यसिद्धिकमिथ्यादृष्टिका भी इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१०७. विभंगाविधमें-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, नरक, देवायु, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरूछचु, उपघात, निर्माण, और ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। दो आयुका देवोंके ओघवत् जानना चाहिए। शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुद्देते है।

§१०८. मतिज्ञान, शृतज्ञान तथा अवधिज्ञानमें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, स्राता-असाता वेदनीय, ७ नोकषाय, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण ४, अगुरु-छेषु ४, प्रशस्त विद्दायोगित, त्रस ४, स्थिरादि दो युगल, सुभग, सुस्वर, त्रादेय, निर्माण, तीर्थकर, उचगोत्र तथा ५ अंतरायोंका ज्ञचन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रंतर्मु हुते है।

दोण्णियुगल-सुभग-सुस्सर-आदे० णिमिणं तित्थयरं उचागोद-पंचंत० जह० एग०, उक्क० अंतो०। अहुकसायाणं जह० अंतो०, उक्क० पुन्वकोडिदेखणा। दोआयु० देवगदि० ४ जह० अंतो०, उक्क० तेत्तीसं साग० सादि०। मणुसगदिपंचगं जह० वासपुघत्तं, उक्क० पुन्वकोडि०। आहारहुगं जह० अंतो०, उक्क० छाविष्टसागरो० सादिरेयाणि। एवं ओथि [दं०] सम्मादिहित्ती।

\$१०९. मणपञ्जवणा०-पंचणा० छदंस० चदुसंज० पुरिस० भयदु० देवगदि-पंचिंदि० चदुसरीर० समचदु० दोअंगो० वण्ण० ४ देवाणुपु० अगुरु० ४ पसत्यवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेज-णिमिण-तित्थयर-उचागोद-पंचत० जहण्णु० अंतो०। सादासा०-चदुणोक० थिरादितिण्णियु० जह० एग०, उक्क० अंतो०। देवायु० जह० अंतो०, उक्क० पुच्चकोडितिमागं देखणा।

[विशेषार्थ-ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंका बंधक जीव उपरामश्रेणीका आरोहण कर जब उपरांतकषाय गुणस्थानमें पहुँचा, तब इन ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंका बंध रुक गया । बादमें जैसे ही वह जीव नीचे गिरा कि इनका बंध पुनः प्रारंभ ही गया । इस दृष्टिसे इन ज्ञानोंमें बंधका अंतर ज्ञावन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भु हूर्त प्रमाण कहा गया है ।]

आठ कषायोंका जघन्य अंतर्भुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्व कोटि है।

[ित्रोषार्थ—एक मनुष्यने अविरत दशामें अप्रत्याख्यानावरण, प्रत्याख्यानावरण, क्रुप कषायाष्ट्रकत्र वंघ किया। आठ वर्षकी उमरके अनंतर सम्यक्त्व तथा महाव्रतको एक साथ धारण कर एक पूर्व कोटिसे बचो आयु प्रमाण महाव्रती रह मरणकालमें असंयमो बन पुनः ८ कषायोंका बंध करके मरण किया। इस प्रकार देशोन पूर्व कोटि अंतर होता है।]

दो आयु, देवगित ४ का जघन्य अंतर्मुहूर्त और उत्कृष्ट कुछ अधिक २२ सागर है। मनुष्य गतिपंचकका जघन्य वर्षपृथक्त्व और उत्कृष्ट पूर्वकोटि है। आहारकद्विकका जघन्य अंतर्मुहूर्त उत्कृष्ट साधिक ६६ सागर है।

अवधिदर्शन तथा सम्यक्त्वमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१०९. मनःपर्ययज्ञानसें-५ ज्ञानावरण, ६दर्शनावरण, ६संब्वलन, पुरुषवेद, भय, जुगुष्सा, देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, ४ शरीर, समचतुरस्र संस्थान, दो अंगोपांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी,अगुरुल्लाष्ठ ४, प्रशस्त विहायोगति, त्रसचतुष्क, सुभग, सुस्यर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उचगोत्र और ५ अंतरायका जघन्य उत्कृष्ट अंतर्मुहृते हैं।

[विशेषार्थ—कोई मनःपर्ययज्ञानी उपशमश्रेणी चढ़कर उपशांतकषाय गुणस्थानमें पहुँचा, तब अंतर्मुहूर्वैपर्यन्त ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंका अवं य हो गया। पश्चान् वहः स्टूससंपरायादि गुणस्थानोंमें उतरा, तो पुनः उन प्रकृतियोंका बंध प्रारंभ हो गया। इस प्रकार यहां अंतर जयन्य, उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त प्रमाण कहा है। ]

साता-असातावेदनीय, ४ नोकषाय, स्थिरादि ३ युगलका जघन्य एक समय, ज्हाष्ट अंतर्मेहर्त है। देवायुका जघन्य अंतर्मेहर्त, जक्काट कुछ कम पूर्वकोटिका त्रिभाग है। §११०. एवं संजद० । एवं चेव सामाइ० छेदो० परिहार० संजदासंजदाणं ।

णविर धुविगाणं णित्थ अंतरं । सुहुमसंपराइयस्स सव्वपगदीणं णित्थ अंतरं ।

असंजदे धुविगाणं णित्थ अंतरं । थीणिगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणु० ४

इत्थि० णवुंस० तिरिक्खगदि—पंचसंठा० पंचसंघ० तिरिक्खाणु० अप्पसत्थवि०

पुज्जो० द्भग—दुस्सर—अणादे० णीचागो० जह० उक्क० तेचीसं० साग० देस्रणा ।

णविर थीणिगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणु० ४ जह० अंतो० । चदुआयु०

वेउव्वियछक० मणुसगदितिगं च ओघं। एइंदिय—दंडओ तित्थयरं च णवुंसकवेदभंगो ।

§१११. चक्खुदंस० तसपज्जत्तभंगो । अचक्खुदंसणं ओघं ।

§११२, किण्णाए—पंचणा० छदंसणा० बारसक० भयदुगुं० तेजाकम्म० वण्ण० ४ १० अगु० उप० णिमि० तित्थयर—पंचंत० दो-आगु० णत्थि अंतरं । थीणगिद्धि० ३

[ित्रोषार्थ-कोई एक कोटिपूर्वकी आयुवाला जीव मनःपर्ययज्ञानी हुआ । आयुका त्रिभाग रोष रहनेपर देवायुका प्रथम अंतर्भुहृतीमें बंध किया । इसके अनंतर मरणकाल आनेपर पुनः आयुका बंध किया । इस प्रकार कुछ कम पूर्वकोटिका त्रिभाग देवायुका स्रंतर होगा ।]

§११०. संयममें इस प्रकार है। सामाधिक, छेड़ोपस्थापना, परिहारविशुद्धि तथा संयता-संयतोमें भी इस प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि यहां ध्रुव प्रकृतियोंमें अंतर नहीं है।

सूक्ष्मसांपरायमें—सर्व प्रकृतियोंका अंतर नहीं है। असंयतमें-ध्रुव प्रकृतियोंका अंतर नहीं है। स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुवंधी ४,श्लीवेद, नपुंसक वेद, तिर्यंचाति, ५ संस्थान ५ संहत्तन, तिर्यंचानुपूर्वी, अप्रशस्तिवहायोगिति, उद्योत, दुभँग, दुस्वर, अनादेय, नीच गोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम ३३ सागर है।

[विशेषार्थ—कोई मतुष्य या तिर्येख्न मोहनीयकी २८प्रकृतियों को सत्तावाला सरणकर सातवीं पृथ्वी में उत्पन्न हुआ। छहीं पर्याप्तियों को पूर्णकर (१) विश्राम ले (२) विशुद्ध हो वेदकसम्यक्त्वी हुआ (३) उस समय मिध्यात्वादि प्रकृतियों का बन्ध कका। इस प्रकारको अवस्था आयुके अल्पकाल अवशेष रहने तक रही। पदचात् वह जीव मिध्यात्व गुणस्थानको प्राप्त हुआ (४) इस प्रकार अंतर प्राप्त हुआ। पुनः तिर्येख्व आयुका वंधकर (५) विश्राम ले (६) निकला। इस प्रकार छह अन्तर्य हुते कम तेतीस सागर प्रमाण मिध्यात्वादिका बंध नहीं होनेसे उतना अन्तर रहा। (ध॰ टी॰ अंतरा॰ पु॰ १३४) ]

विशेष यह है कि स्यानगृद्धि ३, मिथ्यात्व तथा अनन्तानुबंधी ४ का जघन्य अंतर्मुहूर्त है। चार आयुः वैक्रियिक षट्क, मनुष्यगतित्रिकमें ओघवत् जानना चाहिए। एकेन्द्रिय दंडक तथा तीर्थंकरमें नपुंसकवेदके समान भंग जानना चाहिए।

§१११. चक्षुदर्शनमें-त्रस पर्याप्तकोंका भंग जानना चाहिए। अचक्षुदर्शनमें-ओघवत् जानना चाहिए।

\$११२ कृष्णलेक्यामें-५ज्ञानावरण,६ दर्शनावरण, १२कषाय, भय,जुगुप्सा, तैजस,कार्माण, वर्णचतुष्क, अगुरुत्वयु, उपघात, निर्माण, तीर्थंकर, ५ अंतराय, २ आयुका अंतर नहीं है। मिच्छ० अणंताणु० ४ जह० अंतो०। इत्थि० णवुंसक० दोगदि० पंचसंदा० पंचसंघ० दोआणु० उज्जो० अप्पसत्थ० दूमग-दुस्स० अणादे० णीजुचागो० (१) जह० एगस०, उक्क० तेत्तीसं साग० देस०। दोआगुगस्स णिरयमंगो।। वेउव्विय० वेउव्विय० अंगो० जह० एगस०, उक्क० बावीसं सा० (१)। सेसाणं जह० एगस०, उक्क० अंतोष्ठहुत्तं। प्रवंणील—काऊणं। णविर मणुसगदितिगं सादभंगो। वेउव्वि० वेउव्वि०अंगो० जह० एग०, उक्क० सत्तारस—सत्तसागरो०।

§११३. तेउ०-पंचणा० छदंसणा०बारसक० भयदु० ओरालिय० आहारतेजाकम्म०

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४ का जघन्य अंतर्मुहूर्त, है [ उत्कृष्ट कुछ कम ३३ सागर है ]

स्त्रीवेद, नपुंसकवेद, २ गति, ५ संस्थान, ५ संहनन, २ आनुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्ति-विहायोगिति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय, नीचगीत्र, उद्यगित्र (?) का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम ३३ सागर है।

[निशेषार्थ—यहाँ उचगोत्रका अन्तर देशोन ३३ सागर कहा है, किन्तु यह बात चिंतनीय है कि जब उचगोत्रका बंधकाळ कृष्णळेड्याकी अपेक्षा देशोन ३३ सागर कहा है तथा नीचगोत्रका बंधकाळ साधिक ३३ सागर कहा है, तब उचगोत्रका अंतर या नीचगोत्रका बन्धकाळ समान रूपसे साधिक ३३ सागर कहा जाना चाहिए था।]

दो आयुका नरकगतिके समान जानना चाहिए।

वैक्रियिकशरीर, वैक्रियिक श्रंगोपांगका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट २२ (१) सागर जानना चहिए। शेषका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहुर्त है।

[विशेषार्थ-कृष्णलेश्यायुक्त मनुष्य या तिर्यंचने वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांगका बंध किया और मरण कर सातवीं पृथ्वीमें उत्पन्न हो ३३ सागरप्रमाण आयु प्राप्त की। वहाँ जीवनपर्यन्त कृष्णलेश्याके होते हुए भी वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांगका बंध नरकातिके कारण नहीं हो सका। आयु पूर्ण होनेपर मरण कर तिर्यंच हुआ, जहाँ पुनः उक्त प्रकृतियोंका बन्ध होने लगा। इस प्रकार उपरोक्त प्रकृतिद्वयका उत्कृष्ट अंतर तेतीस सागर निकलता है। अतः प्रतीत होता है कि 'बाबीसं' के स्थानपर 'तेतीसं' पाठ ठीक होगा।

इसी प्रकार नीछ तथा कापोत छेरयामें जानना चाहिए। विशेष, मनुष्यगतित्रिकमें सातावेदनीयके समान भंग जानना चाहिए। वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांगका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट सत्रह सागर तथा सात सागर अंतर है।

[विशेषार्थ-कृष्णलेश्याके समान नील तथा कापीतलेश्यायुक्त दो जीवोंने वैक्रियिक शरीर तथा वैक्रियिक शंगोपांगका बन्ध करके मरण किया और क्रमशः पाँचवें तथा तीसरे नरकमें जन्म वारण किया। वहाँ सत्रह सागर तथा सात सागरपर्यंत उक्त दोनों प्रकृतियोंका बन्ध नहीं हो सका। पश्चात् मरण कर वे मनुष्य या तिर्थंच हुए, जहाँ उन प्रकृतियोंका पुनः बंध हो सका। इस प्रकार सत्रह तथा सात सागर प्रमाण आंतर सिद्ध हुआ।]

§११३. तेजोलेक्यामें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुगुप्सा, भौदारिक,

आहार० अंगो० वण्ण० ४ अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय-णिमिण-तित्थयर-पंचंत० णित्थ अंतरं । शीणगिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणु० ४ जह० अंतो० । इत्थि० णवुंस० तिरिक्खगिदि० एइंदिय० पंचसंठाण० पंचसंघ० तिरिक्खाणु० आदाउज्जो० अण्प-सत्थिवि० द्मग-दुस्सर-अणादे० णीचागो० जह० एग०, उक्क० बेसागरो० सादिरे० । ५ सादासाद-पंचणोक० मणुसग० पंचिदि० समचदु० ओरालिय० अंगो० वज्जरिस० मणुसाणु० पसत्थिवि० तस० थिरादिदोण्णियुगळ-सुभग-सुस्सर-आदे० उचागो० जह० एगस०, उक्क० अंतो० । तिरिक्ख-मणुसायु० देवोघं । देवायुगं णत्थि अंतरं । देवगदि०४ जह० दसवस्ससहस्साणि अथवा पित्रदोवमसादिरेयाणि । उक्क० बेसागरोवमाणि सादिरेयाणि ।

आहारक तैजस कार्माण शरीर, आहारक अंगोपांग, वर्ण ४, अगुरुख्यु ४, बादर, पर्याप्तक, प्रत्येक, निर्माण, तीर्थंकर तथा ४ अंतरायोंका अंतर नहीं है। स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुबंधी ४ का जघन्य अंतर्गुहूर्त [ और उरकृष्ट साधिक दो सागर ] है।

[विशेषार्थ—तेजोळेरयावाले किसी मिथ्यात्वी जीवने सौधर्मद्विकमें उत्पन्न हो साधिक दो सागर प्रमाण स्थिति प्राप्त की। वहाँ छहीं पर्याप्ति पूर्णकर विश्राम छे, विशुद्ध हो, सम्यक्त्वको प्रहण कर आयुक्ते खंतमें मिथ्यात्वी हो मरण किया। उसकी अपेक्षा यहाँ मिथ्यात्व आदिका उत्कृष्ट खंतर साधिक दो सागरोपम कहा है।]

स्त्रीवेद, नपुंसकवेद, तिर्यंचाति, एकेन्द्रिय जाति, ५ संस्थान, ५ संहनन, तिर्यंचातुपूर्वी, आताप, उद्योत. अप्रशस्तिवहायोगिति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय तथा नीचगोत्र का जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साधिक दो सागर है। साता-असाता वेदनीय, ५ नोकषाय, मनुष्यगित, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्त्र संस्थान, औदारिक श्रंगोपांग, वज्रवृष्म संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्तिवहायोगिति, त्रस्त, स्थिरादि हो युगल, सुभग, सुस्वर, आदेथ, उच्चगोत्रका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रंतर्मुहूर्त है। तिर्यंचायु-मनुष्यायुका देवोंके ओघ समान है। देवायुका श्रंतर नहीं है। देवगित ४ का जघन्य एस हजार वर्ष अथवा साधिक पत्यप्रमाण है। उत्कृष्ट कुछ अधिक दो सागर है।

§११४. पद्माळेश्यामें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, चार शरीर, (आहारकको छोड़कर) औदारिक अंगोपांग, आहारक शरीर, आहारक श्रंगोपांग, वर्ण ४, अगुरुछ्यु ४, त्रस ४, निर्माण तीर्थंकर तथा ५ श्रंतरायों के बंधकों का श्रंतर नहीं है। शेषका तेजोळेश्याके समान भंग जानना चाहिए। विशेष यह है कि अपनी-अपनी स्थितिप्रमाण अंतर महण करना चाहिए। यहाँ एकेन्द्रिय, आताप तथा स्थावरका अंतर नहीं है।

\$११५. सुक्काए—पंचणा० छदंसणा० सादासा० चदुसंज० सत्तणोक० पंचिदि० तेजाकम्म० समचदु० वज्जिरस० वण्ण० ४ अगुरु० ४ पसत्थिवि० तस० ४
थिरादिदोण्णियुगल—सुमग—सुस्सर—आदे० णिमि० तित्थयरं उचागोद—पंचंत०
जह० एगस०, उक्क० अंतो०। णविर णिहा—पचला ओघं। थीणगिद्धि० ३ मिच्छ०
अणंताणु० ४ जह० अंतो०। इत्थि० णवंस० पंचसंठा० पंचसंघ० अप्पसत्थ० द्मग- ५
दुस्सर-अणादे० णीचागो० जह० एगस०, उक्क० एक्कत्तीसं साग० देखणा०।
अद्वक० देवायु० मणुसग० ओरालिय० ओरालियअंगो० मणुसाणु० णत्थि अंतरं।
मणुसायु० देवोघं। देवगदि० ४ जह० अंतो०, उक्क० तेत्तीसं साग० सादि०। आहारदुगं जहण्णु० अंतो०। भवसिद्धिया ओघं।

[विशेषार्थ-एकेन्द्रिय, आताप तथा स्थावरका बंध सौधर्माद्रिक पर्यन्त होता है। वहाँ पीत-छेरया पायो जाती है। पद्मछेरयामें इनका बंध नहीं है, अतः अंतर नहीं कहा है।]

देवगति ४ का जघन्य साधिक दो सागर तथा उत्क्रष्ट साधिक १८ सागर है।

[विशेषार्थ-पद्मलेख्यावाले देवोंकी जघन्य स्थिति साधिक दो सागर है और उत्कृष्ट साधिक १८ सागर है। इनके देवगतिचतुष्कका बंध नहीं होगा। इस अपेक्षा उपरोक्त अंतर कहा है।]

§११५. शुक्तलेश्यामें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, साता-असातावेदनीय, ४ संब्बलन,० नोकषाय, पंचेन्द्रियजाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वज्रवृषम-संहनन, वर्ण ४, अगुरूल्खु ४, प्रशस्तविहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादि दो युगळ, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र तथा पंच अंतरायोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्गुहूर्त है। विशेष-निद्राम्प्रखलाका ओघवत् जघन्य, उत्कृष्ट अंतर्गुहूर्त है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुवंधी ४ का जघन्य अन्तर्गुहूर्त है। दिस्कृष्ट कुळ कम इकतीस सागर है। ]

[विशेषार्थ—शुक्छछेरयाबाला द्रव्यिलंगी जीव २१ सागरोंकी स्थितिबाले खंतिम यैवेयकमें उत्पन्न हुआ। छहीं पर्याप्तियोंको पूर्णकर, विश्रास हे, विश्रुद्ध हो, सम्यक्त्वको प्राप्त हुआ। आयुके अंतमें पुनः मिथ्यात्वको प्राप्त कर मरण किया। इस प्रकार देशोन २१ सागर प्रमाण मिथ्यात्वीका उत्कृष्ट द्यांतर हुआ। इस अपेक्षा मिथ्यात्व अनंतानुबंधो आदिका खंतर उतना ही कहा गया है।]

स्त्रीवेद, नषु सकवेद, ५संस्थान, ५संहनन, अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भग, दुखर, अनादेण, नीच-गोत्रका जधन्य एक समय, उत्कृष्ट कुछ कम ३१ सागर है। आठ कषाय, देवायु, मतुष्यगति, श्रौदारिक श्ररीर, श्रौदारिक श्रंगोपांग, मनुष्यानुपूर्वीका श्रंतर नहीं है। मनुष्यायुका देवोंके श्रोध समान है। देवगति ४ का जधन्य अंतर्भु हुतं, उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है। आहारक-दिकका जधन्य उत्कृष्ट अंतर्भु हुतं है।

भव्यसिद्धिकोंमें-ओघवत् जानना चाहिए

§११६, खइगसम्मादिहि धुविगाणं अट्टकसायाणं च औधिमंगो। मणुसायु देवोषं। देवायु० जह० श्रंतो०, उक्क० पुव्वकोडितिमागं देखणा। मणुसगदिपंचगं णात्थि श्रंतरं। देवगदि० ४ आहारदुगं जह० श्रंतो०, उक्क० तेत्तीसं साग० सादि०। सादादीणं ओधिमंगो।

११९७. वेदगे धुविगाणं तित्थयरस्स च णत्थि श्रंतरं। अद्वकः दोआयु० मणुसगदि-पंचगं ओधिमंगो । देवगदि० ४ जह० पितदोवम० सादि०, उक्कः तेत्तीसं साग० । आहारदुर्ग जह० श्रंतो०, उक्क० छावद्विसागरो० देखणा, अथवा तेत्तीसं सादिरे० । सेसाणं जह० एग० उक्क० अंतो० ।

§११८. उवसम०–पंचणा० चढुदंस० सादासाद० चढुसंज० सत्तणोक० पंचिंदि० ्रतेजाकम्म० समचढु० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ थिरादिदोण्णियुग०

§११६. क्षयिकसम्यक्त्वमें –ध्रुव प्रकृति तथा आठ कषायोंका अवधिज्ञानके समान मंग जानना चाहिए। मनुष्यायुका देवोंके ओघ समान है। देवायुका जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम पूर्व कोटिका त्रिभाग है।

ि [ित्रोषार्थ-कोई क्षायिकसम्यक्त्वी जीव एक कोटिपूर्वकी आयुवाछा मनुष्य उत्पन्न हुआ। आयुका त्रिभाग शेष रहनेपर उसने आगामी देवायुका वंध किया और आयुके पूर्ण होनेके पूर्व पुनः उसी आयुका वंध किया। इस प्रकार कुछ कम एक कोटि पूर्वका त्रिभाग देवायुका अंतर रहा।]

मनुष्यगतिपंचकमें अंतर नहीं है । देवगति ४, आहारकद्विकका जघन्य अंतर्भुहृत, उत्कृष्ट साधिक ३३ सागर है। स्रातादि प्रकृतियोंका अविश्वानके समान भंग जानना चाहिए।

§११७. वेदकसम्यक्त्वमें ध्रुव प्रकृतियों तथा तीर्थंकर प्रकृतिका खंतर नहीं है । आठ कषाय, (अप्रत्याख्यानावरण ४, प्रत्याख्यानावरण ४, दो आयु, मनुष्यगतिपंचकका अविश्वानके समान भंग जानना चाहिए। देवगति ४ का जघन्य साधिक पत्य है तथा उत्कृष्ट ३३ सागर है।

[विशेषार्थ—किसी वेदकसम्यक्त्वी मतुष्यने सुरचतुष्कका बंध करनेके अनंतर मरण करके सीधर्मद्विक या सर्वार्थसिद्धिमें जन्म धारण किया। वहाँ सीधर्मद्विककी जघन्य आयु साधिक पल्यप्रमाण वेदकसम्यक्त्वी रहा और सुरचतुष्कका बंध नहीं हुआ। मरणके बाद पुनः मतुष्य हो उनका बंध प्रारंभ कर दिया। इसी प्रकार सर्वार्थसिद्धिमें तेतीस सागरप्रमाण वेदक सम्यक्त्वयुक्त रहकर सुरचतुष्कका बंध पुनः प्रारंभ कर दिया। इस प्रकार प्रचारक क्षेत्र सागरप्रमाण वेदक सुम्यक्त्वयुक्त रहकर सुरचतुष्कका बंध पुनः प्रारंभ कर दिया। इस प्रकार पूर्वोक्त बंधका आंतर जानना चाहिए।

आह्रारकद्विकका जघन्य अंतर्भुहूर्ते, उत्कृष्ट कुछ कम ६६ सागर है। अथवा साधिक तेतीस सामर है। शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भु हूर्ते है।

११८.डपशमसम्यक्त्वमें-५ज्ञानावरण, ४दर्शनावरण, साता-असाता वेदनीय, ४ संज्वलन, ७नोकषाय, पंचेद्रियजाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रवंस्थान, वण ४, ऋगुरुङघु ४, सुभ० सुस्सर० आदे० णिमि० तित्थय० उचागो० पंचंत० जह० एग०, उक्क० श्रंतो०। णिहा-षयला० अट्ठक० देवगदि० ४ आहारदुग० जहण्णु० अंतो०। मणुस-गदिपंचगं णत्थि श्रंतरं।

§११९. सासणे-पंचणा० णग्दंस० सोलसक० भयदुगुं० तिण्णिआयु० पंचिदि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमिणं पंचत० णिश्य श्रंतरं। सेसाणं जह० ५ एग०, उक्क० श्रंतो०।

§१२०. सम्मामि०-दो वेदणीय-चदुणोक० थिरादितिण्णियुग० जह० एग० उक्क० श्रंतो०। सेसाणं णित्थ श्रंतरं।

§१२१. सिण्ण-पंचिदियपञ्जत्तर्भगोः । असिण्णि-धुविगाणं णित्थ अंतरं । चदुआयु० वेउव्वियळक्क० मणुसगिदितिगं च तिरिक्खोधं । सेसाणं जह० एग०१० स०, उक्क० अंतो०।

§१२२,आहारगे-पंचणा० छदंसणा० सादासाद० चदुसंज० सत्तणोक० पंचिंदिय०

प्रशस्तिबहायोगित, त्रस ४, स्थिरादि दो युगळ, सुभग, सुस्वर, आदेय निर्माण, तीर्थंकर, उच्चेगीत्र तथा पंच अंतरायोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्मु हूर्त है।

[विशेषार्थ—किसी उपशमसम्यक्त्वी जीवने उपशमश्रेणीका आरोहण कर जब उपशांत-कषाय गुणस्थान प्राप्त किया, तब ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंके वंधकी व्युच्छिति हो गयी, पुनः नीचे गिरनेपर उन प्रकृतियोंका बंध प्रारंभ हो गया। इस दृष्टिसे यहाँ अंतर कहा है। ]

निद्रा-प्रचला, आठ कषाय, देवगति ४, ब्राहारकद्विकका जघन्य उत्कृष्ट अंतर्भ हूर्त है।

[विशेषार्थ--निद्रादिका वंधक कोई उपशमसम्यक्ती उपशम श्रेणीमें चढ़ा। वह जब अपूर्व करणके अंतिमभाग तथा आगेके गुणस्थानोंमें चढ़ा, तब निद्रादिका बंध होना रुक गया। पश्चात् नीचे उतरनेपर पुनः बंध आरंभ हो गया। इसका अंतर अंतर्भु हूर्त प्रमाण होगा।]

मनुष्यगतिपंचकका अंतर नहीं है।

\$११९. सासादनसम्यक्त्वमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, नरकको छोड़ तीन आयु, पंचेन्द्रिय, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुखपु ४, त्रस ४, निर्माण, ५ अंतरायोंका अंतर नहीं है। शेष प्रकृतियोंका जवन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्गृहतें है।

§१२०. सम्यक्त्विमथ्यात्वीमें-दो वेदनीय, ४ नोकषाय, स्थिरादि तीन युगळका जधन्य पक समय, उत्क्रष्ट अंतुर्शृहुर्त हैं। शेष प्रकृतियोंमें अंतर नहीं है।

\$१२१. संज्ञीमें-पंचेन्द्रियपर्याप्तकका भंग जानना चाहिए। असंज्ञीमें-ध्रुव प्रकृतियोंका अंतर नहीं है। चार आयु, वैक्रियिकषट्क, मनुष्यगतित्रिकका तिर्थेचोंके ओघ समान जानना चाहिए। शेष प्रकृतियोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है।

§१२२. आहारकमें-४ ज्ञानावरण, ६ दुर्शनावरण, साता-असातावेदनीय, संब्वछन ४,

तेजाक करमचु व वण्ण ४ अगु ४ पसत्थवि तस ४ थिरादि दोण्णियुग अमग-सुस्सर-आदे णिमणं तित्थयर-पंचत जह एग , उक्क अंतो । णविर णिदा-पचलाणं जहण्ण अंतो । तिण्णि आयु आहार दुर्गं जह अंतो , उक्क अंगुलस्स असंखे आ भागो । एवं चेव वेउ विवयक्षक मणुसगदितिगं च । णविर जह ५ एगस । ओरालिय अोरालिय अंगो व वन्जरिस जह एग , उक्क तिण्णि पिदो । सिसाणं ओवं । आणाहार कम्मइग्मंगो ।

एवं अंतरं समत्तं।

७ नोकषाय, पंचेन्द्रियजाति, तैजस-कर्माण-शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण ४, अगुरुळ्यु ४, प्रशस्तिबहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादि दो युगळ. सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर तथा पंच अंतरायोंका जघन्य एक समय तथा उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है। विशेष, निद्रा-प्रचलाका जघन्य उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है। उत्कृष्ट अंगुळके असंस्थातचें भाग है। इसी प्रकार वैक्रियिकथर्क, मनुष्यगतित्रिकका जानना चाहिए। विशेष, इनका जघन्य एकसमय प्रमाण है। औदारिक शरीर, औदारिक अंगोपांग, वस्त्र-वृष्यसंहननका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट साथिक तीन पत्य है। शेष प्रकृतियोंका ओघवत् है।

अनाहारकों में -- कार्मीण काययोगके समान जानना चाहिए।

इस प्रकार एक जीवकी अपेक्षा अंतर समाप्त हुआ।



<sup>(</sup>१) "आहाराणुवादेण सासणसम्मादिष्ट्र-सम्मामिन्छादिष्टीणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ? एगाजीवं पहुच जहण्णेण पळिदोवमस्त असंखेजदिमागो, अंतोमुहुचं । उक्कस्सेण अंगुळस्स असंखेज्जदिमागो, असंखेज्जासखेज्जाओ ऑसप्पिण-उस्सप्पिणीओ । असंजदसम्मादिष्टिपदुढि जाव अप्यमचसंजदाणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ? एंगाजीवं पहुच जहण्णेण अंतोमुहुचं, उक्कस्सेण अंगुळस्स असंखेज्जादमागो, असंखेजजाओ ओसप्पिण-उस्सप्पिणीओ।"-षद्खं०अंतरा० ३८४-९०।

## [ सण्णियासपरूवणा]

\$१२४. तत्थ ओघेण-आभिणिबोधिय-णाणावरणीयं बंधंतो चदुण्णं णाणावरणी-याणं णियमा बंधगो । एवमेकमेकस्स बंधगो । णिद्दाणिदं बंधंतो अहदंसणावरणीयाणं णियमा बंधगो । एवं थीणगिद्धितियस्स । णिदं बंधंतो थीणगिद्धितियं सिया बंधगो पिस्या अबंधगो, पंचदंसणावरणीयाणं णियमा बंधगो । एवं पचलाव । चक्खुदंसणाव

## [ सन्निकर्षशरूपणा ]

§१२२. सन्निकर्ष दो प्रकारका है, एक स्वस्थान सन्निकर्ष और दूसरा परस्थान सन्निकर्ष है। यहां स्वस्थान सन्निकर्ष प्रकृत है। उसका ओघ और आदेशकी अपेचा दो प्रकारसे निर्देश करते हैं।

[िन्रोपार्थ-स्वस्थान सन्निकर्षमें एक साथ बँधनेवाळी एकजातीय प्रकृतियोंका प्रहण किया गया है। परस्थान सन्निकर्षमें एक साथ बँधनेवाळी सजातीय एवं विजातीय प्रकृतियोंका प्रहण किया गया है।]

§१२४. ओघसे—आभिनिवोधिक ज्ञानावरणका बंध करनेवाला शेष श्रुतादि ज्ञानावरण-चतुष्टयको नियमसे बाँधता है। इसी श्रकार एक श्रकृतिका बंध करनेवाला ज्ञानावरणकी शेष श्रकृतियोंका बंधक है।

[विशेषार्थ—ज्ञानावरण की मित, श्रुत, अवधि, मनःपर्यय, केवल्ज्ञानावरणरूप किसी मी प्रकृतिका बंध होनेपर शेष चार प्रकृतियोंका भी नियमसे वंध होगा। ऐसा नहीं है कि अवधिज्ञानावरणका तो बंध होता रहे और मनःपर्ययज्ञानावरणदिका बंध न हो। पाँचों ज्ञानावरणके भेदोंका सदा एक साथ बंध होता रहता है।

निद्रानिद्राका बंध करने वाला ८ दर्शनावरणका नियमसे वंधक है। इसी प्रकार स्त्यान-गृद्धित्रिकमें भी समझना चाहिए। निद्राका बंधक स्त्यानगृद्धित्रिकका बंधक है भी और नहीं भी है। किन्तु वह दर्शनावरणपंचक अर्थात् चक्षु-अचक्षु-अविध-केवलदर्शनावरण तथा प्रचलाका नियमसे बंधक है।

[विशेषार्थ-स्त्यानगृद्धित्रिकका बंध सासादन गुणस्थान तक होता है और निद्राप्रकृतिका अपूर्वकरण गुणस्थानके प्रथमभागपर्यन्त बंध होता है, अतः निद्राका बंध होनेपर स्त्यानगृद्धिः त्रिकका बंध होना अनिवार्थ नहीं हैं। हो भी सकता है, नहीं भी होवे। ] बंध ॰ पंचदंसणा ॰ सिया बंधगो सिया अबंधगो, तिण्णि दंसणावरणीयाणं णियमा बंधगो। एवं तिण्णि दंसणा ॰। सादं बंधतो असादस्स अबंधगो। असादं बंधतो सादस्स अबंधगो।

§१२५. मिच्छत्तं बंधंतो सोलस कसाय-भयदुगुंच्छाणं णियमा बंधगो। इत्थिवेदं ५ सिया बंधगो, सिया अबंधगो। प्रारेसवेदं सिया बंधगो, सिया अबंधगो। णबुंसगवेदं सिया बंधगो, णिचे अबंधगो। हस्स-रिद् सिया बंधगो सिया अबंधगो। हस्स-रिद् सिया बंधगो सिया अबंधगो। अरिद्-सोगाणं सिया बंधगो सिया अबंधगो। दोण्णं युगलाणं एकदरं बंधगोण चैव अबंधगो।

§१२६. अणंताणुवंधिकोधं वंधंतो मिच्छत्तं सिया वंधगो सिया अवंधगो, १० पण्णारसकसाय-भयदुगुंच्छाणं णियमा वंधगो। इत्थिवेदं सिया वंधगो, पुरिसवेदं सिया वंधगो, णदुंसक० सिया वं०। तिण्णं वेदाणं एकदरं वंधगो ण चेव अवंधगो।

निद्राके समान प्रचळाका भी वर्णन जानना चाहिए। चक्षुदर्शनावरणका बंधक जीव निद्रादिक पांच दर्शनावरणका कथंचित् बंधक है कथंचित् अवंधक है, किन्तु अचक्षु-अवधि-केवळदर्शनावरणका नियमसे बंधक है। इसी प्रकार अचक्षु-अवधि-केवळदर्शनावरणमें जानना चाहिए।

[विञ्लोषार्थ—चक्षुरर्शनावरणका बंध सुक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानपर्यंत होता है और पंच निद्राओंका अपूर्वकरणपर्यंत होता है, इस कारण चक्षुरर्शनावरणके बंधकके निद्रादिका बंध विकल्प रूपसे कहा है।]

साताका बंध करनेवाला असाताका अवंधक है। असाताका बंधक साताका अवंधक है। [विशेषार्थ—साता और असाता परस्पर प्रतिपक्षी प्रकृतियाँ हैं। अतः एकके बंध होते समय दूसरीका अवंध होगा।

ु१२५. मिथ्यात्वका बंध करनेवाछा-सोळह कषाय, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है। स्त्रीवेद का स्थात् (कथंचित्) बंधक है, स्यात् अबंधक है। पुरुषवेदका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। त्युंसकवेदका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। तीन वेदोंमेंसे अन्यतमका बंधक है, अवंधक नहीं है। हास्य, रतिका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। अरित-शोकका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। वेरित-शोकका स्थात् बंधक है, स्थात् अबंधक है। हास्य, रतिका स्थात् बंधक है, स्थात् अबंधक है। हास्य, रतिका स्थात् बंधक है, स्थात् अबंधक नहीं है।

§१२६. अनंतानुबंधी क्रोधका बंध करनेवाला मिथ्यात्वका स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। किन्तु रोष १५ कषाय, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है।

[विशेषार्थ-अनंतातुवंधीका सासादनपर्यन्त वंध होता है, किन्तु मिथ्यात्वका प्रथम गुण-स्थान पर्यन्त । अतः अनन्तातुवन्धीके बन्धकके साथ मिथ्यात्वका वंध हो भी और न भी हो ।]

स्त्रीवेदका स्यात् बन्धक है, पुरुषवेदका स्यात् बन्धक है, नपुंसकवेदका स्यात् बंधक है, तीनों वेदोंमें से किसी एकका बन्धक है, अबंधक नहीं है। हास्य-रितका स्यात् बंधक है, हस्सरिंदं सिया बंधगो । अरिदसोगं सिया बंधगो । दोण्णं युगलाणं एकदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो । एवं तिण्णि कसायाणं ।

§१२७, अपचक्खाणं कोधं बंधंतो मिच्छत्त० अणंताणु० ४ सिया बंधगो। सिया अबंधगो। एकारसकसाय-भयदुगुंछाणं णियमा बंधगो। इत्थिवे० सिया बंधगो। पुरिसवे० सि० बंधगो। णवुंसकवे० सिया बंधगो। तिण्णि वेदाणं एकदरं बंधगो। ५ ण चेव अबंधगो। हस्सरदी सिया बंधगो। अरदिसो० सिया बंधगो। दोण्णि युगलाणं एकदरं बंधगो। एवं तिण्णि कसायाणं।

\$१२८. पचक्खाणावरणीयं कोधं बंधंतो मिच्छ० अहकसा० सिया बंधगो,सिया अवंधगो । सत्तकसाय-भयदु० णियमा बंधगो । इत्थिवे० सिया बंधगो० । पुरिस० सि० बं० । णबुंस० सिया बं० । तिण्णि वेदाणं एकदरं बंधगो, ण चेव अवंधगो । १० हस्सरदी सिया बंधगो । अरदिसोगाणं सिया बंधगो । दोण्णं युगठाणं एकदरं बंधगो, ण चेव अवंधगो । एवं तिण्णि कसायाणं ।

अरति-शोकका स्यात् बंधक है। दो युगलोंमेंसे किसी एक युगलका बंधक है, अबंधक नहीं है। इसी प्रकार अनंतानुबंधी मान, माया तथा लोभके बंधकमें जानना चाहिए।

§१२७. अप्रत्याख्यानावरण क्रोधका बंध करनेवाळा मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४ का स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है।

[विशेषार्थ-अप्रत्याख्यानावरणका वंध चतुर्थ गुणस्थान पर्यन्त होता है और मिश्यात्व तथा अनंतातुबंधी ४ का क्रमशः मिश्यात्व, सासादन गुणस्थान तक वंध होता है; इस कारण अप्रत्या-ख्यानावरण ४ के वंधके साथ मिश्यात्व तथा अनंतातुवंधी ४के वंधकी अनिवार्यता नहीं है।]

अनंतानुवंधी क्रोध, मान, माया, लोभ तथा अप्रत्याख्यानावरण क्रोधको छोड़कर शेष ग्यारह कषाय, भय, जुगुप्ताका नियमसे बंधक है। स्त्रीवेदका स्यात् बंधक है। पुरुषवेदका स्यात् बंधक है। नपुंसकवेदका स्यात् बंधक है। तीनों वेदोंमेंसे अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। हास्य, रितका स्यात् बंधक है। अरित, शोकका स्यात् बंधक है। दो युगलोंमेंसे अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है।

[विञ्लोषार्थ-हास्य-शोक, रति अरति ये परसार विरोधी प्रकृतियाँ है। अतः जब हास्य-रतिका बंध होगा, तब शोक-अरतिका बंध नहीं होगा।]

अप्रत्याख्यानावरण मान, माया, छोभमें अप्रत्याख्यानावरण क्रोधके समान जानना चाहिए।

§१२८. प्रत्याख्यानावरण क्रोधका बंध करनेवाला-मिथ्यात्व, अनंतानुवंधी तथा अप्रत्याख्यानावरणरूप कषायाष्ट्रकका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। शेष प्रत्याख्यानावरण ३ तथा संक्वळन
४-इस प्रकार ७ कषाय, भय और जुगुष्साका नियमसे बंधक है। खीवेदका स्यात् बंधक है।
पुरुषवेदका स्यात् बंधक है। नपुंसकवेदका स्यात् बंधक है। तीन वेदोंमेंसे किसी एकका बंधक है,
अबंधक नहीं है। हास्य-रितका स्यात् बंधक है। अरित-शोकका स्यात् बंधक है। वो युगलोंमेंसे
अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं हैं। इसी प्रकार प्रत्याख्यानावरण मान, माया तथा लोभका
भी वर्णन जानना चाहिए।

§१२९. कोधसंज० बंधंतो मिच्छ० बारसक० भयदुगुं० सिया बंधगो। तिणिण संजलणाणं णियमा बंधगो। इत्थि० सिया बंधगो। पुरिस० सिया बं०। णवुंस० सिया बंधगो। तिणि वेदाणं एकदरं बंधगो। अथवा तिण्णं पि अबधंगो। हस्सरदी सिया बं०। अरिदिसोग० सिया बं०। दोण्णं युगलाणं एकदरं बंधगो अथवा दोण्णं पि अबंधगो। ५ एवं तिण्णि संजलणाणं। णवरि माणं बंधतो मायालोभाणं णियमा बंधगो। तेरसक० भयदुगुं० सिया बंधगो। मायं बंधतो लोभं णियमा बंधगो। चोहसकसा० भयदु० सिया बंध । लोभसंजलणं बंधंतो पण्णारसक० भयदु० सिया बंधगो।

९१३०. इत्थिवेदं वंधंतो मिच्छत्तं सिया बंा सोलस क० भयदु० णियमा बंधगो। हस्सरदी सिया०।अरदिसोग० सिया०। दोण्णं युगलाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। १० प्रसिवेदं वंधंतो मिच्छत्तं बारसक० भयदु० सिया वंधगो। हस्सरदी सिया वंधगो।

§१२९. संज्वलन क्रोधका बंध करनेवाला-मिथ्यात्व, १२ कषाय, भय, जुगुप्साका स्यात् बंधक है, किन्तु शेष मान, माया, लोभरूप संज्वलनका नियमसे बंधक है। स्त्रीवेदका स्यात् बन्धक है। पुरुषवेदका स्यात् बंधक है। नुपंसकवेदका स्यात् बंधक है। तीनों वेदोंमेंसे किसी एकका बंधक है, अथवा तीनोंका भी अवंधक है।

[निशेषार्थ-वेदका बंध अनिवृत्तिकरणके प्रथमभाग पर्यन्त है, किन्तु संज्वलन क्रोधका बंध अनिवृत्तिकरणके अवेदभाग तक होता है। अतः संज्वलन क्रोधके वंधकको वेदत्रयका अवंधक भी कहा है।]

हास्य-रितका स्यात् बंधक है। अरित-शोकका स्यात् वंधक है। दो युगछोमेंसे किसी एक युगछका बंधक है अथवा दोनों युगलोंका ही अबंधक है।

[विशेषार्थ-अरित-शोकका प्रमत्त गुणस्थानपर्यन्त तथा हास्य-रितका अपूर्वकरण पर्यन्त वंघ है। श्रतः संब्वलन क्रोधके बंधकमें इनके बंधका स्यात सद्भाव है, स्यात् नहीं है]

संज्वलन मान, माया, लोभमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए । इतना विशेष है कि संज्वलन मानको बाँधनेवाला संज्वलन माया और लोभका नियमसे बंधक है । तेरह कषाय वर्षात् संज्वलन मान-माया-लोभरित शेष कषाय, भय तथा जुगुप्ताका स्यात् बंधक है। संज्वलन मायाको बाँधनेवाला-संज्वलन लोभको नियमसे बाँधना है। शेष १४ कषाय तथा मय, जुगुप्ताका स्यात् बंधक है। संज्वलन लोभको बाँधनेवाला-१५ कषाय, भय, जुगुप्ताका स्यात् बंधक है।

§१२०. स्त्रीवेदको बाँधनेवाला मिथ्यात्वका स्यात् बंधक है, १६ कषाय, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है। हास्य-रितका स्यात् बंधक है। अरित-शोकका स्यात् बंधक है। दोनों युगळोंमेंसे एकका बंधक है, अबंधक नहीं है। पुरुषवेदको बाँधनेवाळा-मिथ्यात्व, संज्वलन ४ को छोड़कर शेष १२ कषाय, भय, जुगुप्साका स्यात् बंधक है।

[ विशेषार्थ-पुरुषवेदके बंधकके संज्वलन ४ का नियमसे बंध होता है। अतः यहाँ संज्वळनचतुष्ट्यको छोड़कर वारह कपार्योका विकल्प रूपसे बंध कहा है।] अरिद्सोगि सिया वं । दोण्णं युगलाणं एकदरं वंधगो। अथवा दोण्णं पि अवंधगो। चदुसंज । णियमा वं । णियं वंधितो मिच्छत्त । सोलसक । अयदु । णियमा वंधगो। हस्सरदी सिया । अरिद्सोगि सिया वं । दोण्णं युगलाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। हस्सं वंधतो मिच्छत्त । वारमक । सिया वं । चदुसंज । दि-भय-दुगुं । णियमा वंधगो। हित्थ । पुरिस० णायुंस० सिया वंधगो। तिण्णं वेदाणं ५ एकदरं वंधगो,ण चेव अवंधगो। एवं रिदं अरिदं वंधतो मिच्छ० वारसक । सिया वं । चदुसंज । सिया वंधगो। हिल्णं वेदाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। एवं सीयां भयं वंधतो मिच्छत्व-वारसक । तिण्णं वेदाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। एवं सोगं भयं वंधतो मिच्छत्त-वारसक । सिया वंधगो। चदुसंज । दुगु० णियमा वंधगो। इत्थि० पुरिस० णायुस० सिया। विण्णं वेदाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। इस्तरदी सिया वं०, अरिद्सोग० । तिण्णं वेदाणं एकदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो। इस्तरदी सिया वं०, अरिद्सोग० ।

हास्य-रितका स्यात् बंधक है । अरति-शोकका स्यात् वंधक है। दोनों युगलोंमेंसे किसी एक युगलका बंधक है। अथवा दोनोंका ही अवंधक है। चार संज्वलनका नियमसे बंधक है।

नपुंसकवेदको बाँधनेवाला-मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है। हास्य-रित का स्यात् वंधक है। अरित-शोकका स्यात् बंधक है। दोनों युग्छोंमेंसे अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है।

[ विशेषार्थ—नपुंसकवेद तथा स्त्रोवेदके बंधकोंके १६ कषायोंका नियमसे बंध कहा है, किन्तु पुरुषवेदके बंधकोंके संव्वळनको छोड़कर शेष १२ कषायोंका स्यात् बंध कहा है। इसका कारण यह है कि नपुंसकवेद तथा स्त्रीवेदके बंधक क्रमगः निष्यात्व, सासादन तक होते हैं, वहाँ १६ कषायोंका बंध होता है। पुरुषवेदका बंध द्यानिवृत्तिकरण गुणस्थान पर्यन्त होता है, इस कारण पुरुषवेदके बंधकोंके १२ कषायोंके कथंचित् बंधका वर्णन किया गया है, किन्तु संज्वलन ४ का नियमसे बंध कहा है।]

हास्यका वंघ करनेवाळा--मिश्यात्व तथा १२ कषायका स्यात् वंधक है।

[ विशेषार्थ-हास्यका वंध त्रपूर्वकरण गुणस्थान पर्यन्त होता है, किन्तु मिथ्यात्व एवं १२ कषायोंका उसके नीचे पर्यन्त वंध होता है। इस कारण हास्यके वंधकके मिथ्यात्वादिका वंध विकल्प रूपसे बताया है।]

चार संज्वलन, रति, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है। स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेदका स्यात् बंधक है। तीनों वेदोंमेंसे एकका बंधक है, अबंधक नहीं है।

रति, त्र्यरिका बंध करनेवाला-इसी प्रकार मिथ्यात्व, १२ कषायका स्यात् वंधक है। ४ संज्वलन, शोक, भय, जुगुप्साका नियमसे बंधक है। श्ली-पुरुष-नपुंसकवेदका स्यात् वंधक है। तीनों वेदोंमेंसे एक वेदका बंधक है। अवंधक नहीं है।

शोक तथा भयका बंध करनेवाळा-मिथ्यात्व, १२ कषायका स्यात् बंधक है। ४ संज्वलन तथा जुगुप्साका नियमसे बंधक है। स्त्री-पुरुष-नपुंसकवेदका स्थात् बंधक है। तीनों वेदोंमेंसे किसी एकका बंधक है, अबंधक नहीं है। हास्य, रितका स्थात् बंधक है। अरित, शोकका स्थात् सिया वं । दोण्णं युगलाणं एक्कदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो । एवं दुग (गु॰) ।

§१३१. णिरयायुगं वंधंती तिरिवखायुगं मणुसायुगं देवायुगं अवंधगी । एव-

§१३२, णिरयगिदिं बंधंतो पंचिं ०वेउ िवय ० तेजाक ० हुं डसंठाणं वेउ िव्व० अंगो० ५ वण्ण०४ णिरयाणुपु० अगु० ४ अपसत्थिवि० तस० ४ अथिरादिछ० णिमिण०णियमा वंधगो । एवं णिरयाणुपु० । तिरिक्खगिदिं बंधंतो ओरालिय-तेजाक० वण्ण० ४ तिरक्खाणु० अगु० उप० णिमिणाणं णियमा वंधगो । एइंदियजादि सिया० । एवं बेइंदिय०तेइं०चढु० पंचिदि० सिया वंधगो । पंचण्णं जादीणं एक्कदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो । एवं छसंठाणाणं एक्कदरं वंधगो । ण चेव अवंधगो । अरेरालि० अंगो० १० परघादुस्सा० आदा-उज्जो० सिया बं० सिया अवंधगो । छसंघ० सिया० । दो विहाय० सिया वं० । दो सरं सिया वंथगो, सिया अवं० । अथवा छण्णं दोण्णं दोण्णं पि बंधक हैं। दोनों युगलोंमेंसे एक युगलका वंधक हैं, अवंधक नहीं हैं।

जगप्साका बंध करनेवाळेके-इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१२१. तरकायुका बंध करनेवाळा-तिर्यंचायु, मनुष्यायु तथा देवायुका व्यवंधक है। इसी प्रकार किसी व्यन्य व्यायुका बंध करनेवाळा रोषका अवंधक है। जैसे तिर्यंचायुका बंधक होष तीन त्रायुओंका व्यवंबक होगा। कारण एक समयमें बध्यमान एक ही त्रायु होगी।

§१३२. नरकगतिका बंध करनेवाला-पंचेन्द्रिय जाति,वैक्रियिक तैजस. कार्माण शरीर,हुंडक संस्थान, वैक्षियिक अंगोपांग, वर्ण ४, नरकानुपूर्वी, अगुरुल्यु ४, अप्रशस्तविद्दायोगति, त्रस ४, अस्थिरादिषद्क, निर्माणका नियमसे बंधक है।

[ विशेषार्थ-नरकगतिमें संहननका अभाव होनेसे उसका बंघ नहीं बताया है । ]

नरकातुपूर्वीका बंध करनेवालेके-नरकगतिके समान जानना चाहिए। तिर्यंचगतिका बंध करनेवाला- औदारिक-तेजस कार्माण शरीर. वर्ण ४, तिर्यंचातुपूर्वी, अगुरुल्खु, उपघात तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। एकेन्द्रिय जातिका स्थात् बंधक है। इसी प्रकार दो, तीन, चार, पंचेन्द्रिय जातिका स्थात् वंधक है। एंचजातियोंमेंसे एकका वंधक है, अबंधक नहीं है। इसी प्रकार छह संस्थानोंमेंसे किसी एकका वंधक है; अवंधक नहीं है। औदारिक अंगोपांग, परधात, उल्ल्वास, आताप, उद्योतका स्थात् वंधक है, स्थात् अवंधक है। ६ संहननों का स्थात् वंधक है।

[ विशेषार्थ—तिर्विश्वगतिके बंधकके ६ संहत्तनका वंब अनिवार्य नहीं है; कारण एकेन्द्रियों-में संहत्तन नहीं होता है। अस्थिबंधनविशेषको संहत्तन कहते हैं। एकेन्द्रियोंके अस्थियाँ नहीं पायी जाती हैं। उनके द्वारा गृहीत आहारका रुधिरादिरूप परिणमन नहीं होता है। इस कारण उनके संहत्तनका अभाव कहा है।

हो बिहायोगतिका स्यात् वंधक है। दो स्वर का स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। अथवा ६ संहनन, दो बिहायोगिति, तथा दो स्वरोंका भी अवंधक है।

[ विशेषार्श्व-एकेन्द्रियोंमें संहननके समान विहायोगित तथा खरका अभाव है। इस कारण ६, २, २ का अवंधक भी कहा है।] अवंधगो । तस० सिया० । थावरं सिया० । दोण्णं पगदीणं एक्कदरं बंधगो, ण चेव अवंधगो । एवं अहयुगलाणं । एवं तिरिक्खाणुं । मणुसगिदं वंधंतो पंचिदि० ओरालिय० तेजाक० ओरालि० अंगो०वण्ण०४ मणुसाणु० अगु०उप०तस-वादर-पत्ने० णिमि० णियमा वंधगो । छसंठा० छसंघ० पज्जत्ता० अपज्ज० थिरादि-पंच-युग० सिया बं०, सिया अवंधगो । एदेसिं एक्कदरं बंधगो, ण चेव अवंधगो । परघादुस्सा० तित्थय० सिया ध्वं०,सिया अवंधगो । यथवा दोण्णं दि अवं०,सिया अवंधगो । अथवा दोण्णं दि अवं०, । एवं मणुसाणु० । देवगिदं वंधंतो पंचिदि०वेउ व्विय-तेजाक० समचदु० वेउव्वि० अंगो० वण्ण० ४ देवाणु० अगुरु० ४ पसत्थ० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे० णिमि० णियमा बंधगो । आहारदुग-तित्थय० सिया० [वं० सिया ] अवं०। थिरादि-तिण्णि युग० सिया बंधगो, सिया अवंधगो । तिण्णि युगलाणं एक्कदरं वंधगो, ण चेव ६० अवं०। एवं देवाणुपु०।

§१३३.एइंदियं बंधंतो तिरक्खग ० ओरालिय-तेजाक ० हुं डसं० वण्ण० ४ तिरिक्खायु० अगु० उप० थावर-दूभग-अणादे० णिमि० णियमा बंधगो । परघादुस्सा० आदाउज्जो०

त्रसका स्यात् बंधक है। स्थावरका स्यात् बंधक है। दोनोंमेंसे किसी एकका बंधक है, अबंधक नहीं है। बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, शुभ, सुभग, आदेय, यशःक्षोर्ति और स्थिर इनके आठ युगलोंका इसी प्रकार वर्णन समझना चाहिए अर्थात् प्रत्येक युगलों से अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। तिर्यंचातुपूर्वीका बंध करनेवालेके तिर्यंचातिके समान भंग है। मतुष्यगतिका बंध करनेवाला—पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक-तैजस-कार्भाण शरीर, औदारिक अंगोर्भाग, वर्ण ४, मतुष्यातुपूर्वी, अगुरुल्धु, उपधात, त्रस, बादर, प्रत्येक और निर्माणका नियमसे बंधक है। ६ संस्थान, ६ संहनन, पर्योप्त, अपर्याप्त, स्थिराद्वि पंचयुगलका स्थात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। इनमेंसे किसी एकका बंधक है, अवंधक नहीं है। परधात, उच्छुास, तीर्थङ्करका स्थात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। वो विहायोगिति, २ स्वरका स्थात् बंधक है, स्थात् अवंधक है। वो विहायोगिति, २ स्वरका स्थात् बंधक है, स्थात् अवंधक है। अथवा दो विहायोगिति, २ स्वरका भी अवंधक है।

मनुष्यानुपूर्विमें मनुष्यगति के समान जानना चाहिए।

देवगतिका बंध करनेवाला— पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक शरीर, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक अंगोपांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी, अगुरुत्तुष्ठ ४, प्रशस्तिविद्दायोगित, त्रस ४, सुमग, सुस्वर, त्रादेय तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। आहारकद्विक, तीर्थंकरका [स्यात् बन्धक ] स्थात् अवंधक है। स्थिरादि तीन युगलका स्थात् बन्धक, स्थात् अवंधक है। तीन युगलोंमें से किसी एक युगलका वंधक है, अवंधक नहीं है। देवानुपूर्वीमें देवगतिके समान जानना चाहिए।

§१२२. एकेन्द्रिय जातिका बन्ध करनेवाला—तिर्यंचगति, औदारिकतेजस कार्माण शरीर, हुडक संस्थान, वर्ण ४, तिर्यंचानुपूर्वी, अगुरुलघु, उपघात, स्थावर, दुर्भग, अनादेय और निर्माणका नियमसे वंधक है। परघात, उच्छास, आताप, उद्योतका स्थात् बन्धक है, स्थात् अबन्धक है। सिया बंधगो, सिया अबंधगो। बादरसहुम सिया बं०। दोण्णं युगलाणं एक्कदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो। एवं पज्जतापज्जत-पत्तेय-साधारण-थिराथिर-सुभासुम-जस-अजस-गित्तीणं सिया एक्कदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो। एवं थावरं०। बीइंदि० बंध० तिरिक्खण० ओरालि० तेजाकम्म० हुं डसं० ओरालि० अंगो० असंपत्त० वण्ण० ४ तिरिक्खणु० अगु० उप० तस० बादरपत्तेय० दूमग-अणादे० णिमि० णियमा बंधगो। परघादुस्सा० उज्जोव० अप्पसत्थ० दुस्सर० सिया बं०, सिया अबंधगो। पर्ज्ञता-अपज्ज० सिया बं०, सिया अबं०। दोण्णं युगलाणं एक्कदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो। एवं थिरादि-तिण्णियुगलाणं एक्क० बंधगो, ण चेव अबंधगो। एवं तिरिक्ख-मणुस-देवगदि०। चदुण्णं गदीणं एक्क० बंधगो, ण चेव अबंधगो। एवं दो सरीरं० छसंठा० दो-अंगो० चदुआणु० पज्जत्तापज्जत्त० थिरादि-पंचयुगलाणं। आहारदुगं परघादुस्सा०उज्जो०तिरथय०सिया बं०,सिया अबं०। तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० तस-बादर-पत्तेय-णिमिण० णियमा बंधगो। छसंघ० दोविहा० दोसरं सिया बंधगो। छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो, अथवा छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबंधगो।

बादर, सूक्ष्मका स्थात् वन्धक है। दो युगलोंमें से एकका बंधक है, श्रवन्धक नहीं है। इसी प्रकार पर्याप्त-अपर्याप्त, प्रत्येक साधारण, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ, यशःकीति-श्रयशःकीर्तिमेंसे एक-तरका स्यात् वंधक है, श्रवन्धक नहीं है। स्थावरके विषयमें एकेन्द्रियके समान जानना चाहिए।

दो इंद्रियका बन्ध करनेवाला—तिर्यंचगति, औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, हुंडक-संस्थान, औदारिक अंगोपाङ्ग, असंप्राप्तास्पाटिका संहनन, वर्ण ४, तिर्यंचानुपूर्वी, अगुरुळघु, उपघात, जस, बादर, प्रत्येक, दुर्भग, अनादेय तथा निर्माणका नियमसे बन्धक है। परघात, उच्छ्वास, उद्योत, अप्रशस्तविहायोगित तथा दुस्वरका स्यात् वंधक, स्यात् अवंधक है। पर्याप्त-अप-प्राप्तका स्यात् वन्धक, स्यात् अवंधक है। पर्याप्त-अप-प्राप्तका स्यात् वन्धक, स्यात् अवंधक है। दोनों युगळों में से एकका बन्धक है, अवन्धक नहीं है। स्थिरादि तीन युगलमें से एकतरका बन्धक है, अवन्धक नहीं है।

त्रीन्दिय. चौडंदियका बंध करनेवालेके इसी प्रकार जानना चाहिए।

पंचेन्द्रिय जाति नामकर्मका बंध करनेवाला—नरकगितका स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। इसी प्रकार तिर्यंच-मनुष्य-देवगितमें जानना चाहिए अर्थात् स्यात् वंधक है, स्यात् अवंधक है। चारों गितयोंमेंसे एकका वंधक है, अर्थधक नहीं है। दो शरीर ( अर्थादारिक, वैक्रियिक), छह संस्थान, दो अंगोपंग, ४ आनुपूर्वी, पर्याप्त, अपर्याप्त, स्थिरादि पंच युगलमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। आहारकद्विक, परधात, उच्छ्यस, उद्योत तथा तीर्थंकर प्रकृतिका स्यात् वंधक है, स्यात् अवंधक है। तैजस, कार्माण, वर्षा ४, अगुरुल्यु, उपधात, त्रस-बादर, प्रत्येक और निर्माणका नियमसे वंधक है। ६ संहनन, दो विहायोगित तथा दो स्वरका स्यात् वंधक है। इन ६, २, २ में से एकतरका बंधक है, अथवा ६, २, २ का भी अवंधक है।

§१३४.ओरालियसरीरं बंधंतो तेजाक०वण्ण०४अग्र०उप०णिमिणं णियमा बंधगो । तिरिक्खमणसगदि सिया बं । दोणां एक्कदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो । एवं भंगो पंचजादि-छसंठाणं दो आग्र० तसथावरादि-णव-युगलाणं । ओरालि० अंगो० परघाद० आदा-उज्जो वितथय विस्था बंधगो, सिया अबंधगो । छसंघव दोविहाय व दो सरं सिया बंधगी. सिया अबंधगी । अथवा छिण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबंधगी ।

६१३५, वेगव्वियस० बंधंतो पंचिंदि० तेजाक० वेगव्विय० अंगो० वणा० प्र अगु०४ तस०४ णिमिणं णियमा बंधगी, णिरयगदि-देवगदीणं सिया बंधगी० । दोण्णं एक्कदरं बंधगो.ण चेव अबंधगो । एवं समचढु०हुं इसंठा०। दोण्णं आणुपू०दो विहाय० थिरादि-छयुगलाणं सिया एदेसिं एक्कदरं बंधगो. ण चेव अबंधगो । आहारदगं सिया

६१३४. औदारिक शरीरका बंध करनेवाला—तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुख्य, उपघात. निर्माणका नियमसे बंधक है। तिर्थंचगति, मनुष्यगतिका स्यात बंधक है। दोनोंमेंसे अन्यतरका बंधक है. अबंधक नहीं है।

[विठोषार्थ-देवगति, नरकगतिका सन्निकर्ष वैक्रियिक शरीरके साथ है, इससे यहाँ उनका उल्लेख नहीं किया गया है। ]

पाँच जाति, ६ संस्थान, दो त्रानुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगलमें भी तिर्थंच मनुष्यगतिके समान जानना चाहिए।

औदारिक अंगोपांग, परघात, उच्छास, आताप, उद्योत और तीर्थंकरका स्यात बंधक है, स्यात अवंधक है।

विज्ञेषार्थ-औदारिक शरीरको धारण करनेवाले एकेन्द्रियके औदारिक अंगोपांग नहीं पाया जाता है। इस कारण औदारिक अंगोपांगका बंध यहाँ विकल्प रूपसे कहा गया है।] छह संहनन, दो विहायोगति, दो स्वरका स्थात बंधक है, स्यात अबंधक है। अथवा इन

[६] २. २ का भी अबंधक है।

८१३५. वैक्रियिक शरीरका बंध करनेवाला—पंचेन्द्रिय जाति. तेजस-कार्माण शरीर, वैक्रियिक अंगोपांग, वर्ण ४, अगुरूछघु ४, त्रस ४ और निर्माणका नियमसे बंधक है।

[तिठोषार्थ-वैक्रियिक शरीरके साथ वैक्रियिक अंगोपांगका नियमसे बंध होता है। इस कारण यहाँ औदारिक शरीर और औदारिक अंगोपांगके समान विकल्प नहीं है।

नरकगति, देवगतिका स्यात् बंधक है। दोमेंसे एकका बंधक है, अबंधक नहीं है।

समचतुरस्र संस्थान, तथा हुंडक संस्थानमें इसी प्रकार जानना चाहिए अर्थात् इनमें अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है।

[विशेषार्थ-वैक्रियिक शरीरधारी देवोंमें समचतुरस संस्थान होता है और नारिकयों-में हुंडक संस्थान पाया जाता है। अन्य संस्थानोंका वैक्रियिक शरीरके साथ सन्निकर्ष नहीं है।]

दो आतुपूर्वी, दो विहायोगिति, स्थिरादि छह युगलमेंसे अन्यतरका स्यात् वंधक है,

अवंधक नहीं है।

बं । तित्थयरं सिया बं । एवं वेगुन्विय अंगो ।

§१३६. आहारसरीरं बंधंतो णियमा बंधगो देवगदिपंचिदियजादि-तिण्णं सरीरं। समचदु॰ दो अंगो॰ वण्ण॰ ४ देवाणु॰ अगुरु॰ पसत्थवि॰ तस॰ ४ थिरादिछयुगलं णिमिणं णियमा बंधगो। तित्थयरं सिया बं॰। एवं आहारंगो॰ बं॰।

\$१३७. तेजासरीरं बंधंगी (तो) चदुगदि० सिया बं०। चदुण्णं गदीणं एक्कदरं बंधगी, ण चेव अवंधगी। पंचजादि-दोसरीर-छ संठा-चदुआणु-तस-थावरादि-णवधुगलं गदि-मंगी। आहारदुगं परवादुस्सा-आदाउजोव-तित्थयराणं सिया बंधगी। दो अंगी० छसंघ० दो विहाय-दोस० सिया बंधगी, सिया अवंधगी। दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगी। अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं पि अवंधगी। एवं कम्महय०।

[विश्लोषार्थ-वैक्रियिक शरीरके साथ संहननका बंध नहीं होता है कारण देव-नारिकयोंके संहनन नहीं पाया जाता है।]

आहारकद्विकका स्यात् बंधक है। तीर्थंकरका स्यात् बंधक है।

[त्रिशेषार्थ-ओदारिक शरीर की बंधव्युच्छिति चतुर्थगुणस्थानमें हो जाती है, इस कारण सप्तमगुणस्थानमें बँधनेवाछे आहारक शरीरके साथ औदारिक शरीरका सन्निकर्ष नहीं कहा है।]

समचतुरस्र संस्थान, श्राहारक-वैक्रियिक अंगोपांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी, अगुरु-छघु, प्रशस्तविहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादि छह युगळ तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। तीर्थंकरका स्यात् बंधक है। आहारक अंगोपांगका बंध करनेवाळेके भी स्नाहारक शरीरके समान भंग है।

ु१२०. तैजस शरीरका वंय करनेवाला-अगितका स्यात् वंधक है। चारों गितयोंमेंसे किसी एकका वंधक है, अवंधक नहीं है। ४ जाति, दो शरीर, छह संस्थान, ४ आनुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि नव युगलोंका गितके समान भंग है, अर्थात् अन्यतरका वंधक है, अवंधक नहीं है। आहारकिहक, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत तथा तीर्थंकर प्रकृतिका स्यात् वंधक है। दो अंगोपांग, ६ संहनन, दो विहायोगिति, तथा २ शरीरका स्यात् वंधक है अर्थात् कथंचित् वंधक, कथंचित् अवंधक है। इन २, ६, २, २ में से अन्यतरका वंध करनेवाला है। अथवा २, ६, २, २ का भी अर्थधक है। कार्माण शरीरका वंध करनेवालेके तैजस शरीरके समान जानना चाहिए।

१३८. वर्ण ४, अगुरुत्तपु, उपघात, निर्माण तथा समचतुरस्रसंस्थानका बंध करनेवाला— तिर्योचगति, मनुष्यगति, देवगतिका स्यात् बंधक है। तीन गतियों मेंसे एकका बंधक है अबंधक नहीं है। दो शरीर, दो अंगोवांग, तीन आनुपूर्वी, दो विहायोगति तथा स्थिरादि छह युगढका दो-विहा०-थिरादि छयुगलं गदिभंगो । पंचिदि० तेजाक० वण्ण०४ अगु०४ तस०४ णिमिणं णियमा वंधगो । आहारदुगं तित्थयरं उज्जीवं सिया वंधगो । छसंघ० सिया वं० सिया अवं० । छण्णं संघडणाणं एक्कदरं वंधगो । अथवा छण्णं पि अवंबगो । एवं पसत्थवि० सुभग-सुस्सर-आदे० ।

हर २९. णगोद-सरीरं० (सठाणं) बंधंतो तिरिक्ख-मणुसगदि सिया बंधगो सिया ५ अबंधगो । दोण्णं गदीणं एकदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं गदिसंगो छसंघ० दो आणु० दो विहाय० थिरादिछयुगलं । पंचिं० तिण्णि-सरीरं ओरालिय-अंगो० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमिणं णियमा बंधगो । उज्जोवं सिया बं०। एवं सादि० खुज्ज० वामणसं० । हुंडसठाणं बंधंतो तिण्णं गदिणामाणं सिया [ बंधगो ] । एक्क-दरं पि बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं पंचजादि दो-सरीर तिण्णि-आणु० तसा-१० दिणवयुगलं तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं णियमा बं० । दो-अंगो० छसंघ० दो विहाय० दो सरं सिया बं० । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं एक्कदरं बंध० । अथवा गतिके समान भंग जानना चाहिए। अर्थात एकतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। पंचिन्द्रिय जाति, तैजस-कार्मोण शरीर, वर्णं ४, अगुरुत्तपु ४, त्रस ४ तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। आहारकद्विक तीर्थंकर तथा उद्योतका स्यात् बंधक है। छह संहननका स्यात् बंधक, स्यात् अवंधक है। इस्ते के किसी एकका वंधक है । इस्ते क्षांक अवंधक भी है।

[ विशेषार्थ-संहननका बंध तो चतुर्थ गुणस्थान पर्यन्त होता है और समजतुरस्रसंस्थान का बंध अपूर्वकरण तक होता है। श्रतः यहाँ ६ संहननका श्रवंधक भी कहा है।] प्रशस्तविहायोगति, सभग, सस्वर तथा आदेयका भी इसी प्रकार समझना चाहिए।

११३९. न्यमोध परिमंडल संस्थानका बंध करनेवाला—ितर्यचगित, मनुष्यगितका स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। दो गतियोंमेंसे अन्यतरका वंधक है। अवंधक नहीं है।

[ विशेषार्थ-देवगितमें समचतुरस्रसंस्थान होता है और नरकगितमें हुंडकसंस्थान पाया जाता है। इस कारण यहाँ उक्त दोनों गितयोंका वर्णन नहीं किया गया है।

छह संहनन, दो आनुपूर्वी, दो विहायोगित, स्थिरादि छह युगलमें गतिके समान पूर्वोक्त भंग है। पंचेन्द्रिय जाति, ३ रारीर, औदारिक खंगीपांग, वर्ष ४, अगुरुळघु ४, त्रस ४ तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। उद्योतका स्यात् बंधक है।

स्वातिसंस्थान, कुञ्जकसंस्थान, वामनसंस्थानके बंध करनेवालेमें इसी प्रकार जानना चाहिए। हुंहकसंस्थानका बंध करनेवाला—नरक-मनुष्य तिर्यंच गतियोंका स्यात् [ बंधक है।] अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है।

[ विशेष-हुंडकसंस्थान देवगतिमें न होनेसे यहाँ उसका वर्णन नहीं किया गया है।] ५ जाति, २ शरीर, ३ आतुपूर्वी. (देवानुपूर्वी विना) त्रसादि नव युगल, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुब्धु, उपचात तथा निर्माणका नियमसे वंधक है। दो अंगोपांग, छह संहनन, दो विहायोगति तथा २ स्वरका स्थान् वंधक है। इन २, ६, २, २ में से किसी एकका बंधक है।

दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो । परघादुस्सा० आदाउज्जो० सिया बं० सिया अवंधगो । एवं हुंडभंगो दूभग-अणादे० । ओरालिय० अंगोवंगं वंधंतो दो-गदि सिया बं० सिया अवं० । दोण्णं गदीणं एककदरं वंधगो । ण चेव अवंधगो । एवं चढुजादि० छस्संटा० छसंघ० दो आणु० पञ्जचापञ्जच० थिरादिपंचयुगलाणं । ५ ओरालिय-तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० तस-बादरपत्तेय० णिमि० णियमा वं० । परघादुस्सा० उज्जो० तित्थयरं सिया वंधगो । दो विहा०दो सरं सिया वंधगो । दोण्णं दोण्णं एककदरं वंधगो । अथवा दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो ।

§१४०. वज्जिरिसमं वंधंती दो-गिद सिया बं०, सिया अवंधगो । दोण्णं गदीणं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अवं०। एवं छ-संठा० दो आणु० दो-विहा० थिरादिछयुग-१० लाणं। पंचिदि० तिण्णि-सरीर-ओरालि० अंगो० वण्ण० ४ अगु० तस० ४ णिमि० णियमा बंधगो। उज्जीवं तित्थयरं सिया बंधगो। एवं चदु-संघड०। णवरि तित्थयरवज्जं। असंपत्तं बंधंतो दो-गिद सिया बंधगो। दोण्णं गदीणं एक्कदरं वंधगो। ण चेव अबं०।

अथवा २, ६, २, २ का भी अवंधक है। परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योतका स्यात् बंधक, स्यात् अवंधक है।

दुर्भग तथा अनादेयके बंध करनेवालेमें हुं डक संस्थानके समान भंग है।

श्रीदारिक अंगोपांगका बंध करनेवाला—दो गति ( मनुष्य-तिर्यं वगति ) का स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। दोमें से एकका बंधक है। श्रवंधक नहीं है। चार जाति, ६ संस्थान, ६ संहतन, २ आनुपूर्वी, पर्याप्तक, अपर्याप्तक, स्थिरादि पंचयुगलमें इसी प्रकार जानना चाहिए। श्रीदारिक तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, श्रमुरुलघु, उपघात, श्रस, बादर, प्रत्येक तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। परघात, उच्छास, उद्योत, तीर्थंकरका स्थात् बंधक है। दो दोमें से किसी एकका बंधक है। अथवा दो दोका भी श्रवंधक है।

§१३९. वज्रव्रवभसंहननका वंध करनेवाला—तिर्यंचगति, मनुष्यगितका स्यात् वंधक है, स्यात् अवंधक है। दो गतियोंमेंसे अन्यतरका वंधक है। अवंधक नहीं है। इस प्रकार छह संस्थान, दो आनुपूर्ती, दो विहायोगित, स्थिराहि छह युगल्डमें जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय जाति, तीन शरीर, औदारिक अंगोपांग, वर्ष ४, अगुरुल्यु, त्रस ४ तथा निर्माणका नियमसे वंधक है। उद्योत, तीर्थकरका स्यात् वंधक है।

आदि तथा त्रांतके संहन्तको छोड़कर शेष ४ संहन्तके वंध करनेवालेमें यहाँ यही क्रम है। विशेष यह है कि यहाँ तीर्थंकर प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए।

[ विशेषार्थ-यहाँ तीर्थंकर प्रकृतिका सिन्नकर्षं न बतानेसे ज्ञात होता है कि संहतन चतुष्ट्रयके साथमें तीर्थंकरका बंध नहीं होता। वज्रवृष्यके साथ ही तीर्थंकरका बंध हो सकता है। तीर्थंकर प्रकृतिका बंध सम्यक्त्वीमें होता है। अतः मिथ्यात्व सासादनमें बंधनेवाले असंप्राप्तासृपा- दिका संहतन तथा वज्रवृष्यको छोड़ शेष ४ संहतन का अभाव होगा।

असंप्राप्तास्पाटिकासंहननका बंध करनेवाला—दो गति ( मनुष्य-तिर्यंचगति ) का स्यात्

एवं चदुजादि-छ संठा० दो-आणु० पञ्जत्तापञ्जत्त० थिरादिपंचयुगलाणं। तिण्णिस्तरीर-ओरालिअंगी० वण्ण० ४ अगु० उप० तस-बादर-पत्तेयं णिमिणं णियमा बंधगो। परवादुस्सास० उज्जो० सिया बंधगो०। दो विहा० दो सरीरं (सरं ) सिया बं०। दोण्णं दोण्णं एक्कदरं बंधगो। अथवा दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो।

\$१४१. परघादं बंधंती चदुगदि सिया बं० सिया अबं० । चदुण्णं गदीणं एककदरं ५ बंधगो, ण चेव अबंधगो । एवं भंगो पंच-जादि-दो-सरीरं छसंठा० चदु-आणु० तस- थावरादि-णवयुगलाणं पज्जतापज्जत्तवज्जं । तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उपघादुस्सास- पज्ज० णिमिणं णियमा बंधगो । आहारदुगं आदा-उज्जो० तित्थयरं सिया बं० सिया अबं० । दो अंगो० छसंघ० दो विहा० दो सर० सिया बं० सिया अबं० । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं एककदरं बंधगो अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो । एवं १० भंगो उस्सास पञ्ज० थिर-सुभ-णामाणं च ।

§१४२. आदाउओ०(१) वंधंतो तिस्विखग० एइंदि० तिण्णि सरी० हुंडसंठा० वण्ण० ४ तिरिक्खाणु०अगु०४ थावर-बादर-पज्जच-पत्तेय-दूभग-अणादे० णिमि० णियमा वंधगो । थिरादि-तिण्णि युग० सिया वं० । तिण्णि युगलाणं एक्कदरं वंधगो, ण चेव अवं० ।

बंधक है। दो गतियों में से अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। ४ जाति, ६ संस्थान, २ आतुपूर्वी, पर्यातक-अपर्यातक, स्थिरादि पंचयुगलों में भी इसी प्रकार जानना चाहिए । औदारिक-तैजस-कार्माण शरीर, औदारिक अंगोपाग, वर्ण ४, अगुरुत्तपु, वपघात, त्रस, बादर प्रत्येक तथा निर्माणका नियम से बंधक है। परघात, उच्छ्वास तथा उद्योत का स्यात् बंधक है। दो विहायोगिति, दो स्वरका स्यात् बंधक है। दो दो में से अन्यतर का बंधक है। अथवा दो दो का भी अबंधक है।

\$१४१. परघातका बंध करनेवाला—४ गतिका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। इन चारों में से अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। ५ जाति, औदारिक बैक्रियिक शरीर, ६ संस्थान, ४ आनुपूर्वी, पर्याप्तक-अपर्याप्तक रहित त्रस-स्थावरादि ९ युगल में भी इसी प्रकार है। अर्थात् इनमें से एक तर का बंधक है, अन्यका बंधक नहीं है। तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्वपु, उपधात, उच्छवास, पर्याप्त तथा निर्मार्गका नियमसे बंधक है। आहारकद्विक, आताप, उद्योत, तीर्थंकरका स्यात् बंधक है। स्यात् अबंधक है। दो अंगोपांग, ६ संहमन, दो विहायोगित तथा २ स्वर का स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। इन २, ६, २, २ में से किसी एक का बंधक है। अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है।

§१४३, उज्जोवं बंधंतो तिरिक्खग० तिण्णं सरीरं वण्ण० ४ तिरिक्खाणु० अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय-णिमिणं णियमा बंधगो । पंच-जादि-छसंठा० तसथावर-थिराथिर- सुभासुभ-सुभग-दूभग-आदेज्जअणादेज्ज-जस०-अजस० सिया बं० । एदेसिं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबं० । ओरालि० अंगो० सिया बं० । सिया अवं० । छसंघ० दो ५ विहाय० दो सरीर (सरं ) सिया बं० । छण्णं दोण्णं एक्कदरं बंधगो । अथवा छण्णं दोण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबंधगो ।

§१४४, अप्पसत्थ-विहायगिद्दं बंधंतो तिण्णि गदि सिया बं॰, तिण्णं गदीणं एक्क-दरं बंधगो, ण चेव अवं॰। एवं भंगो चढुजादि॰ दो सरी॰ छ० संठा० दो अंगो० णिरय-तिरिक्ख-मणुसाणु० थिराथिर-सुभासुभ-सुभग-दूभग-सुस्सर-दुस्सर-आदेज्ज-अणा-१० देज्ज-जस० अजस०। तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० णियमा बंधगो।

[ विशेषार्थ—आतापका बंधक एकेन्द्रिय जातिका नियमसे बंधक कहा गया है, कारण आताप प्रकृतिका उदय सूर्यके विमानमें स्थित बादर पृथ्वीकायिक जीवोंमें ही पाया जाता है। वहाँ आतप के साथ उद्योत का पाठ अधिक प्रतीत होता है, कारण उद्योत का वर्णन पृथक् रूप से हुआ है।]

§१४३. उद्योत का बंध करनेवाला—तिर्यंचगित, ३ शरीर, वर्ण ४, तिर्यंचानुपूर्वी, अगुरुत्तषु ४, बादर, पर्याप्तक, प्रत्येक तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावर, स्थिर, अस्थिर, ग्रुम, अशुम, सुभग, दुर्भग, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति का स्थान् बंधक है। इनमें से एकतरका बंधक है। अवंधक नहीं है।

[ विशेषार्थ— उद्योत प्रकृति एकेन्द्रियसे लेकर पंचेन्द्रिय पर्यन्त पायी जाती है, इस कारण इसके बंधकके पंच जातियां कही हैं। ]

श्रीदारिक अंगोपांगका स्यात् बंधक है। स्यात् श्रवंधक है। छह संहनन, २ विहा-योगति, २ स्वर का स्यात् बंधक है। इन ६, २, २ में से एकतरका बंधक है, अथवा ६, २, २ का भी श्रवंधक है।

[ विशेषार्थ-एकेन्द्रियकी अपेक्षा उद्योतके बंधक को संहनन, विहायोगित तथा स्वरका अबंधक भी कहा गया है।]

§१४४. अप्रशस्त विहायोगितका बंध करनेवाला—नरक-तिर्यंच-मनुष्यगितका स्यात् बंधक हैं। तीन गतियोंमें से एकका बंधक है अबंधक नहीं है।

[ विशेषार्थ — देवोंमें अप्रशस्तविहायोगतिका अभाव है। अतः यहाँ उसका उल्लेख नहीं है।] ४ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, नरक-तिर्यंच-मनुष्यानुपूर्वी, स्थिर, अस्थिर, ग्रुम, अश्चभ, सुभग, दुभैग, सुस्वर, दुस्वर, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्तिमें पूर्ववत् है अर्थात् स्थात् बंधक है, एकतरके बंधक हैं, अबंधक नहीं हैं। तेजस—कामीण, वर्ण ४,

<sup>(</sup>१) ''मुङ्ग्हपहा अरगी आदावो होदि उण्ह्सहियपहा । आइन्चे तेरिच्छे उष्हूणपहा हु उज्जोवो ॥''–गो० क० गा० ३३।

छसंघ०-सिया बं० । छण्णं प्वकदरं बंधगो । अथवा छण्णं पि अवंधगो । उज्जोव० सिया बं० सिया अबं० । एवं दुस्सर० ।

§१४५. तसं बंधंतो चदुगदि सिया बं०। चदुणां एककदरं बंधगो। ण चेव अबं०। एवं भंगो चदुजादि-दो सरी० छसंठा० दो अंगो० चदु-आणुपु० पञ्जतापञ्ज० थिराथिर-सुभासुभ-सुभगदूभग-आदेज्ज-अणादेज्ज-जस० अजस०। आहारदुगं परघादु० ५ उज्जोवं तित्थयरं सिया बं०, सिया अबंधगो। तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० बादर-पत्तेय-णिमिणं णियमा बंधगो। छसंघ० दो विहाय०दो सरं सिया बंधगो। छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एककदरं बंधगो। अथवा छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबं०।

\$१४६. बादरणामं वंधतो चदुगदि सिया बं०, सिया अबं०। चदुण्णं गदीणं एक्कदरं बंधगो। ण चेव अवंधगो। एवं गदिमंगो पंचजादि-दो सरी० छसंठा० चदु-१० आणुपु० तसादिणवयुगलं (लाणं)। आहारदु० परधादुस्सा० आदाउन्जो० तित्थयरं सिया बं० सिया अबं०। दोण्णं अंगो० छ सघ० दो विहाय० दो सरीर (सरं) सिया बंधगो०। दोण्णं छण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो। अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं दि एक्कदरं बंधगो। अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो। अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो।

अगुरुत्तघु ४, त्रस ४ तथा निर्माणका नियमसे बंधक है, ६ संहननका स्यात् बंधक है, ६ में से किसी एकका बंधक है, अथवा ६ का भी अबंधक है।

[ विशेष—यहां नरकगति की अपेक्षा संहनन का अवंधकत्व कहा गया है।] उद्योत का स्यात् वंधक है। स्यात् अवंधक है। दुस्वर में ऐसा ही वर्णन जानना चाहिए।

\$१४५ त्रसका बंध करनेवाला—चार गतिका स्यात् बंधक है, ४ में से अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। ४ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ४ आतुपूर्वी, पर्याप्तक, अपर्याप्तक, स्थिर, अस्थिर, श्रुभ, अशुभ, सुभग, दुर्भग, आदेय, अनादेय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्तिमें इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। आहारकद्विक, परधात, उच्छवास, उद्योत, तीर्थंकर प्रकृतिका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। तैजस—कर्माण, वर्ण ४, अगुरुछपु, उपधात, बादर, प्रत्येक और निर्माणका नियमसे बंधक है। ६ संहनन, दो बिहायोगति, २ स्वर का स्यात् बंधक है। इन ६, २, २ में से एकतरका बंधक है। अथवा ६, २, २ का भी अबंधक है।

\$१४६. बादर नामकर्मका बंध करने वाला—४ गतिका स्यात् बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। चार गतियोंमें से एकतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। ५ जाति, दो शरीर, ६ संस्थान, ४ आतुपूर्वी, त्रसादि नवयुगलमें गतिके समान मंग जानना चाहिए। आहारकद्विक, परघात, उच्छ्वास, श्राताप, उद्योत तथा तीर्थंकरका स्यात् बंधक है। स्यात् श्रवंधक है। दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित, २ स्वरका स्यात् बंधक है। २, ६, २, २ में से किसी एकका बंधक है। अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है। शेष प्रकृतियोंका भी नियमसे बंधक है।

प्रत्येक शरीरके वंध करनेवाछेमें - इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१४७. सुहुमं बंधंतो तिरिक्खगदि- एइंदियजादि-तिष्णि सरीर-हुंडसं० वण्ण० ४ तिरिक्खाणु० अगु० उप० थावर-दूभग-अणादेज्ज-अज्जस-णिमिणं णियमा बंधगो। पज्जत्तापञ्जत-पत्तेय० साधारण-थिराथिर-सुभासुभ० सिया बंधगो। एदेसिं एक्कदरं बंधगो। ण चेव अवं०। परघादुस्सा० सिया वं० सिया अवं०। एवं साधारणं०। ५ पञ्जतं वंधंतो दो गदि सिया वं०। दोण्णं एक्कदरं वंधगो। ण चेव अवं०। तिण्णि सरीर-हुंडसंठा० वण्ण० ४ अगु० उप० अथिर-असुभ-दूभग-अणादेज्ज० अजस०णिमिणं णियमा वंधगो। ओराछि० अंगो० असपत्तसेव० सिया वं०। पंचजादि-दो-आणुए० तसथावरादि-तिण्णि गुग० सिया वंध०। एदेसिं एक्कदरं वंधगो ण चेव अवंध०।

§१४८. अथिरं बंधंतो चढुगिंद-सिया बंधगो । चउण्णं गदीणं एक्कदरं बंधगो । १० ण चेव अबं० । एवं पंचजादि दो सरीर० छसंठा० चत्तारि आणुपु० तस-थावरादि-अहयुग० । तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं णियमा बंधगो । दो अंगो०

§१४७. स्क्ष्मका बंध करनेवाला—तिर्यंचगति, एकेन्द्रिय जाति, श्रौदारिक-तेजस-कार्माण शरीर, हुंडक संस्थान, वर्ण ४, तिर्यंचानुवृत्ती, श्रागुरुलघु, उपघात, स्थावर, दुर्भग, श्रानादेय, श्रायदाःकीर्ति तथा निर्माणका नियमसे बंधक है।

[ विश्लोष—सूद्रम .नामक कर्मका सन्तिकर्ष एकेन्द्रिय जीवके साथ ही पाया जाता है, अत एव यहां एकेन्द्रिय जातिका ही ग्रहण किया गया है। ]

पर्याप्तक, अपर्याप्तक, प्रत्येक, साधारण, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभका स्यात् बंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। परघात, उच्छ्वासका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है।

साधारराके बंध करनेवालेमें—इसी प्रकार जानना चाहिए।

पर्याप्तकका बंध करनेवाळा—हो गति (देव-नरकगति) का स्यात् बंधक है। दो मेंसे एकतरका बंधक है। अबंधक नहीं है।

[विशेष-पर्याप्तक प्रकृतिके बंधकके साथ देव-नरकगितके बंधका सिन्नकर्ष कहा है। यद्यपि चारों गितयोंमें ही पर्याप्तक जीव पाये जाते हैं; किन्तु यहां वर्णन करनेकी अपेक्षा यह प्रतीत होता है कि देव तथा नारकी नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं। तिर्यंचमजुष्यगितमें ऐसा नियम नहीं है। उनमें कोई पर्याप्तक होते हैं तथा कोई अपर्याप्तक भी होते हैं।

तीन शरीर, हुंडकसंस्थान, वर्ण ४, अगुरुळघु, उपघात, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, अना-देय, अयशःकीतिं तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। औदारिक अंगोपांग, असंप्राप्तास्पा-टिका संहननका स्यात् बंधक है। ४ जाति, २ आतुपूर्वी, अस-स्थावरादि तीन युगळका स्यात् बंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है, अबंधक नहीं है।

\$१४८. ऋस्थिरका बंध करनेवाळा—४ गतिका स्यात् बंधक है। चार गतियोंमेंसे एकतरका बंधक है। श्रबंधक नहीं है। इसी प्रकार ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, ४ श्रानुपूर्वी, प्रस-स्थावरादि ८ युगळों में जानना चाहिए। तैजस कार्माए, वर्ण ४, श्रगुरुळ्छ, उपद्यात, छसंघ॰ दो विहाय॰ दो सरं सिया बंधगो । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो । अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो । परघादुस्सा आदाउज्जो॰ तित्थ-यरं सिया बं॰, सिया अवं॰ । एवं असुम-अज्जसगित्ति ।

§१४९. थिरं बंधंतो तिण्णि-गदि सिया बंधगो । तिण्णि गदीणं एककदरं बंधगो, ण चेव अबंधगो । एवं पच-जादि दो सरीरं-छसंठाणं तिण्णि-आणुपु॰ तसथाव- ५ रादि-दोण्णि युगलं सुमादि-चदुयुगलं सिया बं॰ । एदेसिं एककदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । आहारदुगं आदाउज्जो॰ तित्थयरं सिया बं॰, सिया अबं॰ । दो-अंगो॰ छसंघ॰ दो विहाय॰ दो सरं सिया बंधगो । दोण्णं छण्णं दोण्णं पि एककदरं बंधगो । अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबंधगो । तेजाक० वण्ण० ४ अगु॰ ४ पज्जत्त-णिमिणं णियमा बंधगो । एवं सुभ-जसगिति । णवरि जसगित्तीए १० सुदुम-साधारणं वज्ञं ।

१९५०. तित्थयरं वंधंतो दो-गदि सिया वंधगो । दोण्णं गदीणं एकदरं वंधगो ।

ण चैव अवं । एवं दो-सरीरं दो अंगोवं दो आणु धिरादि-तिण्णि यु एकदरं
वंधगो । ण चैव अवंधगो । पंचि तेजाक समचदु वण्ण ४ अगु ४ पसत्थवि ०

निर्माणका नियमसे बंधक है। दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका स्यात् बंधक है। २, ६, २, २ में से एकतरका बंधक है। अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है। परघात, उच्छ्वास, श्राताप, उद्योत तथा तीर्थंकर प्रकृतिका स्यात् बंधक है, स्यात् श्रबंधक है।

श्रशुभ तथा अयशःकीर्तिके बंध करनेवालेमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१४९. स्थिरका बंध करनेवाला—३ गति (नरकको छोड़कर) का स्यात् बंधक है। ३ गतिमें से एकतरका बंधक है। अवंधक नहीं है। ५ जाति, औदारिक, वेक्रियिक शरीर, ६ संस्थान, ३ आतुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि दो युगल, शुभादिक चार युगलका स्यात् बंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है। अवंधक नहीं है। आहारकद्विक, आताप, उद्योत तथा तीर्थंकर प्रकृतिका स्यात् बंधक है। स्यात् अवंधक है। दो अंगोपांग, छह संहत्तन, दो विहायोगति, दो स्वरका स्यात् बंधक है। इन २, ६, २, २ में से एकतरका बंधक है। अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है। तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, पर्यातक तथा निर्माणका नियमसे बंधक है।

शुभ तथा यशःकीर्तिके बंध करनेवालेमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि यशःकीर्तिके बंधकके सूक्त्म तथा साधारण प्रकृतिको छोड़ देना चाहिए। अर्थात् इनका बंध इसके नहीं होगा।

§१५०. तीर्थंकर प्रकृतिका बंध करनेवाला—मनुष्य, देवगतिका स्यात् बंधक है। दो गतियोंमेंसे किसी एकका बंधक है। अबंधक नहीं है।

[ विशोप-तीर्थंकर प्रकृतिका वंध सम्यक्त्वीके ही होता है । श्रतः मिश्यात्वमें वँधने-वाली नरकगति तथा सासादनमें वँधनेवाली तिर्थंचगतिका वंध इसके नहीं होगा । ]

दो ज्ञारीर, २ अंगोपांग, २ आनुपूर्वी, स्थिरादि तीन युगलमेंसे एकतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्र संस्थान, वर्ण ४, तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदे०णिमिणं णियमा बंधगो । आहारदुगं वजरिसमसंघ० सिया बंधगो ।

§१५१. उच्चागोदं बंधंतो णीचागोदस्स अबंधगो। णीचा-गोदं बंधंतो उच्चा-गोदस्स अबंधगो।

§१५३. एवं ओघभंगो मणुस० ३ पंचिदि० तस तेसि चेव पञ्जत्ता पंचमण० पंचविक कायजोगि-ओरालिय० इत्थि-पुरिस-णबुंस० कोघादि० ४ चक्खुदं० भवसिद्धि० सिण्ण-आहारगिति । णविर मणुस० ३ ओरालिका० इत्थि० तित्थयरं १० बंधंतो देवगदि० ४ णियमा बंधगो ।

§१५४. आदेसेण णेरइएसु-एइंदिय-विगलिंदिय-संजुत्त-आहारदुगं वेगुन्वियछक्कं णिरय-देवायुगं च अपञ्जत्तगं च वज्ञं सेसं णेदव्वं। एवं सन्व-णेरइएसु । णवरि चडत्थी याव सत्तमा त्ति तित्थयरं वज्ञं। सत्तमाए मणुसायुगं णित्थ।

अगुरुलघु ४, प्रशस्तविहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुत्वर, श्रादेय तथा निर्माणका नियमसे बंधक है। आहारकद्विक, वज्रवृपभसंहननका स्यात् बंधक है।

§१५१. उच्चगोत्रका बंध करनेवाळा—नीच गोत्रका श्रबंधक है । नीच गोत्रका बंध करनेवाला ज्वगोत्रका श्रबंधक है ।

[ विशेष-दोनों गोत्र परस्पर प्रतिपत्ता है। अतः एक जीवके एक साथ दोनोंका बंध नहीं होता है। इस कारण नीचके बंधकके उच्च अवंध होगा अथवा उच्चके बंधकके नीचका अवंध होगा।]

§१५२. दानान्तरायका बंध करनेवाला—छाम, भोग, उपभोग तथा वीर्यान्तरायका नियमसे बंधक है। एकका बंध करते समय अन्य चतुष्कका नियमसे बंध होता है। अर्थात् दानान्तरायके बंध होनेपर श्रन्य छामान्तरायादिका नियमसे बंध होता है।

§१५३. मनुष्य, पर्याप्त मनुष्य, मनुष्यनी, पंचेन्द्रिय, त्रस तथा पंचेन्द्रियपर्याप्त त्रसपर्याप्त, ५ मनयोगी, ५ वचनयोगी, काययोगी, श्रीदारिक काययोगी, स्त्री वेद, पुरुष वेद, नपुंसक वेद, क्रोभादि ४ कषाय, चन्नुदर्शन, अचन्नुदर्शन, भव्यसिद्धिक, संझी, श्राहारक पर्यन्त इसी प्रकार श्रर्थात् ओघवत् जानना चाहिए।

विशेष यह है कि मनुष्यत्रिक, श्रौदारिक काययोग तथा स्नीवेदमें तीर्थंकरका बंध करनेवाळा देवगति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियिक, वैक्रियिक श्रंगोपांगका नियमसे बंधक है।

§१५४. आदेशसे—नारिकयोंमें एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय, आहारकद्विक, वैक्रियिकषट्क, नरकायु-देवायु तथा अपर्याप्तकको छोड़कर रोष प्रकृतियोंको जानना चाहिए। इसी प्रकार सम्पूर्ण नारिकयोंमें जानना चाहिए। विरोष, चौथीसे सातवीं पृथ्वी पर्यन्त तीर्थंकरका बंध छोड़ देना §१५५. तिरिक्खेसु—आहारदुगं तित्थयरं वर्जं, सेसं ओघं। एवं पंचिंदिय-तिरिक्ख० ३। पंचिंदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्तमेसु वेगुन्वियङक्कं च णिरयदेवायुगं वज्ज-सेसं तं चेव । एवं मणुस-अपज्जत्त-सन्वएइंदि० सन्विवगिलिंदिय-पंचिंदिय-तस-अपज्जत्तसन्वयंचकायाणं। णविर तेउ० वाउ० मणुसगदिचदुकं णित्थि।

§१५६. देवेसु णिरयभंगो । णवरि एइंदिय-तिगं जाणिद्व्वं । एवं भवणवासिय ५ याव सोधम्मीसाण ति । णवरि भवणादि याव जोइसिया ति तित्थयरं णित्थ । सणक्कुमार याव सहस्सार ति णिरयोधं । आणद याव णवगेवज्ञा ति एवं वेव । णवरि तिरिक्खायुगं तिरिक्खाग० तिरिक्खाणु० उज्जोवं णित्थ । अणुदिस याव सक्वद्वा ति मिच्छत्तपगदीओ णित्थ । सेसं भाणिदव्वं ।

१९५७. ओरालियमिस्से-णिरयगदितिगं देवायुगं आहारदुगं णित्थ । सेसं १०
ओघभंगो । वेगुन्वियका० देवगदिभंगो । एवं वेगुन्वियमि० । णवरि आयुगं

चाहिए । सातवीं पृथ्वीमें मनुष्यायुका बंध नहीं है ।

§१५५. तिर्णंचगति में — आहारकद्विक तथा तीर्थंकरका बंध नहीं होता है। रोषका ओघवत् वर्णन है। पंचेन्द्रिय तिर्थंच, पंचेन्द्रिय पर्याप्तक तिर्थंच, पंचेन्द्रिय योनिमती तिर्थंचमें इसी प्रकार जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय तिर्थंच उठ्यपर्याप्तकोंमें — वैक्रियिकषट्क, नरकायु, देवायुको छोड़कर रोष प्रकृतियोंका ओघवत् सिन्नकर्ष जानना चाहिये। मनुष्यउठ्य्यपर्याप्तक, सर्व एकेन्द्रिय, सर्व विकलेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय-त्रस-इनके अपर्याप्तक तथा संपूर्ण पंच क्ल्योंमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। इतना विरोष है कि तेजकाय, वायुकायमें मनुष्यगतिचतुष्क नहीं है।

§१५६. देवगतिमें नरकगतिका भंग है। विशेष, देवोंमें एकेन्द्रिय स्थावर व्यातापका बंध होता है। यह बात भवनवासी, व्यंतर, ज्योतिषी, सीधर्म, ईशान स्वर्गपर्यन्त है। विशेष भवनित्रकमें तीर्थंकर नहीं हैं। सानत्कुमारसे सहस्रार स्वर्गपर्यन्त नरकगतिके द्योष समान भंग हैं। त्यानतसे प्रैवेयकपर्यन्त इसी प्रकार है। विशेष-तिर्यंचायु, तिर्यंचगति, तिर्यंचातुपूर्वी तथा उद्योतका बंध नहीं होता है।

[ विशेष—आनतादि स्वर्गवासी देवोंका तिर्यंच रूपसे उत्पाद नहीं होनेके कारण तिर्यंचायु आदि शतार चतुष्क का बंध नहीं कहा गया है। ]

अनुदिश से सर्वार्थसिद्धि पर्यन्त मिथ्यात्व सम्बन्धी प्रकृतियाँ नहीं हैं, [कारण वहाँ सभी सम्यक्तवी ही होते हैं।] अतः शेष प्रकृतियोंको कहना चाहिए।

§१५७. औदारिकमिश्रकाययोगमें—नरकगतित्रिक, देवायु, त्राहारकद्विक नहीं हैं । शेष ११४ बंध योग्य प्रकृतियोंका स्रोधवत् वर्णन जानना चाहिए।²

वैक्रियिक काययोगमें—देवगतिके समान जानना चाहिए । वैक्रियिकमिश्रकाययोगमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए । विशेष, यहाँ आयुक्ते बंधका श्रभाव है ।

<sup>(</sup>१) "धम्मे तित्थं बंधदि वंसा मेघाण पुष्णगो चेव। छट्ठोत्तिय मणुवाऊः ।"-गोः कः गाः १०६।

<sup>(</sup>२) "ओराले वा मिस्से । णहि सुरणिरयायुहारणिरयदुगं।"-गो० क० गा० ११६।

णस्थि । आहार० आहारमि० असंजद-पगदीओ आहारदुगं णस्थि । कम्मइनका०

आयुचदुकाणिरयदुगं च [णितथ ] सेसं ओघभंगो ।

हृश्पट, अवगदवेदे याओ पगदीओ बज्मंति ताओ पगदीओ जाणिद्ण भाणि-द्व्वाओ । मदि० सुद० विभंग० अब्भव० मिच्छादि० असण्णि० तिरिक्खोघो । ५ आभिणि० सुद० ओघि० ओघमंगो । णवि मिच्छत्त-सासण-पगदीओ णित्थ । एवं ओघिदं० सम्मा० खड्य० । एवं चेव मणपञ्जव-संजद० सामाइ० छेदो० परिहार० । णविर असंजदपगदीओ णित्थ । अकसा० केवलणा० यथाखाद० केवलदंस० सण्णियासो णित्थ ।

§१५९, सुहुमसंप० पंचणा० चढुदंस० पंचंतराइगाणमण्णमण्णस्स बंधदि संजदा-

आहारक-आहारकमिश्रयोगमें—असंयत सम्बन्धी प्रकृतियाँ तथा आहारकद्विकके बंध का अभाव है। आहारककाययोगमें ६३ श्रोर आहारकमिश्र काययोगमें ६२ बंधयोग्य प्रकृतियाँ हैं।

[विशोषार्थ-आहारकद्विकका बंध अप्रमत्त दशामें होता है और यह योग प्रमत्तसंयत गुरुस्थानमें होता है। अतः आहारकद्विकके बंधका यहाँ अभाव कहा गया है।

कार्माणकाययोगमें-ज्ञायु ४ तथा नरकगति, नरकगत्यानुपूर्वीका [अभाव है।] शेषका स्त्रोधवत भंग जानना चाहिए।

ु ११५८. अपगत वेदमें—जिन प्रकृतियोंका बंध होता है, उनको जानकर वर्णन करना चाहिए।

[ विशेष-४ संज्वलन, ५ ज्ञानावरण, ५ अंतराय, ४ दर्शनावरण, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र तथा सातावेदनीय इन २१ प्रकृतियों का यहां वंध होता है । ]

मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान, विभंगावधि, अभव्यसिद्धिक, मिध्यादृष्टि, श्रसंज्ञीका तिर्यंचोंके ओघवत् है। श्राभिनिवोधिक, श्रुत तथा अवधिज्ञानमें श्रोघवत् भंग है। विशेष—यहाँ मिध्यात्व सम्बन्धी १६ और सासादन सम्बन्धी २५ प्रकृतियों का श्रुभाव है।

इसी प्रकार अवधिदर्शन, सम्यक्त्व, श्लायिक सम्यक्त्वमें जानना चाहिए । मनःपर्ययज्ञान, संयत, सामायिक, छेदोपस्थापना और परिहारविश्रुद्धिमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ असंयमगुरणस्थानवाली प्रकृतियाँ नहीं हैं।

अकषाय, केवलज्ञान, यथाख्यातसंयम, केवल दर्शनमें सन्निकर्ष नहीं है।

[ विशेष-इन मार्गणाओं में एक सातावेदनीयका ही बंध होता है। इस कारण यहाँ सिन्नकर्षका वर्णन नहीं किया गया है। एक प्रकृति में सिन्नकर्ष नहीं हो सकता है। किसका, किसके साथ सिन्नकर्ष कहा जायगा ? अतः सिन्नकर्ष नहीं बताया है।

§१५९. सूच्मसांपरायमें-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ( निद्रापंचक रहित ) तथा ५ अंतरायों

का एकके रहते हुए शेष अन्यका बंध होता है।

[ विशेष-यद्यपि सूक्ष्मसांपराय गुर्णस्थान में सातावेदनीय, उचगोत्र तथा यशःकीर्ति का भी बंध होता है, किन्तु ये वेदनीय, गोत्र, तथा नामकर्मकी अकेली ही प्रकृतियाँ है; इस कारण स्वस्थानसन्निकर्षकी दृष्टिसे इनका प्रहर्ण नहीं किया गया है। ]. संजदा संजदभंगो । णवरि आहारदुगं णत्थि । पचक्खाणा० ४ अत्थि । असंजदेसु ओघभंगो । णवरि आहारदुगं णत्थि ।

§१६०. एवं तिष्णि लेस्साणं। णविर किष्ण-णील० तित्थयरं वंधंतो देवगदि० ४ णियमा बंधगो। काऊए सिया देवगदि सिया मणुसगदि। तेऊए सोधम्मभंगो। णविर देवायु देवगदि० ४ आहारदुगं अत्थि। एवं पम्माए। णविर एइंदियतिगं ५ णित्थ। सुकाए णिरयगदितिगं तिरिक्खगदिसंयुतं च णित्थ। सेसं ओघमंगो।

§१६१. वेदगे॰ आभिणिभंगो । एवं उवसम॰ । णवरि आयु णित्थ । सासणे मिन्छत्तसंयुतं तित्थयरं आहारदुगं च णित्थ । सेसं ओघभंगो । सम्मामि॰ उवसम-सम्मा॰ भंगो । णवरि आहारदुगं तित्थयरं च णित्थ ।

§१६२. अणाहार० कम्मइगमंगो ।

80

### एवं सत्थाणसिण्यासी समत्ती।

संयतासंयतोंमें—संयतोंका भंग जानना चाहिए। विशेष, यहां आहारकद्विक नहीं है। इनमें प्रत्याख्यानावरण ४ का बंध पाया जाता है। असंयतों में-ओघवत् भंग है। विशेष आहारकद्विक नहीं है।

§१६०. कृष्ण, नील तथा कापोत छेश्या में इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष-कृष्ण्यानील छेश्या में निर्धाकरका बंध करनेवाला नियमसे देवगति ४ का बंधक है। कापोत छेश्यामें स्यात् देवगति, स्यात् मलुष्यगतिका बंध होता है। तेजोछेश्यामें न्सीधर्म स्वर्गके समान मंग है। विशेष, देवगतु, देवगति ४ तथा आहारकद्विकका बंध है। पद्मछेश्यामें इसी प्रकार है। विशेष, यहां एकेन्द्रिय, स्थावर, ज्यातापका बंध नहीं है। शुक्लछेश्यामें नरकगति, नरकगत्यालुपूर्वी, नरकायु तथा तिर्थंचगतिका बंध नहीं है। शोष प्रकृतियोंका ओधवत् मंग है।

§१६१. वेदक सम्यक्त्वमें-श्राभिनिबोधिक ज्ञानके समान भंग है।

-उपरामसम्यक्त्वमें-इसी प्रकार है। विशेष, यहां त्रायुका बंध नहीं होता है।

सासादन सम्यक्त्वमें—मिथ्यात्व, तीर्थंकर, ब्राहारकद्विकका बंध नहीं है। शेष प्रकृतियोंका ओघवत् मंग है। सम्यक्त्वमिथ्यात्वमें उपशमसम्यक्त्वी का मंग जानना चाहिए। विशेष, यहां ब्राहारकद्विक तथा तीर्थंकरका बंध नहीं है।

§१६२. अनाहारक में- कार्माण काययोगी के समान भंग है। इस प्रकार स्वस्थानसन्निकर्ष पूर्ण हुआ।

<sup>(</sup>१) "सम्मेव तित्थवांघो आहारदुगं पमादरहिदेसु।" -गो० क० गा० ९२।

<sup>(</sup>२) "अयदोचि छलेस्साओ सुह-तियलेस्सा हु देसविरदितये। तत्तो सुका लेस्सा, अजोगिठाण अलेस्स ृत्रु॥"—गो० जी० गा० ५३१। (३) "मिन्छस्संतिमणवयं वारं णहि तेउपम्मेसु"-गो० क० गा० १२०। "सुक्के सदरचउक्कं वामंतिमवारसं च णव अत्यि।"—गो० क० गा० १२। (४) "णवरि य सब्धवसम्मे णरसुरआऊणि णत्यि णियमेण।" –गो० क० गा० १२०। (५) "क्कमेव अणाहारे।" –गो० क० गा० १२१।

## [ परत्थाणसिणयास-परूवणा ]

§१६३. परत्थाणसणियासे पगदं दुविधी [ णिइसी ] ओघेण आदेसेण य ।

§१६४. तत्थ ओघेण आभिणिनोधिय-णाणावरणं बंधंती चढुणाणा० चढुदंसणा० ५ पंचंत० णियमा बंधगो । पंचदंस० मिच्छत्त-सोलसक० भयदुगं० चढुआयु० आहारदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ आदाउज्जो० णिमिणं तित्थयरं सिया बंघगो, सिया अबंधगो । सादं सिया बं०, सिया अबं० । असादं सिया बं०, सिया अबं० । दोण्णं पगदीणं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबं० । इत्थि० सिया बं०, पुरिस० सिया बं०, णबुंस० सिया बं० । तिण्णं वेदाणं एक्कदरं बंधगो । अथवा तिण्णंपि अबंधगो । एवं वेदभंगो हस्सरदि-अरदि-सोग-दोयुगलाणं चढुगदि० पंचजादि-दोसरीर-छसंठा०

## [ परस्थान सन्निकर्ष ]

§१६३. यहाँ परस्थान सन्निकर्ष प्रकृत है। उसका ख्रोघ तथा ख्रादेशसे दो प्रकार निर्देश करते हैं। यहाँ सजातीय तथा विजातीय एक साथमें बंधनेवाली प्रकृतियोंकी प्ररूपणा की गयी है।

§१६४. श्रोघसे-श्रामिनिवोधिक ज्ञानावरएका बंध करनेवाला-श्रुतादि ज्ञानावरए ४, दर्शनावरए ४ तथा अंतराय ५ का नियमसे बंधक है ।

[ विशेष—यशःकीर्ति उच्चगोत्रका नियमसे बंध न होनेके कारण यहां उसका उल्लेख नहीं किया गया है। ]

निद्रादि पांच दर्शनावररा, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, ४ श्रायु, श्राहारकद्विक, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, श्रागुरुलघु ४, श्राताप, उद्योत, निर्माण तथा तीर्थंकरका स्यात् वंधक है, स्यात् श्रवंधक है। साताका स्यात् वंधक है, स्यात् श्रवंधक है। असाताका स्यात् वंधक है, स्यात् श्रवंधक है। दोनोंमेंसे श्रान्यतरका वंधक है। अवंधक नहीं है।

[ विशेषार्थ-दोनोंका अबंधक अयोगकेवली गुग्धूस्थानवर्ती होगा, वहां मितज्ञानावरण नहीं है। अतः दोनोंके अबंधकका अभाव कहा है।]

स्त्रीवेदका स्यात् बंधक है। पुरुषवेदका स्यात् बंधक है। नपुंसक वेदका स्यात् बंधक है। तीनोंमेंसे एकतरका बंधक है अथवा तीनोंका भी अबंधक है।

[ विशेषार्थ-वेदका बंध नवमे गुणस्थान पर्यन्त होता है और मितज्ञानावरणका सूक्ष्मसांपराय तक बंध होता है। श्रतः मितज्ञानावरणके बंधकके वेदका बंध हो तथा न भी हो। इससे तीनोंका अबंधक भी यहां कहा है।]

ं हास्य-रति, अरति-शोक ये दो युगल, ४ गति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान,

दोअंगो० छसंघ० चहुआणु० दो विहाय० तस-थावरादि-णवयुगलाणं । जस० अजस० दोगोदं सादमंगो । यथा आभिणिबोधियणा० तथा चढुणाणा० चहुदंस० पंचंतरा०।

इश्ह्म-णिहाणिहं वंधंती पंचणा० अट्ठदंसणा० सीलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णियमा वंधगो । सादं सिया वं०, असादं सिया वं० । दोण्णं एक्कदरं वंधगो, ण चेव अवंधगो । एवं वेदणीयभंगो तिण्णि वे० हस्स- ५ रिद-अरिदिसोग० चदुगदि० पंचजादि-दोसरीर-छसंटाण-चदुआणु० तसथावरादि-णव-युगलं दोगोदाणं । मिच्छत्त-चदुआगुगं परघादुस्सा० आदाउज्जो० सिया वं०, सिया अवं० । दो-अंगो० छसंघ० दो विहाय० दोसरं सिया वं० । दोण्णं छण्णं दोण्णं पि एक्कदरं वंधगो । अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो । एवं पचलापचला-थीणगिद्धि-अणंताणुवंधि० ४ । णिहं वंधंतो पंच[णा० चदु०]दंसणा० चदुसंज० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णियमा वंधगो । थीणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-वारसक० चदुआगु० आहारदुगं परघादुस्सासं आदा-उज्जो० तित्थयरं सिया वंधगो । सादं सिया वं०, असादं सिया वंधगो । दोण्णं पगदीणं एक्कदरं वं० । ण

२ अंगोपांग, ६ संहनन, ४ आतुपूर्वी, २ विहायोगिति, त्रस-स्थावरादि ९ युगळका वेदके समान भंग है। अर्थात् इनमेंसे एकतरके बंधक हैं अथवा सबके भी अबंधक हैं। यद्याःकीर्ति, अयदाःकीर्ति, दो गोत्रका सातावेदनीयके समान भंग है अर्थात् अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। श्रुतादि ४ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अन्तरायका आभिनिवोधिक ज्ञानावरणके समान भंग जानना चाहिए।

§१६५. निद्रा निद्राका बंघ करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ८ दर्शनावरण, १६ कथाय, भय, जुगुप्ता, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुळघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। साताका स्यात् बंधक है। असाताका स्यात् बंधक है। दो मेंसे अन्यतरका बंधक है। अवंधक नहीं है। तीन वेद, हास्य, रित, अरित, शोक, ४ गति, ५ जाित, औदारिक, बैक्षियिक शरीर, ६ संस्थान, ४ आनुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगळ तथा दो गोत्रमें वेदनीयके समान भंग है अर्थात् एकतर के बंधक हैं। अबंधक नहीं है। मिथ्यात्य, ४ आयु, परघात, उच्छवास, आताप, उद्योत का स्यात् बंधक है। स्यात् अबंधक है। २ अंगोपांग, ६ संहनन, २ बिहायोगिति, २ स्वर का स्यात् बंधक है। इन २, ६, २, २ में से अन्यतर का बंधक है, अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है।

प्रचला-प्रचला, स्त्यानगृद्धि तथा अनंतानुबंधी ४ के बंधकका निद्वानिद्वाके समान भंग है। निद्वाका बंध करनेवाळा-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्यलन, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण ज्ञारीर, वर्ण ४, अगुरुरुष्ठ, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्य, १२ कषाय (४ संज्यलनको छोड़कर) ४ आयु, आहारकद्विक, परघात, उच्छ्वास आताप, उद्योत तथा तीर्थंकरका स्यात् बंधक है। साता वेदनीयका स्यात् बंधक है। असाता वेदनीयका स्यात् बंधक है। दोनोंभेंसे अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। तीन वेद, हास्य, रित, अरित, ज्ञोक,

१०

चेव अवंधगो । एवं तिष्णि वे० हस्सरिददोष्ठग० चतुग० पंचजा० दोसरीरं छसंठाणं चतुआणु० तसथावरादिणवयुगलं दोगोदाणं च । दोअंगी० छसंघ० दोविहाय० दोसरं सिया वं० । दोष्णं छण्णं दोण्णं दोष्णं एक्कदरं वंधगो । अथवा दोण्णं [ छण्णं ] दोण्णं दोण्णं पि अवंधगो । एवं पचला० ।

्र १६६. सादं बंधंतो पंचणा० णवदंस० मिच्छत्तं सोलसक० भयदु० तिण्णि-आयु० आहारदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ आदा-उज्जो० णिमिणं तित्थय० पंचंत० सिया बं० सिया अवं०। तिण्णि वे० हस्सादि-दोयुग० तिण्णिगदि-पंचजादि-दोसरीरं छसंठा० दो अंगो० छसंघ० तिण्णि आणु० दो विहाय० तसादिदसयुगलं दोगोदाणं सिया बं० सिया अवं०। एदेसि एक्कदरं बंधगो, अथवा एदेसि अवंधगो।

४ गति, ५ जाति, औदारिक-वैक्रियिक शरीर, ६ संस्थान, ४ त्रानुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगळ तथा २ गोत्रका इसी प्रकार जानना चाहिए। २ त्रंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका स्यात् बंधक है। इन २, ६, २, २ में से अन्यतरका बंधक है अथवा २, [६], २, २ का भी अबंधक है। प्रचळाका बंधकरनेवाळेके निद्राके समान भंग है।

§१६६. साताका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, नरकायुको छोड़कर ३ आयु, आहारकद्विक, तेजस, कार्माणशरीर, वर्ण ४, अगुरुछघु ४, आताप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर तथा ५ अंतराओंका स्यात् वंधक है, स्यात् अवंधक है।

[ विशेष—साताका बंधक सयोगी जिन पर्यन्त पाया जाता है, किन्तु ज्ञानावरणादिका बंध सूत्त्मसांपराय गुणस्थान पर्यन्त होता है अतः साताके वंधकके ज्ञानावरणादि का बंध हो, तथा न भी हो।]

ा तीन वेद, हास्यादि दो युगळ, ३ गति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग ६ संहनन, ३ आतुपूर्वी, २ विहायोगति, त्रसादि दस युगल तथा दो गोत्रका स्यात् बंधक है। स्यात् अवंधक है। इनमेंसे किसी एकका बंधक है अथवा इनका भी अवंधक है।

§१६७. असाताका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण (स्त्यानगृद्धित्रिक बिना), ४ संज्वलन, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुळचु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंत-रायोंका नियमसे बंधक है। स्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, १२ कषाय, ३ आयु, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, तीर्थंकरका स्यात् बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। तीन वेदोंका स्यात् बंधक है। तथा इनमेंसे किसी एकका बंधक है अबंधक नहीं है।

[ विशेष-असाता प्रमत्तसंयत पर्यन्त बंधता है, तथा वेदका अनिवृत्तिकरणपर्यन्त बंध होता है। अतः असाताके बंधकको वेदोंका अबंधक नहीं कहा है, कारण यहाँ वेदका बंध सदा होगा। ]

बंधगो । अरिदसोग सिया बं० । दोण्णं युगलाणं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं चदुगदि-पंचजादि-दोसरीर-छसंठा० चदुआणु० तसादिणवयुगलं दोगोदं च । दो अंगो० छसंघ० दो विहाय० दो सरीरं (सरं) सिया बं० सिया अबं० । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो । अथवा एदेसिं चेव अबंधगो । एवं अरिदिसोग-अथिर-असुम-अज्जसिगचीणं ।

§१६८. मिच्छत्तं बंधती—पंचणा० णवदंस० सोलसक० भयदुगुं० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णियमा बंधगो । सादं सिया बं० आसादं सिया बं० । दोण्णं पगदीणं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं तिण्णं वेदाणं हस्सरि० अरिद्सो० दोयुग० चहुगदि० पंचजादि-दोसरीर-छसंठा० चहुआणु० तसथावरादि-णबयुगलं दो-गोदाणं च । चहुआयु० परघादुस्सा० आदाउज्जो० सिया बंधगो । १० दोण्णं अंगो० छसंघ० दो विहाय० दो सरं सिया बं०, सिया अबंधगो । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बं०, अथवा दोण्णं दोण्णं दोण्णं पि अबंधगो ।

हास्य, रितका स्यात् बंधक है। अरित, शोकका स्यात् बंधक है। दो युगळोंमेंसे अन्यतर युगळका बंधक है अबंधक नहीं है। ४ गित, ५ जाित, २ शरीर, ६ संस्थान, ४ आनुपूर्वी, असािद ९ युगळ तथा २ गोत्रका भी इसी प्रकार वर्णन जानना चािहए। दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित, दो स्वरका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। इन २, ६, २, २ मेंसे एकतरका बंधक है, अथवा इनका भी अबंधक है।

ैश्ररति, शोक, श्रस्थिर, श्रशुभ, अयशःकीर्तिका इसी प्रकार जानना चाहिए।

[ विशेष-असाता के समान अरित शोकादिकी बंधव्युच्छिति प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें होती है। इस कारण असाताके बंध करनेवालेके समान इनका भी वर्णन कहा है।]

§१६८. मिथ्यात्वका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरणा, ९ दर्शनावरणा, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण-शरीर, वर्ण ४, अगुफ्छघु, उपचात, निर्माण, ५ अंतरायका नियम से बंधक है। सातावेद-नीयका स्यात् बंधक है। असाताका स्यात् बंधक है। दोनोंमेंसे अन्यतरका बंधक है अबंधक नहीं है।

२ वेद, हास्य, रित, अरित, शोक, ४ गित, ५ जाित, दो शरीर, ६ संस्थान, ४ आतुपूर्वी, त्रस-स्थाव-रािद ९ युगळ तथा दो गोत्रका इसी प्रकार जानना चािहए, अर्थात् इनमें से एकतरका बंधक है, अर्बंधक नहीं है। चार आयु, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योतका स्यात् बंधक है। दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित तथा २ स्वरका स्यात् बंधक है। स्यात् अबंधक है। इन २, ६, २, २ में से एकतरका बंधक है, अथवा २, ६, २, २ का भी अबंधक है।

[ विश्लोष-एकेन्द्रियके अंगोपांग, संहनन, विहायोगित तथा स्वरका अभाव है। इससे इन प्रकृतियोंका उसकी अपेक्षा अवंधक कहा है।]

<sup>(</sup>१) "छट्ठे अथिरं असुहं असादमजसं च अरदि सोगं च।"-गो क० गा० ९८।

§१६९. अवचक्खाण कोधं वंधंतो—पंचणा छदंसणा एक्कारसकसाय-भयदु ० तेजाक ० वण्ण ० ४ अगु ० उप ० णिमिणं पंचंत ० णियमा वंधगो । सेसं मिच्छत्त भंगो । णविर थीणिगिद्धितिमं मिच्छत्तं अणंताणुवं ० ४ चदुआयु ० परघादुस्सा ० आदा-उजो ० तित्थय ० सिया वं ० सिया अवं ० । एवं तिष्णं कसायाणं । पच्चक्खाणावर ० कोधं ५ बंधंतो—पंचणा ० छदंस ० सत्तणोक ० (त्तक ० ) भयदुगुं ० तेजाक ० वण्ण ० ४ अगु ० उप ० णिमि० पंचंत ० णियमा बंधगो । थीणिगिद्धि ० ३ मिच्छत्तं अट्ठकसा ० परघादुस्सा ० चदु आयु ० आदा-उज्जो ० तित्थय रं सिया वं ०, सिया अवं ० । सेसं मिच्छत्तभंगो । एवं तिष्णं कसायाणं । कोधसंज ० वंधंतो—पंचणा ० चदुदंस ० तिष्णं संज ० पंचंतरा ० णियमा वंधगो । पंचदंस ० मिच्छत्तं वारसक ० भयदु ० चदुआयु ० आहारदुगं तेजाक ० वण्ण ० ४ अगु ० ४ आदा-उज्जो ० णिमि० तित्थय ० सिया वं ० सिया अवं ० । दोवेदणीयाणं सिया वंधगो । दोष्णं एक्कदरं वंधगो । ण चेव अवंधगो । एवं जस० अजस० दोगोदाणं । हित्थवेदं सिया वं ०, पुरिसवेदं सिया वं ० णवुंसगवेदं सिया वं ० ।

§१६९. अप्रत्याख्यानावरण् क्रोधका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण्, ६ दर्शनावरण्, ११ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण्, वर्ण ४, अगुरुळ्चु, उपघात, निर्माण् तथा ५ अंतरायोंका नियमसे बंधक है। ग्रेव प्रकृतियोंका मिथ्यात्वके बंधके समान भंग जानना चाहिए। विशेष, स्यानगृद्धि ३, मिथ्यात्व, अनंतातुवंधी ४, आगु ४, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योत, तीर्थंकरका स्यात् वंधक है, स्यात् अबंधक है। अप्रत्याख्यानावरण् मान, माया, लोभका अप्रत्याख्यानावरण् क्रोधके समान वर्णन जानना चाहिए।

प्रत्याख्यानावरण क्रोधका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ७ कपाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायोंका नियमसे बंधक है। स्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, ८ कपाय (अनंतातुवंधी ४, अप्रत्याख्यानावरण ४), परघात, उच्छ्वास, ४ आयु, आताप, उद्योत, तीर्थंकरका स्यात् वंधक है, स्यात् अवंधक है। शेष प्रकृतियों के विषयमें मिध्यात्वके बंधकके समान वर्णन जानना चाहिए। प्रत्याख्यानावरण मान, माया तथा लोभका बंध करनेवालेके प्रत्याख्यानावरण क्रोधके समान जानना चाहिए।

संज्यलन क्रोधका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ३ संज्यलन, ५ ऋंतरायोंका नियमसे बंधक है। ५ दर्शनावरण (निद्रापंचक) मिध्यात्व, १२ कषाय, भय, जुगुष्सा, ४ आयु, आहारकद्विक, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, ऋाताप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकरका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। दो वेदनीयका स्यात् बंधक है। दो मेंसे अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। यशःकीर्ति, ऋयशःकीर्ति तथा २ गोत्रोंका इसीप्रकार जानना चाहिए। अर्थात् इनमेंसे अन्यतरके बंधक है। अबंधक नहीं है।

[ विशेष—संज्यालन क्रोधका अनिवृत्तिकरण गुर्णस्थान पर्यन्त बंध पाया जाता है तथा यशः-कीर्ति, उचगोत्रका सूक्त्मसांपराय गुणस्थान पर्यन्त बंध होता है। इस कारण इनका अबंधक नहीं कहा है।] तिण्णि वेदाणं एकदरं वंधगो । अथवा तिण्णंपि अवंधगो । एवं हस्सरिद-अरिद्सोगदोयुगलाणं चदुगदि-पंचजादि-दो-सरीर-छसंठा० दोअंगो० छसंघ० चदुआए० दोविहाय० तसादिणवयुगलाणं । एवं माणसंज०। णविर दो संज०णियमा वंधगो । एवं
चेव मायासंज०। णविर लोभसंज०णियमा वंधगो । लोभसंजलणं वंधतो-पंचणा०
चदुदंस० पंचंत० णियमा वंधगो । मिच्छत्तं पण्णारसक० सिया वं०। सेसं कोध- ५
संजलणभंगो ।

§१७०. इत्थिवेदं वंधंतो पंचणा० णवदंसणा० सोलसक० भयदुगुं० पंचिं० तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० ४ तस० ४ णिमि० पंचंत० णियमा वंधगो । सादासादं सिया वंधगो । दोण्णं वेदणीयाणं एकदरं वंधगो । ण चेव अवं०। एवं इस्सरदि-अरदिसोगाणं दोयुग० तिण्णि-गदि-दो-सरीर-छसंटाणं दोअंगो० तिण्णिआणु० दोविहाय० १० थिरादिछयुगलं दोगोदाणं । मिच्छत्तं तिण्णि आयु० उन्जोव० सिया वं०, सिया अवं०। छसंघ० सिया वं०। छण्णं एक्कदरं वंधगो । अथवा छण्णंपि अवंधगो ।

§१७१. पुरिसवेदं बंधंतो पंचणा० चढुदंस० चढुसंज० पंचंत० णियमा बंधगो।

स्त्रीवेदका स्यात् बंधक है । पुरुषवेदका स्यात् बंधक है । नपुंसकवेदका स्यात् बंधक है । तीन में से एकतरका बंधक है । तीन का भी अबंधक है ।

[ विशेष-वेदका बंध ९ वें गुण्स्थानके प्रथम भाग पर्यन्त होता है तथा संज्वलन क्रोधका बंध

९ वें गुर्गुस्थानके दूसरे माग पर्यन्त होता है। इस कारण यहाँ वेदोंका अवंधक भी कहा है। ] हास्य-रित, अरित-शोक इन युगलों, ४ गति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, ४ आनुपूर्वी, २ विहायोगिति, असादि नवयुगलका इसी प्रकार है अर्थात् एकतरका वंधक है तथा अवंधक भी है।

संज्यलन मानका बंध करनेवालेके संज्यलन क्रोधके समान मंग है। विशेष, संज्यलन माया तथा लोभका नियमसे बंधक है। संज्यलन माया तथा लोभका नियमसे बंधक है। संज्यलन मायाका बंध करनेवालेके इसी प्रकार मंग है। विशेष, संज्यलन लोभका नियमसे बंधक है। संज्यलन लोभका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ त्रांतरायका नियमसे बंधक है। मिध्यात्व, १५ कथायोंका स्यात् बंधक है। श्रेष प्रकृतियोंका संज्यलन क्रोधके समान मंग है।

§१७० स्रीवेदका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, मय, जुगुप्सा, पंचिन्द्रिय, तेजस, कार्माण्यरीर, वर्ण ४, ष्रगुरुत्वषु ४, त्रस ४, निर्माण तथा ५ ष्रंतरायोंका नियमसे बंधक है। साता, ष्रसाताका स्यात् बंधक है। दो मेंसे अन्यतरका बंधक है। ख्रबंधक नहीं है। हास्य, रित, अरित, शोक, नरकगितिको छोड़कर शेष ३ गित, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ३ आनुपूर्वी, २ विहायोगित, स्थिरिद ६ युगल, २ गोत्रोंमें एकतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। मिध्यात्व, मनुष्य-तिर्यंच-देवायु, उद्योतका स्यात् बंधक है, स्यात् ख्रबंधक है। इनमेंसे अन्यतमका बंधक है ख्रथवा ६ का भी ख्रबंधक है।

६१७१. पुरुषवेदका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वळन तथा ५ अंत-रायोंका नियमसे बंधक है। पंचदंस० मिच्छत्तं बारसक० भयदु० तिण्णि आयु० पंचिदिं-आहारदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ उज्जोव-तस० ४ णिमि० तित्थय० सिया बंघगो । सिया अबंधगो । सादं सिया बं० । असादं सिया अबंधगो ( बंधगो ) । दोण्णं वेदणीयाणं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं जस० अजस० दोगोदाणं । हस्सगदि ( रिंद ) सिया ५ बं० । अरिदसो० सिया बंध० । दोण्णं युगलाणं एक्कदरं बंधगो । अथवा दोण्णं पि अबंधगो । एवं तिण्णिगदि-दोसरीर-छसंठाणं दोअंगो० छसंघ० तिण्णि आणु० दोविहा० थिरादिपंचयु० ।

§१७२ँ. णबुंसं बंधंतो पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त-सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० णियमा बंधगो । सादं सिया बं०। असादं १० सिया बं०। दोण्णं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं हस्सरदि० अरदि-सोगाणं दोयुग० तिण्णिगदि-पंचजादि-दोसरीर-छसंठाणं तिण्णि आणु० तसथवरादि-णवयुगलाणं दोगोदाणं । तिण्णिआणु० (आयु०) परघादस्सा० आदाउन्जो० सिया

[विद्योष-पुरुषवेदका बंध नवसे गुणस्थानके प्रथम भाग पर्यन्त होता है और ज्ञाना-वरणादिका इसके आगे तक बंध होता है अतः पुरुषवेदके बंधकको ज्ञानावरणादि का नियमसे बंधक कहा है।]

५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कषाय, भय, जुगुष्सा, नरकायु विना ३ आयु, पंचेन्द्रिय, आहारकद्विक, तेजस-कार्भाण, वर्ण ४, अगुरुळघु ४, उद्योत, त्रस ४, निर्माण तथा तीर्ध करका स्यात् बंधक है । स्यात् अबंधक है । साताका स्यात् बंधक है । असाताका स्यात् बंधक है । असाताका स्यात् बंधक है । वर्गोमेंसे अन्यतरका बंधक है । अबंधक नहीं है । यशःकीर्ति, अययशःकीर्ति तथा दो गोत्रोंका वेदनीयके समान भंग है । हास्य, रतिका स्यात् वंधक है । अरति, शोकका स्यात् वंधक है । वर्रावोंमेंसे अन्यतरका बंधक है, अथवा दोनों युगळोंका भी अबंधक है । नरकगितको क्रोड़ शेष २ गिति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, ३ आनुपूर्वी, २ विद्यायोगित, स्थिरादि पंच युगळका इसी प्रकार है अर्थात् इनमेंसे एकतरका बंधक है अथवा सबका भी अबंधक है।

§१७२. नपुंसकवेदका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कघाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण और ४ अंतरायोंका नियमसे बंधक है।

[ विशेष—नपुंसकवेदका बंध मिथ्यात्व गुणस्थान में होता है इस कारण यहां मिथ्यात्वका भी नियमसे बंध कहा है।]

साताका स्यात् बंधक है। असाताका स्यात् बंधक है। दोनोंमेंसे अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। हास्यरित, अरितशोक ये दो युगल, देवगितको छोड़कर ३ गति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, ३ आनुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगल, दो गोत्रोंका इसी प्रकार भंग है। देवायुको छोड़कर रोष ३ आयु, परघात, उच्छवास, आताप, उद्योतका स्यात् बंधक है। स्यात् ० सिया अवं । दोअंगो ० छसंघ० दोविहाय० दोसर० सिया बं ० सिया अवं ० । दोण्णं छण्णं दोण्णं दोण्णं पि एक्कदरं बंधगो । अथवा एदेसि अवंधगो ।

§१७३. हस्सं बंधंतो पंचणा० चहुदंस० चहुसज० रिद्मयदु० पंचंत० णियमा वंधगो । पंचदंस० मिच्छत्त-बारसक० तिण्णिआयु० आहारदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ आदाउज्जो० तित्थय० सिया बं०, सिया अवंधगो । सादं सिया बं०, असादं ५ सिया बं०। दोण्णं एक्कदरं बंधगो । ण चेव अवंधगो । एवं तिण्णि वेद० जस० अजस० दोगोदाणं । तिण्णिगिदं सिया बं०, सिया अबं० । तिण्णं एक्कदरं बं० अथवा अबंधगो । एवं गदिमंगो पंचजादि-दोसरीर-छसंठा० दोअंगो० छसंघ० तिण्णि आणु० दो विहा० तसादिणवगुग० । एवं रदीए० ।

§१७४. भयं बंधंतो पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० दुगुं० पंचंत० णियमा बंधगो। १० पंचदं० मिच्छत्त-बारसक० चदुआयु० आहारदुगं तेजाकम्म० वण्ण० ४ अगु० ४ आदा-उज्जो० णिमि० तित्थय० सिया बं० सिया अबं०। सादं सिया बं०। असादं सिया बं०। दोण्णं एक्कदरं बंधगो, ण चैव अबंधगो। एवं तिण्णिवेद-जस-अजस-दोगोदं।

अबंधक है। दो अंगोर्पाग, ६ संहतन, २ विहायोगति, २ स्वरका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। २, ६, २, २ मेंसे अन्यतरका बंधक है अथवा २, ६, २, २ का अबंधक है।

§१७३. हास्यका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संब्वलन, रित, भय, जुगुप्ता, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कपाय, नरकायुको छोड़कर तीन श्रायु, आहारकद्विक, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, श्रागुरुल्छु ४, आताप, उद्योत तथा तीर्थंकरका स्यात् बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। साता वेदनीयका स्यात् बंधक है, स्थात् श्रवंधक है। साता वेदनीयका स्यात् बंधक है, श्रवंधक वेदनीयका स्यात् बंधक है, याःकीर्ति, अयशःकीर्ति और दो गोत्रोंने वेदनीयके समान भंग है। ३ गति (नरक बिना) का स्यात् बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। तीनमेंसे अन्यतमका बंधक है अथवा तीनोंका भी अबंधक है।

[ तिशोष-अपूर्वकरण के अंतिम भाग तक हास्यका बंध होता है किन्तु गतिका बंध अपूर्वकरण के छठवें भाग पर्यन्त होता है। इस कारण हास्यके बंधकको गतित्रयका अबंधक भी कहा है।]

५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, ३ खानुपूर्वी, २ विहायोगिति, प्रसादि ९ युगलका गतिके समान भंग है अर्थात् एकतर के बंधक हैं अथवा सबके भी अबंधक हैं। रितका बंध करनेवाळेके हास्यके समान भंग है।

§१७४. भयका बंध करानेवालेके—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्यलन, जुगुप्सा, ५ अंतरायका नियम से बंधक है। ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कपाय, ४ श्रायु, श्राहारकिंद्रिक, तैजस-कार्माण, वर्षा ४, अगुरुलघु ४, आताप, वर्षात, निर्भाण तथा तीर्थंकरका स्यात् बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। साताका स्यात् बंधक है, श्रसाताका स्यात् बंधक है। दोनों में से श्रम्यतरका बंधक है, अवंधक नहीं है। ३ वेद, यश्रकीर्ति, अयश्रकीर्ति तथा गोशीका

चदुगदि सिया बंधगी । चदुण्णं गदीणं एक्कदरं बंधगी । अथवा चदुण्णंपि अबंधगी । एवं गदिभंगो पंचजादि-दोसरीर-छसंठा० दोअंगी-छसंघ० चदुआणु० दोविहा० तसादि-णवयुगलं । एवं दुर्गुच्छाए ।

§१७५, णिरयायुं बंधंतो पंचणा० णवदंस० असादावे० मिच्छ० सोलसक० ५ णबुंसक० अरिदसोगभयदु० णिरयगदि- पंचि० वेगुव्विय० तेजाक० हुंडसंठा० वेगु-व्वि० अंगो० वण्ण० ४ णिरयाणु० अगु० ४ अप्पसत्थ० तस० ४ अथिरादिछक्कं णिमिणं णीचागोदं पंचंत० णियमा बंधगो ।

\$१७६. तिरिक्खायुं बंधतो-पंचणा० णवदंस० सोलसक० मयदु० तिरिक्ख-गदि-तिण्णिसरीर-वण्ण० ४ तिरिक्खाणु० अगु० उप० णिमिण-णीचागो० पंचंत० १० णियमा बंधगो । सादं सिया बं०, असादं सिया बं० । दोण्णं एकदरं बंधगो । णचेव अबंधगो । एस भंगो तिण्णिवेद-हस्सादिदोयुगल-पंचजा० छसठा० तस-थावरादिणव-युगलाणं । मिच्छत्तं ओरालि० अंगो० परघादुस्सा० आदा-उन्जो० सिया बं० । छसंघ० दोविहाय० दोसरं सिया बंधगो । एदेसिं एक्कदरं बंधगो अथवा अबंधगो ।

वेदनीयके समान जानना चाहिए। चार गतिका स्यात् बंधक है। चार में से एकतरका बंधक है। अथवा चारोंका भी श्रबंधक है।

[ विशेष-गतिका बंध अपूर्वकरणके छठवें भाग पर्यन्त होता है तथा भयका अपूर्वकरणके अंतिम भाग तक बंध होता है। इस कारणभयके बंधकको गति चतुष्ठयकाभी अबंधक कहा है। ] ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, ४ आतुपूर्वी, २ बिह्ययोगति, त्रसादि ९ युगलका गतिके समान भंग जानना चाहिए। जुगुप्साका बंध करनेवालेके भय के समान भंग जानना चाहिए।

§१७५. नरकायुका बंध करनेवाला—४ ज्ञानावररा, ९ दर्शनावररा, श्रमातावेदनीय, मिध्यात्व, १६ कषाय, नपुंसकवेद, श्ररति, शोक, भय, जुगुप्सा, नरकगति, पंचेन्द्रियजाति, वैक्रियिक-तेजस-कार्माया शरीर, हुंडकसंस्थान, वैक्रियिक श्रंगोपांग, वर्ण ४, नरकानुपूर्वी, अगुस्तत्वपु ४, श्रप्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, श्रस्थिरादिषट्क, निर्माण, नीचगोत्र, तथा ५ अंतरायों का नियमसे बंधक है।

\$१७६. तिर्यंचायुका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तिर्यंचातुन् वी, इरारिर (ज्ञौदारिक तेजस-कार्माण) वर्ण ४, तिर्यंचातुन् वी, ज्ञगुरुल्घु, जप्यात, तिर्यंचातुन् वी, अर्थुरुल्घु, जप्यात, निर्माण, नीचगोत्र और ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। सातावेदनीयका स्थात् बंधक है। असाताका स्थात् बंधक है। दो में से अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। तीन वेद, ह्यस्यादि दो युगल, ५ जाति, ६ संस्थान, ज्ञस-स्थावरादि ९ युगल में वेदनीय के समान जानना चाहिए। अर्थात् एकतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। मिध्यात्व, औदारिक अंगोपांग, परघात, ज्ल्ल्यास, आताप, उद्योतका स्थात् बंधक है। ६ संहनन, २ विहायोगिति, २ स्वरका स्थात् बंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है, अथ्या किसीका भी बंधक नहीं है।

§१७७. मणुसायुगं वंधंतो पंचणा० छदंसण० वारसक० भय-दुगुंछा-मणुसग० पंचिंदि० तिण्णिसरीर० ओरालि० अंगो० वण्ण० ४ मणुसाणु० अगु० उप० तस-बादर-पचेय-णिमिणं पंचंत० णियमा वंधगो । श्रीणिगिद्धितिगं मिच्छत्तं अणंताणु० ४ परघादुस्सा० तित्थय० सिया वंधगो, सिया अवंधगो । सादं सिया वं० । असादं सिया वं० । दोण्णं एक्कदरं वंधगो । ण चेव अवंधगो । एवं तिण्णिवेद० हस्सादि-दो ५ युग० छसंठा० छसंघ० पज्जतापज्जत्त० थिरादि-पंचयुग० दोगोदाणं । दोविहाय० दोसरं सिया वंधगो । दोण्णं दोण्णं दोण्णं दोण्णं वि अवंधगो ।

§१७८. देवायुगं वंधंतो पंचणा० छदंसणा० सादावे० चदुसंज० हस्सरिद-भयदुगु० देवगदि० पंचिंदि० तिण्णिसरीर-समचदु० वेउन्ति० अंगो० वण्ण० ४ देवाणु० अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ थिरादिछक्कं णिमि० उच्चागो० पंचंत० णियमा १० वंधगो। थीणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-बारसक० आहारदु० तित्थय० सिया वंधगो.। इत्थि० सिया वं०। पुरिस० सिया वं०। दोण्णं वेदाणं एक्कदरं वंधगो। णचेव अवंधगो। §१७९. णिरयगिर्दे वंधंतो णिरयायुभंगो। णवरि णिरयायुं सिया वंधदि।

§१७७. मनुष्यायु का बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण्, ६ दर्शनावरण्, १२ कथाय, भय, जुगुप्सा, मनुष्यगति, पंचेन्द्रियजाति, औदारिक-तैजस-कार्माण्यारीर, औदारिक अंगोपांग, वर्ण ४, मनुष्यानुपूर्वी, अगुरुत्तपु, उपघात, त्रस, बादर, प्रत्येक, निर्माण् तथा ५ अन्तरायका नियमसे बंधक है। स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४, परघात, उच्छ्वास, तीर्धंकरका स्थात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। साताचेदनीयका स्यात् बंधक है। असाताका स्यात् बंधक है। दोनों में से अन्यतरका बंधक है। अबंधक नहीं है। ३ वेद, हास्यादि दो युगल, ६ संस्थान, ६ संह्यनन, पर्याप्तक, अपर्याप्तक, स्थिरादि पांच युगल तथा २ गोत्रोंका इसीप्रकार वर्णन है। अर्थात् एकतरके बंधक हैं। अर्था २, २ का भी अवंधक है। स्थात् वंधक है। दो, दो में से अन्यतर का बंधक है। अथवा २, २ का भी अवंधक है।

§१७८. देवायुका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरणा, ६ दर्शनावरण्, साता, ४ संक्वलन, हास्य, रित, भय, जुगुप्सा, देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, ३ शरीर (वैक्रिधिक-तेजस-कार्माण), समचतुरस्र-संस्थान, वैक्रिधिक अंगोपांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी, अगुरुत्तघु ४, प्रशस्तिवहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादिषट्क, निर्माण, उच्चगोत्र तथा ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। स्थानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, बारह् कथाय, आहारकद्विक, तीर्थं करका स्थात् बंधक है। स्वीवेदका स्थात् बंधक है। पुरुषवेदका स्थात् बंधक है। वो वेदोंमेंसे अन्यतरका बंधक है, अबंधक नहीं है।

§१७९. नरकगतिका बंध करनेवालेके नरकायु के समान भंग जानना चाहिए। विशेष नरकायुका स्यात् वंध करता है।

[ विशेष-नरकायु के बंधकके नियमसे नरकगतिका बंध होता है, किन्तु नरगकगतिके बंधकके नरकायुक बंधका ऐसा कोई नियम नहीं है। नरकायुका बंध हो अथवा बंध न भी हो। गति बंध तो सदा होता रहता है, किन्तु आयुका बंध तो सदा नहीं होता है।

एवं णिरयाणुपुन्ति । तिरिक्खगदि तिरिक्खायुभंगो । णविर तिरिक्खायुं सिया बंधिद । एवं तिरिक्खाणु० । मगुसगदि मणुसायुभंगो । णविर मणुसायुं सिया बंधिद । एवं मणुसाणुपु० । देवगदिं बंधंतो पंचणा० चहुदंस० चहुसंज० भयदु० उच्चागो० पंचंत० णियमा बंधगो । सादं सिया बं० । असादं सिया बं० । दोण्णं वेदणीयं एक्कदरं ५ बंधगो । ण चेव अबंधगो । एवं हस्सरदि-अरिदसोगाणं दोण्णं युगठाणं । देवायु सिया बं०, सिया अबंधगो । हेट्टा उविर देवायुभंगो । णामं सत्थाणभंगो । एवं देवायु० ।

§१८०. एइंदियं बंधंतो पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सोलसक० णवुंस० भयदुगुं० णीचागो० पंचंत० णियमा बंधगो । सादासादं चदुणोकसाय० तिरिक्खगदिभगो। तिरिक्खायुं० सिया बं०। णामाणं सत्थाणभंगो। एवं आदाव-थावराणं। विगलिंदय-१० सुहुम-अपज्ज० साधारणाणं हेट्टा उवरि एइंदियभंगो। णामं (माणं) अप्पप्पणो

नरकातुपूर्वी का बंध करनेवाले के नरकगतिके समान भंग जानना चाहिए।

तिर्यंचगतिका बंध करनेवालेके तिर्यंचायु के समान भंग जानना चाहिए । विशेष, तिर्यंचायुका स्यात् बंधक है । तिर्यंचातुपूर्वी में भी इसी प्रकार जानना चाहिए ।

[ विशेष-तियं चायुके बंधकके नियमसे तियं चगतिका बंध होता है, किन्तु तियं चगतिक बंधकके तियं चायुके बंधनेका कोई निश्चित नियम नहीं है। ऐसा ही मनुष्यगतिमें भी है।] मनुष्यगतिका बंध करनेवालेके मनुष्यायुके समान भंग है। विशेष, मनुष्यायुका स्यात् बंधक है। मनुष्यानुपूर्वी में भी इसी प्रकार है।

देयगतिका बंध करनेवालां—५ झानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संब्बलन, भय, जुगुप्सा, जबगोत्र तथा ५ अन्तरायोंका नियमसे बंधक है । साताका स्यात् बंधक है । असाताका स्यात् बंधक है । दो वेदनीयमेंसे अन्यतरका बंधक है । अबंधक नहीं है । हास्य-रित, अरित-शोक इन दो युगलोंमें से अन्यतर युगलका बंधक है । अबंधक नहीं है । देवायुका स्यात् बंधक है । स्यात् अबंधक है । अबंधक नहीं है । देवायुका स्यात् बंधक है । स्यात् अबंधक है । अबंधक के । अबंधक है । स्यात् अवंधक है । अवंधक नहीं है । देवायुका भंग जानना चाहिए । नाम कर्मकी प्रकृतियोंमें स्वस्थान-सन्निकर्षके समान भंग है ।

[ दिशेषार्थ-देवायुके बंधकके तो देवगतिके बंध-सन्निकर्षका नियम हैं; किन्तु देवगतिके बंधकके साथ देवायुके बंधका ऐसा नियम नहीं है। दूसरी बात यह है कि देवायुका बंध अप्रमत्त संयत पर्यन्त है, जबकि देवगतिका अपूर्वकरण गुगुस्थान पर्यन्त बंध होता है। इस कारण देवगतिक बंधकके देवायुका झबंध भी कहा है। ]

देवातुपूर्वीमें देवगतिके समान भंग जानना चाहिए।

\$१८० एकेन्द्रियका बंध करनेवाळा— ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यास्त, १६ कषाय, नपुंसकवेद, भय, जुगुप्सा, नीचगोत्र, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। साता, असाता, ४ नोकषायमें तिर्यचगतिके समान भंग है। तिर्यचायुका स्यात् बंधक है। नाम कर्मकी प्रकृतिके बंधके विषयमें स्वस्थान सन्निकर्षके समान भंग जानना चाहिए। आताप तथा स्थावरके बंधकके स्मान भंग क्षेत्रकर्षके समान भंग जानना चाहिए। आताप तथा स्थावरके बंधकके स्मान भंग है। विकटेन्द्रिय, सूदम, अपर्याप्तक, साधारणमें—अधस्तन, जपरितन बंधनेवाळी

सत्थाणमंगो कादच्वो । पंचिदियं बंधतो पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० भयदु० पंचंत० णियमा बंधगो । पंचदंस० मिच्छत्त-बारसक० चदुआयु० सिया बंधगो । सिया अर्व०। दोवेद० सत्तणोक० दोगोदाणं सिया बं०, सिया अबंधगो । एदेसिं एक्कदर बंधगो, ण चेव अबंधगो । णामाणं सत्थाणमंगो ।

§१८१. ओरालियं वंधंतो पंचणा० छदंस० बारसक० भयदु० पंचंत० णियमा ५ वंधगो । दोवेदणीय-तिण्णि वे० हस्सरिद-दोयुग० दोगोदाणं सिया वंधगो सिया अवं०। एदेसिं एक्कदरं वं०। ण चेव अवंधगो । थीणिगिद्धितिगं मिच्छ० अणंताणु० ४ दो आयु० सिया वं०। णामाणं सत्थाणभंगो । वेगुन्वियं वंधंतो हेट्टा उविर देवगिदि-भंगो । णवरि तिण्णि वेदं दोगोदं सिया वं०, सिया अवं०। एदेसिमेक्कदरं वंधगो ।

प्रकृतियोंका एकेन्द्रियके समान भंग है। विशेष, नामकर्मकी प्रकृतियोंके विषयमें स्वस्थान सन्निकर्षवत् भंग जानना चाहिए।

पंचेन्द्रियका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय, जुराप्सा, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कषाय, ४ आयुका स्यात् बंधक है। स्यात् अवंधक है।

[ विशेष—पंचेन्द्रिय जातिका बंध श्राठवें गुणस्थानतक होता है तथा निद्रादि दर्शनावरण ५ आदिका उसके नीचेतक होता है। इस कारण यहां स्थात अबंधक कहा है। ]

दो वेदनीय, सात नोकषाय, तथा २ गोत्रका स्यात् बंधक है, स्यात् अवंधक है। इनमें से एकतरका बंधक है। अवंधक नहीं है। नाम कर्मकी प्रकृतियों के बंधके विषयमें स्वस्थान सिन्नकर्ष के समान जानना चाहिए।

§१८१ औदारिक शरीरका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण (स्यानगृद्धित्रिक रहित) १२ कथाय, भय, जुगुप्सा, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है।

[ विशेष—श्रौदारिक शरीरका बंध असंयत गुणस्थान पर्यन्त है। इससे ६ दर्शनावरण, १२ कषायादिका नियमसे बंध कहा गया है। ]

दो वेदनीय, ३ वेद, हास्य रति, अरित शोकरूपी दो युगल, २ गोत्रका स्यात् बंधक है, स्यात् अबंधक है। इनमें एकतरका बंधक है, अबंधक नहीं है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, अनंतातुः बंधी ४, दो आयु (मनुष्य-तिर्यंचायु) का स्यात् बंधक है। नाम कर्मकी प्रकृतियोंके बंधके विषयमें स्वस्थान सिक्नकर्षवत् भंग जानना चाहिए।

वैक्रियिक शरीरका बंध करनेवालेके उपरितन तथा अधस्तन बंधनेवाली प्रकृतियोंमें देवगतिकें समान भंग है। विशेष, ३ वेद, २ गोत्रका स्यात बंधक है, स्यात् अबंधक है। इनमें से एकतर का बंधक है। अबंधक नहीं है।

[ तिशोषार्थ—देवगतिमें पुरुषवेद, स्त्रीवेद, एवं उचगोत्रका ही सद्भाव है, किन्तु यहां वैक्रियिक-शरीरके बंधकोंके वेदन्नय, तथा गोत्रद्वयका वर्णन किया है, कारण वैक्रियिकशरीर के साथ देवगति या नरकगतिका बंध होता है। इसी दृष्टिसे न्युंसकवेद, और नीचगोत्रका भी बंध कहा है। ण चेव अबंधगो । णिरय-देवायु सिया बंधगो । णामं ( णामाणं ) सत्थाणभंगो । एवं वेगुव्विय-अंगो० ।

§१८२, आहारसरीरं वंधंतो पंचणा० छदंस० सादावे० चदुसंज० पुरिसवे० हस्सरिदअरिद [सोग] भयदु० उचागो० पंचंत० णियमा बंधगो०। देवायु सिया ५ बंधगो। णामाणं सत्थाणमंगो। एवं आहारसरीर-अंगो०। पंचिदिय० जादिमंगो। तेजाक० समचदु० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ थिरादि पंचण्णं [प] गदीणं। हेट्ठा उवरि०। णामाणं अप्पप्पणो सत्थाणमंगो। णवरि समचदु० पसत्थवि० थिरादि- पंचण्णं पगदीणं णिरयायुगं णत्थि।

§१८३. णग्गोधं बंधंतो पंचणा० णवदंस० सोलसक० भयदु० पंचंतरा० णियमा १० बंधगो । दोवेदणीय० सत्तणोक० दोगोदं सिया बं० । एदेसिमेक्कदरं बंधगो, ण चेव अबं० । मिच्छत्त-तिश्क्सिमणुसायुगं सिया बं० । णामं (माणं) सत्थाणभंगो । एसभंगो सादियसंठा० कुज्जसं० वामणसं० चदुसंघडणाणं । हुंडसंठाणं बंधंतो पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त-सोलसक० भयदुगु० पंचंत० णियमा बंधगो । दोवेद०

नरकायु-देवायुका स्यात् बंधक है। नामकर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थानसन्निकर्षवत् भंग है। वैक्रियिक अंगोपांगमें वैकियिक शरीरवत् भंग जानना चाहिए।

\$१८२. आहारक शरीरका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, साता वेदनीय, ४ संज्य-त्तन, पुरुषवेद, हास्य, रित, श्रारति [शोक] भय, जुगुप्सा, उच्चगोत्र, ५ श्रंतरायका नियमसे बंधक है। देवायुका स्यात् बंधक है। नामकर्मकी प्रकृतियोंके विषयमें स्वस्थान सन्निकर्षमें वर्णित भंग है। आहारकश्रीर-अंगोपांगके बंध करनेवालेके श्राहारक श्रीरवत् भंग है।

तेजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण ४, ऋगुरुरुषु ४, त्रस ४, स्थिरादि ५ प्रकृतियों के बंधकों का उपरितन ऋधस्तन प्रकृतियों के विषय में पंचेन्द्रिय जाति के समान भंग है। नामकर्मकी प्रकृतियों का स्वस्थान सिन्नकर्षवत् भंग जानना चाहिए। विशेष, समचतुरस्र- संस्थान, प्रशस्तविद्दायोगिति, स्थिरादि ५ प्रकृतियों के बंधकोंके नरकायुका बंध नहीं है।

\$१८३. न्यमोधपरिमंडलसंस्थानका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, ५ अंतरायोंका नियमसे बंधक है। २ वेदनीय, ७ नोकषाय, दो गोत्रका स्यात् बंधक है। इनमेंसे अन्यतरका बंधक है। त्रवंधक नहीं है। मिश्यात्व, तिर्यंचायु, मनुष्यायुका स्यात् बंधक है। नामकर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सन्निकर्षवत् भंग है।

स्वातिसंस्थान, कुब्जक संस्थान, वज्जवृषभनाराच तथा असंप्राप्तास्पाटिका संहननको छोड्कर शेष ४ संहनन के बंधकके इसी प्रकार भंग जानना चाहिए।

[ विशेष-संस्थान ४ श्रौर संहनन ४ सासादन गुग्गस्थान पर्यन्त बंधते हैं। श्रतः इनका समान रूप से वर्णन किया है।]

हुंडक संस्थानका बंध करनेवाळा—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिश्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा तथा ५ श्रंतरायका नियमसे बंधक है। दो वेदनीय, ७ नोकषाय, दो गोत्रका स्थात् सत्तणोक० दोगोद० सिया बं०। सिया अबं०। एदेसिमेक्कदरं बंधगो ण चेव अबंधगो । तिण्णि आयुं सिया बंधगो । णामाणं सत्थाणभंगो । एवं दूमग० अणादे० । ओरालि० अंगो० वज्जरिसह० ओरा लियसरीरभंगो । णामाणं सत्थाणभंगो ।

§१८८. उज्जीवं बंघतो हेट्ठा उविर तिरिक्खगिदमंगो। णामाणं सत्थाणमंगो। अप्पसत्थिविद्यायनिद्दं बंघतो हेट्ठा उविर णग्गोधमंगो। णविर णिरयायु० सिया वं०। प्र णामाणं सत्थाणमंगो। एवं दुस्सरं। जसिगित्तिं बंधतो पंचणा० चदुदंस० पंचत० णियमा बंधगो। पंचदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भय-दुगुंच्छा-तिण्णिआयु० सिया वं०। सिया अवं०। सादं सिया वं०, सिया अवं०। असादं सिया वं० [सिया अवं०] दोण्णं एक्कदरं बंधगो। ण चेव अवंधगो। एवं दोगोद०। तिण्णि वेदाणं सिया

बंधक है, स्यात् श्रवंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है। श्रवंधक नहीं है। नरक-मनुष्य तिर्यंचायुका स्यात् बंधक है। नामकर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सन्निकर्षके समान भंग है।

दुर्भग, अनादेयके बंध करनेवालोंके हुंडक संस्थानवत् भंग जानना चाहिए। श्रौदारिक श्रंगोपांग, वश्रवृषभनाराच संहननके बंध करनेवालेके औदारिक शरीरके समान भंग है। नामकर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सन्निकर्षवत् भंग जानना चाहिए।

§१८४. उद्योतका बंध करनेवालेके—उपरितन अधस्तन प्रकृतियोंका तिर्यंचगितके समान भंग है। नामकर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सिन्नकर्षेवत् भंग जानना चाहिए। अप्रशस्त विद्यायोगितके बंध करनेवालेके उपरितन अधस्तन बंधनेवाली प्रकृतियोंका न्यप्रोधपर्गसंडलसंस्थानके समान भंग जानना चाहिए। विशेष, नरकायुका स्यात् बंधक हुँ। नामकर्मकी प्रकृतियोंमें स्वस्थान सिन्नकर्षेवत् भंग जानना चाहिए।

[ विश्लेषार्थ-अप्रशस्तविद्यायोगित तथा न्ययोधपरिमंडलसंस्थानका बंध सासादन गुणस्थान पर्यन्त होता है। इस कारण न्ययोधसंस्थानके समान अप्रशस्तविद्यायोगितका वर्णन बताया है। इतना विशेष है कि नारिकयोंमें न्ययोधसंस्थान नहीं है, किन्तु वहाँ दुर्गमनका सद्भाव पाया जाता है। इस कारण दुर्गमनके वंधकके नरकायुका बंध कहा है।]

दुस्वर प्रकृतिका बंध करनेवालेके इसी प्रकार भंग है । यशःकीर्तिका बंध करनेवाळा ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अंतरायका नियम से बंधक है ।

[ विश्रोषार्थ-यद्यपि कपयोंका उद्य स्रूक्ससांपरायगुर्णस्थान पर्यन्त होता है, किन्तु उनका बंध अनिद्यत्तिकरण पर्यन्त होता है। अतः स्रूक्ससांपराय पर्यन्त बंधनेवाले यद्याकीर्तिके बंधकके कषायोंके बंधका नियम नहीं है। इससे यहाँ ज्ञानावरणादिके साथ कषायोंका वर्णन नहीं हुआ है।

दर्शनावरण ५ (निद्रापंचक), मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, नरकको छोड़ तीन आयुका स्यात् बंधक है। स्यात् अवंधक है। साताका स्यात् बंधक है। स्यात् अवंधक है। असाताका स्यात् बंधक है। अवंधक नहीं है। दो गोत्रका वेदनीयके समान भंग है। तीन वेदका स्यात् बंधक है। इनमें से अन्यतमका वंधक है।

बंधगो । तिष्णि वेदाणं एक्कद्रं बंधगो । अथवा अबंधगो । एवं चढुणोक० । णामाणं सत्थाणभंगो । तित्थयरं बंधतो पंचणा० चढुदस० चढुसंज० पुरिस० भयदु० उचागो० पंचत० णियमा बंधगो । णिहा-पचला-अट्ठकसा० दो आयु सिया वं० सिया अवं० । सादं सिया वं०, असादं सिया बंधगो । दोण्णं एक्कद्रं बंधगो । ण चेव अबंधगो । ५ एवं चढुणोक० । णामाणं सत्थाणभंगो ।

§१८५. उचागोदं बंधंतो पंचणा० चहुदंस० पंचंत० णियमा बंधगो। पंचदंस० मिन्छ० सोलसक० भयदुगुं० दोआयु० पंचिंदि० तिण्णिसरीर—आहार० अंगो० वण्ण० ४ [ अगु० ४ ] तस० ४ णिमिणं तित्थयरं सिया बं० सिया अबंधगो। दो वेदणी० जस० अजस० सिया बंधगो। एदेसिं एक्कदरं बंधगो। ण चेव अबंधगो। तिण्णि वेदं १० सिया बं० सिया अबं०। तिण्णं वेदाणं एक्कदरं बंधगो। अथवा अबंधगो। एस भंगो चदुणोक० दोगदि० दोसगिरं छसंठा० दो अंगो० छसंघ० दो आणु० दो विहा० थिरादिपंचयुगलाणं। णीचागोदं बंधतो थीणगिद्धिभंगो। देवायु-देवगदिदुगं उचागोदं वन्जं।

अथवा तीनोंका भी ऋवंधक है। हास्य, रित, अरित, शोकका भी इसी प्रकार जानना चाहिए। नाम कर्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सन्निकर्षवत् भंग है।

तीर्थंकरका बंध करनेवाला— 4 ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, उच्चगोत्र, ५ अंतरायोंका नियमसे बंधक है। निद्रा, प्रचला, अप्रत्याख्यानावरण तथा प्रत्याख्यानावरण रूप कथायाष्ट्रक, देव-सनुष्यायुका स्थात बंधक है। स्यात् अवंधक है। सातावेदनीयका स्थात् वंधक है। असाताका स्थात् वंधक है। दोमें से अन्यतरका बंधक है अबंधक नहीं है। हास्यादि ४ नोकषायोंका वेदनीयके समान भंग है। नामक्ष्मकी प्रकृतियोंका स्वस्थान सिन्नकर्षवत् भंग है।

\$१८५. उच गोत्रका बंध करनेवाला—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अंतरायका नियमसे बंधक है। ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, दो आयु ( मनुष्य-देवायु ) पंचेन्द्रिय जाति, तीन शरीर (औदारिक, वैकियिक, आहारक शरीर) आहारक अंगोपांग, वर्ण ४, [अगुफ्छघु ४] त्रस ४ निर्माण, तीर्धंकरका स्यात् बंधक, स्यात् अबंधक है। दो वेदनीय, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति का स्यात् वंधक है। इनमेंसे अन्यतरका वंधक है, अवंधक नहीं है। तीन वेदका स्यात् वंधक है। स्यात् अवंधक है। तीन वेदका स्यात् वंधक है। स्यात् अवंधक है। तीन वेदोंमेंसे अन्यतमका वंधक है अथवा तीनोंका अवंधक है। हास्यादि ४ नोकषाय, २ गति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, २ आनुपूर्वी २ विहायोगित, स्थिरादि पांच युगळोंका इसी प्रकार भंग है।

नीचगोत्रका बंध करनेवालेके स्त्यानगृद्धिवत् भंग है। विशेष, यहां देवायु, देवगतित्रिक तथा उचगोत्रको छोड़ देना चाहिए। §१८६. एवं ओघभंगो मणुस० ३ पंचिदिय० तस० २ पंचमण० पंचविच० कायजोगि-ओरालियका० लोभ० चक्खु० अचक्खु० सुक्क० भवसि० सणिण-आहा रगित्त । ओरालियमिस्स० सादं बंधंतो पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त-सोलसक० भयदु० दो आयु० देवगदि-चदुसरीर-दो अंगो० वण्ण० ४ देवाणु० अगुरु० ४ आदा-उज्जो० णिमिणं तित्थय० पंचंत० सिया बं०, सिया अबं०। सेसाणं वेदादीणं सन्वाणं सिया ५ बं०। एदाणमेक्कदरं बंघगो। अथवा अबंघगो। एवं कम्मइय-अणाहारगेसु। णविर आयुवज्जं। इत्थिवेदभंगो आभिणिबोधिणाणा० बंधंतो चदुणा० चदुदंस० चदुसंज० पंचंत० णियमा बंधगो। सेसाणं ओघभंगो। एवं पुरिस० णवुस० कोध-माण-मायाकसायाणं। णविर माणे तिण्णि संजलणं। भायाए दो संजलणं। सेसाणं ओघो। अवगदवेद ओघं।

§१८६. आदेशसे—मनुष्य, पर्याप्त मनुष्य तथा मनुष्यनी, पंचेन्द्रियपर्याप्तक, त्रस, त्रसपर्याप्तक, ५ मनोयोग, ५ वचनयोग, काययोग, औदारिककाययोग, लोमकपाय, चनुदर्शन, अचनुदर्शन, ग्रुकुलेश्या, मन्यसिद्धिक, संझी, आहारकपर्यन्त ओघनत् जानना चाहिए। औदारिकिमअकाययोगमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, साताका बंध करनेवाला—५ झानावरण, ९ दर्शना-वरण, मिध्यात्व, १६ कवाय, भय, जुगुष्सा, मनुष्य-तिर्यंचायु , देवगति, औदारिक-वैक्रियिक, तैजस-कार्माण शरीर, २ अंगोपांग, वर्ण ४, देवानुपूर्वी अगुरुल्घु ४, आताप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर तथा ५ अंतरायका स्यात् वंधक है। स्यात् अवंधक है।

[ विश्लोष—साताका सयोगीजिन पर्यन्त बंध है। ज्ञानावरणादिका सूक्ष्मसांपराय पर्यन्त बंध है। इस कारण साताके बंधकके ज्ञानावरणादिके बंधका विकल्प रूपसे वर्णन किया गया है।]

वेदादि शेष सर्व प्रकृतियोंका स्यात् बंधक है। इनमेंसे एकतरका बंधक है। अथवा सबका अबंधक है।

ेकार्माण काययोग तथा श्रनाहारकोंमें औदारिकमिश्रकाययोगके समान जानना चाहिए। विशेष, यहां आयुओंको छोड़ देना चाहिए। स्त्री वेदमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष आर्मिनिवोधिक ज्ञानावरएका बंध करनेवाला—४ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन तथा ५ अंतराय का नियमसे बंधक है। शेष प्रकृतियोंका ओषके समान मंग जानना चाहिए।

पुरुषवेद, नपुंसकवेद, क्रोध, मान, माया कषायोंमें इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। विशेष, मानमें, तीन संज्वलन और मायामें दो संज्वलन हैं। शेषका ओघवत् भंग जानना चाहिए।

श्रपगत वेद्में--ओघके समान भंग जानना चाहिए।

<sup>(</sup>१) "ओराले वा मिस्से ण हि सुरणिरयायुहारणिरयदुनं ॥"-गो० क० गा ११६।

<sup>(</sup>२) "कम्मे उरालमिस्सं वा णाउदुगंपि णव छिदी अयदे ।"-गो० क० गा० ११९।

\$१८७. आभिणि० सुद० ओघिणा० मणपज्ज० संजद० समाइ० छेदो० परिहार० सुहुमसंप० संजदासंजद० ओघिदं० सम्मादि० खइग० वेदग० उनसम० ओघभंगो । णवरि मिच्छत्त-असंजदपगदीओ वज्जं । ओरालिय० ओरालियमिस्स० इत्थिवेद किण्ण-णीलासु तित्थयरं देवगदिसंयुतं कादव्वं । पम्मसुक्क-लेस्साए इत्थिवेदं बंधंतो ओरालिय-५ सरीरं धुवं बंधदि । सेसं णिरयादि याव असण्णित्ति ओघेण अप्पप्पणो सामित्तेण च साधृण भाणिदव्वं ।

#### एवं परत्थाणसण्णियासी समत्ती।

§१८७. आभिनिवोधिक, श्रुत, अवधि, मनः पर्ययक्ञान, संयम, सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहा-रिवशुद्धि, सूर्मसांपराय, संयतासंयत, अवधिदर्शन, सम्यक्त्वी, क्षायिक सम्यक्त्व, वेदक सम्यक्त्व, उपश्चम सम्यक्त्व में श्रोधवत् भंग जानना चाहिए। विशेष, यहां मिध्यात्व तथा श्रमंयत सम्बन्धी प्रकृतियोंको छोड़ देना चाहिए। औदारिक, औदारिकिमिश्र, खीवेद, कृष्ण और नील छेश्याओंमें— तीर्थंकर तथा देवगतिको संयुक्त करना चाहिए।

[विशेष-छप्प नील लेश्यामें तीर्थंकर तथा देवगतिका बंध पाया जाता है। इनमें केवल संयतावस्थामें बंधनेवाले आहारकद्विक का बंध नहीं होता है।

पद्म, शुक्क छेश्यामें—स्त्रीवेदका बंध करनेवाला औदारिक शरीरका नियमसे बंध करता है। नरक गतिसे छेकर असंज्ञी पर्यन्त घ्रोघसे अपने २ स्वामित्वको जानकर शेष प्रकृतियोंका कथन करना चाहिए।

इस प्रकार परस्थानसन्निकर्षे समाप्त हुआ।

# [ अंगविचयाणुगम-परूवणा ]

ुं१८८. णाणाजीवेहि भंगविचयाणुगमो दुविधो णिदेसो ओवेण आदेसेण य।

\$१८९. तत्थ ओघेण-पंचणा० णवदंसणा० भिच्छ० सोलसक० मयदु० तेजाकम्म० आहारदुगं वण्ण० ४ अगुरु० ४ आदाउज्जो० णिमिणं तित्थयरं पंचंत० अत्थि वंधगा अवंधगा च । सादं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । असादं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । व्यं वेदणीयमंगो सचणोक० चदुग० पंच- ५ जादि-दोसरीर-छसंठाणं दोअंगो० छसंघ० चदुआणु० दोविहाय० तसादिदसयुगलं दोगोदाणं । दो अंगो० छसंघ० दोविहा० दोसर० अत्थि वंधगा य अवंधगा य । अथवा दोण्णं छण्णं दोण्णं पि अत्थि वंधगा य अवंधगा य । णिरय-मणुस-देवायुणं सिया सच्वे अवंधगा, सिया अवंधगा य वंधगे (गो) य, सिया अवंधगा य अवंधगा य । तिरिक्खायु अत्थि वंधगा य अवंधगा य । चदुण्णं आयुगाणं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । रि० एवं ओघमंगो कायजोगि-ओरालियकायजोगि-मवसिद्धि० आहारगत्ति० । णवरि मव-सिद्धिय—सादं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । असादं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । दोण्णं

### [ भंगविचयानुगम ]

\$१८८. नाना जीवोंकी अपेक्षा भंगविचयानुगमका ओघ श्रौर आदेशकी श्रपेचा दो प्रकारका निर्देश है।

§१८९. त्रोघसे—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, आहारकद्विक, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, त्राताप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर और ५ अन्तरायके श्रनेक बंघक श्रौर अनेक अवंधक हैं।

साताके अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। असाता के अनेक बंधक और अबंधक हैं। दोनों प्रकृतियोंके अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। ७ नोकषाय (भय जुगुप्साको छोड़कर), ४ गति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहत्तन, ४ आतुपूर्वी, २ विहायोगिति, असादि १० युगळ, २ गोत्र में वेदनीयके समान भंग है। २ अंगोपांग, ६ संहत्तन, २ विहायोगिति, २ स्वरके नाना जीवोंकी अपेक्षा अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। अधवा २, ६, २, २ के अनेक बंधक हैं अनेक अबंधक हैं। तरक, मनुष्य, देवायुके किसी अपेक्षा सब अबंधक हैं, स्यात् अनेक अबंधक, एक बंधक हैं। त्यात् अनेक अबंधक तथा अनेक बंधक हैं। तिर्यवायुके अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। काययोगी, अवादितिक काययोगी, भव्यसिद्धिक, आहारकमार्गणा पर्यंत इसी प्रकार ओधके समान भंग समकना चाहिए। विशेष, सव्यसिद्धिक में—साताके अनेक बंधक और अनेक अवंधक अवंधक हैं।

वेदणीयाणं सिया सन्वे बंधगा य । सिया बंधगा य । अबंधगा य । सिया बंधगा अबंध-गा य । सेसाणं सादं अत्थि बंधगा य अबंधगा य । असादं अत्थि बंधगा य अबंधगा य । दोण्णं वेदणीयाणं सन्वे बंधगा । अबंधगा णत्थि ।

\$१९०. आदेसेण पेरइएसु-पंचणा० छदंसणा० वारसक० भयदुगुं० पंचिदि०
५ ओरालिय० तेजाक० ओरालि० अंगो० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० पंचंत०
सन्वे वंघगा य । अवंधगा णित्थ । थीणागिद्धि० ३ मिच्छ० अणंताणुवं० ४ उज्जोवं
तित्थयरं अत्थि वंधगा य अवंधगा य । सादस्स अत्थि वंधगा य अवंधगा य । असादस्स
अत्थि वंधगा य अवंधगा य । दोण्णं वेदणीयाणं सन्वे वंधगा । अवंधगा णित्थ । एवं
वेदणीयमंगो सत्तणोक० दोगिद-छसंठा० छसंघ० दोआणु० दोविहा० थिरादिछ१० युग० दोगोदाणं । दो-आयुगाणं सिया सन्वे अवंधगा । सिया अवंधगा य बंधगो य ।
सिया अवंधगा य वंधगा य । एवं सन्व-णिरयाणं सणक्कुमारादि उवरिमदेवाणं ।

\$१९१ तिरिक्खेस णिरयमंगो । णवरि चदुआयु-दोअंगो छसंघ० दोविहा० दोसर० आर्घ। पंचिंदिय-तिरिक्ख०३ [ एवं ] । णवरि चदुण्हं आउगाणं सिया

असाता के अनेक बंधक और अनेक अवंधक हैं। दोनो वेदनीयोंके कदाचित् सर्व बंधक हैं। कदाचित् अनेक बंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और अनेक अवंधक हैं। शेष में साताके अनेक बंधक और अनेक अवंधक हैं। असाताके अनेक बंधक और अनेक अवंधक हैं। दोनों वेदनीयोंके सब बंधक हैं। अवंधक नहीं हैं।

§१९० आदेशकी अपेक्षा-नरक गतिमें— प्रज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कथाय, भय, जुगुप्ता, पंचेन्द्रिय जाति, श्रीदारिक तैजस-कार्माण शरीर, श्रीदारिक श्रागोपांग, वर्ण ४, श्रामुक्तघु ४, त्रस ४, निर्माण श्रीर ५ अंतरायके सब बंधक हैं। श्रवंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, ४ अनंतातुवंधी, उद्योत और तीर्थंकरके श्रनेक बंधक और अनेक श्रवंधक हैं। साताक अनेक बंधक और अनेक अवंधक हैं। दोनों वेदनीयोंके सब बंधक हैं। अवंधक नहीं हैं।

[ विशेष-नरकगतिमें ४ गुणस्थान होनेसे दोनों वेदनीयके अबंधक नहीं पाये जाते हैं।]

७ नोकषाय, २ गति, ६ संस्थान, ६ संहनन २ आनुपूर्वी, २ विहायोगित, स्थिरिट ६ युगल २ गोत्रों में वेदनीयका भंग जानना चाहिए।२ त्रायु (मनुष्य-तिर्यंचायु) के स्यात् (कदाचित्) सब अबंधक हैं। कदाचित् अनेक अबंधक और एक जीवकी अपेक्षा बंधक है। स्यात् अनेक अबंधक और अनेक बंधक हैं। इसीतरह सम्पूर्ण नरकोंमें जानना चाहिए। सनत्कुमारादि ऊपरके देवोंमें भी इसी प्रकार समझना चाहिए।

§९९१ तिर्यंचोंमें-नरकके भंग समान सममना चाहिए। विशेष ४ आयु, २ अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका खोघके समान सममना चाहिए।

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय पर्यातक तिर्यंच और योनिसत् तिर्यंचमें भी [इसी प्रकार समझना चाहिए।] विशेषता यह है कि ४ आयुके स्यात् सब अबंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक हैं एक जीव सन्वे अबंधगा । सिया अबंधगा य, बंधगो य । सिया अबंधगा य ।

१९९२. पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्तेसु-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० मयदु० ओरालियतेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० सव्वे बंधगा, अवंधगा णित्थ । ओरालिय-अंगो० परवादुस्सा० आदाउज्जो० अत्थि वंधगा य, अवंधगा य । इसंघ० दोविहा० दोसर० ओधभंगो । सेसं णिरयभंगो ।

§१९३. एवं सव्य-अपज्जत्ताणं, सव्य-एइंदिय-विगलिदिय-पंचकायाणं च। णवरि एइंदिय-पंचकायाणं आयुण दण (१) भाणिदव्यं।

\$१९४. मणुस० ३ ओघं। णविर सादं अस्थि बंधगा य अबंधगा य। असादं अस्थि बंधगा य अबंधगा य। दोण्णं वेदणीयाणं सिया सन्वे बंधगा। सिया बंधगा य, अबंधगा य। सिया बंधगा । एक अबंधगा य। चदुण्णं आयुगाणं सिया सन्वे अबंधगा। १० सिया अबंधगा य, बंधगो य। सिया अबंधगा य बंधगा य। एवं पंचिदि० तस० २— तिण्णिमण० तिण्णिवचि० संजद-सुक्कलेस्सियाणं। णविर योगलेस्सासु दोण्णं वेदणी-

बंधक है। स्यात अनेक अबंधक है।

§१९२. पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-छब्ध्यपर्याप्तकोंमें—्य ज्ञानावरण्, ९ दर्शनावरण्, मिण्यात्व, १६ कथाय, भय, जुगुप्सा, औदारिक-तैजस-कार्माण्यारीर, वर्ण ४, अगुरुळघु, उपघात, निर्माण् श्रौर ५ अंतरायके सब बंधक हैं। अवंधक नहीं है। औदारिक अंगोर्पाग, परघात, उच्छ्वास, आताप, उद्योतके अनेक बंधक हैं और अनेक अबंधक हैं। ६ संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका श्रोघ के समान भंग समझना चाहिए।

\$१९२. इस तरह सम्पूर्ण लब्ध्यपर्यातक, सम्पूर्ण एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और पंचकार्योंके भंग समझना चाहिए। विशेष, एकेन्द्रिय और पंचकार्योंमें त्रायुमेंसे दो त्रायु कम होती हैं, त्र्यांत इनमें मनुष्य और तिर्यंच आयका ही बंघ होता है।

§१९४. मनुष्यत्रिक अथीत् सामान्यमनुष्य, पर्यातमनुष्य और मनुष्यनीमें-श्रोघके समान है। विशेष साताके अनेक बंधक हैं, अनेक अबंधक हैं। असाताके अनेक बंधक हैं, अनेक अबंधक हैं। दोनों वेदनीयोंके स्यात् सर्व बंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक हैं और एक अबंधक हैं। स्यात् एक जीव बंधक और अनेक जीव अबंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं।

[ विशेष - शंका-भंगविचयमें नानाजीवोंकी प्रधानतासे कथन करनेपर एक जीवकी अपेक्षा भंग कैसे बन सकते हैं १

समाधान – एक जीवके विना नानाजीव नहीं बन सकते हैं। इससे भंगविचयमें नाना जीवोंकी प्रधानता रहनेपर भी एक जीवकी अपेक्षा भी भंग बन जाते हैं।]

इसी तरह पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय-पर्याप्तक, त्रस, त्रस-पर्याप्तक, ३ मनोयोग, ३ वचनयोग, संयत

<sup>(</sup>१) ''णाणाजीवप्पणाए कथसेकसंगुष्पत्ती ? ण एसजीवेण विणा णाणाजीवाणुष्पत्तीदो ।'' –जयघ० पृ० ३९१ ।

याणं सन्त्रे बंधगा । अबंधगा णत्थि ।

§१९५. मणुस-अपज्जत्ते—पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु०
आरोलिय-तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप णिमि० पंचंत० सिया बंधगो य, सिया
बंधगा य । अबंधगा णित्थ । सादं सिया अबंधगो । सिया बंधगो । सिया अबंधगा । सिया अबंधगो य वंधगो य । सिया
अबंधगो । सिया बंधगो । सिया अबंधगा य वंधगो य । असादं सिया बंधगो । सिया
बंधगो । सिया बंधगो । सिया अबंधगा । सिया बंधगो य अबंधगो य । सिया
बंधगो य अबंधगो य । सिया बंधगो य । अबंधगो य । सिया
बंधगो य अबंधगो य । सिया बंधगो । सिया बंधगो य । अवंधगो य अबंधगो य ।
दोण्णं वेदणीयाणं सिया बंधगो । सिया बंधगा य । अबंधगा णित्थ । सादभंगो
१० इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-दोआयु० मणुसगदि-चदुजादि-पंचसंठा० आरोलिय-अंगो०
छसंघ० मणुसाणु० परघादुस्सा० आदाउज्जो० दोविहा० तस० ४ थिगादिछक-दुस्सर
उचागोदाणि (णं)। असादभंगो णवुंसकवे० अरिदसोग-तिरिक्खणिद० एइंदिय० हुंडसंठाण—तिरिक्खाणुपु० थावरादि० ४ अथिगादिपंच-णीचागोदाणं । तिण्णिवेद-हस्सादिदोग्रग० दोगदि० पंचजादि-छसंठा० दोआणुपुच्व-तसथावर्रादणव्युगलाणं दोगोदाणं
सिया बंधगो । सिया बंधगा । अबंधगा णित्थ । दोआगु-छस्संघ० दोविहा० दोसर०

श्रीर शुक्क लेश्यावालों के भी जानना चाहिए। विशेषता यह है कि योग और लेश्यामें—दोनों वेदनीयके सर्व बंधक है, अबंधक नहीं है।

§१९५. मनुष्यळब्यपर्याप्तकोंमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्ता, श्रौदारिक, तेजस, कार्माणशरीर, ४ वर्ण, श्रगुरुलघु, उपघात, निर्माण, और ५ श्रन्तराय का स्यात एक बंधक है स्यात अनेक बंधक हैं। अबंधक नहीं हैं। साताका स्यात एक अबंधक है। स्यात् एक जीव बंधक है। स्यात् अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक हैं। स्यात् एक अबंधक, एक बंधक है। स्यात् एक अबंधक, अनेक बंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक, एक बंधक है। स्यात अनेक अबंधक अनेक बंधक है। असाताके-स्यात एक बंधक है। स्यात एक अबंधक है। स्यात अनेक बंधक हैं। स्यात अनेक अबंधक है। स्यात एक बंधक, तथा एक अबंधक है। स्यात एक बंधक, अनेक अबंधक है। स्यात् अनेक बंधक, एक अबंधक है। स्यात् एक बंधक अनेक अबंधक हैं। दोनों वेदनीयों का स्यात् एक बंधक है। स्यात् अनेक बंधक हैं। अबंधक नहीं है। स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रति, दो आयु, मनुष्यगति, ४ जाति, ५ संस्थान, औदारिक ऋंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, परवात, उच्छवास, आताप, उद्योत, २ विहायोगति, ४ त्रस, स्थिरादि-षट्क, दुस्वर, उचगोत्र का साता के समान भंग जानना चाहिए। न्यंसकवेद अरति, शोक, तिर्यंच-गति, एकेन्द्रिय, हुंडक संस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, ४ स्थावरादि, ऋस्थिरादि पंचक, नीच गोत्र का असाता के समान भंग है । ३ वेद, हास्यादि दो युगल, २ गति, ५ जाति, ६ संस्थान, २ ऋातुपूर्वी, त्रस-स्थानरादि नवयुगल और २ गोत्रके स्थात् एक बंधक है। स्थात् अनेक बंधक हैं। अबंधक नहीं है। २ आयु, ६ संहनन, २ विहायोगति और २ स्वरके प्रत्येक और साधारणसे साताके सादभंगो काद्व्वो पत्तेगेण साधारणेण वि । एवं मणुस-अप्पज्जत्तभंगो वेउव्वियमिस्स० आहारकाय० आहारिमस्स० सासण० सम्मामि०। णवरि अप्पणो धुविगाओ णाद्व्याओ भवंति । वेउव्वियमिस्स मिच्छत्त असादभंगो । तित्थयरं सादभंगो । आहार० आहारिमस्स तित्थयरं सादभंगो । सासणे तिरिक्खगदि-संग्रुता असादभंगो । सेसाणं सादभंगो । समामि० मणुसगदि-संग्रुता असादभंगो । सेसाणं सादभंगो ।

\$१९६. देवेसु-भवणावासिय याव ईसाणित्त णिरयभंगो । णवंरि ओरालि० अंगो० आदा-उऽजीवं अत्थि बंधगा य अबंधगा य । छसंघड० दो विहाय० दोसर० ओध-भंगो। दोमण० दोवचि० पंचणा० छदंस० चदुसंज० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० सिया सन्वे बंधगा। सिया बंधगा य अबंधगो। सिया बंधगा य, अबंधगा य। थीणगिद्धि०३ मिच्छत्त० बारसक०आहारदु० परघादुस्सा- १० सआदाउङजोव-तित्थयरं अत्थि बंधगा अबंधगा य। सादं अत्थि बंधगा य अबंधगा य। असादं अत्थि बंधगा य अबंधगा य। दोण्णं वेदणीयाणं सन्वे बंधगा। अबंधगा णात्थि। इत्थि० पुरिस० णवुंस० अत्थि बंधगा य अबंधगा य। तिण्णं वेदणं सिया सन्वे बंधगा। सिया बंधगा य अबंधगा य। विष्यं वेदणा य। एवं

समान भंग करना चाहिये।

वैक्रियिकमिश्र, आहारककाययोग, आहारकमिश्रकाययोग, सासादनसम्यक्त्व, तथा सम्यक्त्वमिध्यात्वगुरास्थानमें लब्ध्यपयीमक मनुष्य की तरह भंग है। विशेष यहां श्र्यपनी अपनी मार्गासा
में संभवनीय ध्रुव त्रकृतियोंको जानना चाहिये। वैक्रियिक मिश्रमें—मिध्यात्वका असाताके
समान भंग होता है। तीर्थंकरका साताके समान भंग होता है। श्राहारक, आहारकमिश्र
में—तीर्थंकरका साताके समान भंग है। सासादनमें—तिर्यंचगित मिलाकर श्रसाताके समान
भंग है। शेषमें साताके समान भंग है। सम्यक्त्वमिध्यात्वमें—मनुष्यगति मिलाकर असाताके
समान भंग जानना चाहिए। शेषमें साताके समान भंग है।

§१९६. देवोंमें—भवनवासियोंसे ईशान स्वर्ग पर्यन्त नरकगतिके समान मंग है। विशेष यह है कि औदारिक खंगोपांग, आतप, उद्योतके अनेक बंधक अनेक अवंधक हैं। छह संहनन, २ विहायोगति. २ स्वरके खोषके समान मंग हैं।

दो मन-दो वचनयोग में—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, ४ वर्ण, अगुरुल्खु, उपघात, निर्माण और ५ अन्तराय के स्यात् सब बंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक, एक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक हैं, अनेक अबंधक हैं। स्यान्णुद्धित्रक मिश्र्यात्व, १२ कषाय, आहारकद्विक, परघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, तथा तीर्थंकर प्रकृतिके अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। साताके अनेक बंधक, अनेक अबंधक हैं। आताके अनेक बंधक हैं, अबंधक नहीं हैं। असीवेद पुरुष्वेद और नपुंसकवेदके अनेक बंधक, अनेक अबंधक हैं। तीनों वेदोंके स्यात् सर्व बंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक हैं और अनेक

तिण्णि-वेदाणं भंगो णिरयगदि-तिरिक्खगदि-मणुसगदि-देवगदि-पंचजादि-दोसरीर-छसंठा० चदु-आणुपु० तस-थावरादि-णवयुगलं दोगोदाणं । सेसाणं अत्थि बंधगा य अबंधगा य । एवं आभिणि० सुद० ओधि० मणपज्जव० चक्खुदं० अचक्खुदं० ओधिदं० सण्णि चि ।

\$१९७. ओरालियमिस्स-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० भयदु०
तिण्णिसरीर-वण्ण० ४ अगु० उप० णिभि० पंचंत० सिया सच्वे बंधगा । सिया
बंधगा य अवंधगो य । सिया बंधगा य अवंधगा य । सादं अत्थि बंधगा य अवंधगा
य । असादं अत्थि बंधगा य अवंधगा य । दोण्णं वेदणीयाणं सच्वे बंधगा । अवंधगा
णित्थ । इत्थि० पुरिस० णवुंस० अत्थि बंधगा य अवंधगा य । तिण्णि-वेदाणं सिया
सच्वे बंधगा । सिया बंधगा य अवंधगो य । सिया बंधगा य अवंधगा य । एवं वेदाणं
१० भंगो [इस्सादि] दोधगल-तिण्णिगदि-पंचजादि ६ संठा० । दोआयु ओधं । देवगदि० ४
तित्थय० सिया सच्वे अवंधगा । सिया अवंधगा य वंधगो य । सिया अवंधगा य
बंधगा य । छसंघ० दोविहा० दोसर० ओधभंगो । एवं कम्मइगे । णवरि आयुगं
णित्थ । इत्थि० पुरिस० णवुंस० कोधादि० ४ सामाइ० छेदो० धुवपगदीओ मोत्तूण
सेसाणं दोण्णं मणभंगो ।

अबंधक हैं। नरकगति, तिर्यंचगति, मनुष्यगति, देवगति, ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, ४ श्रानुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगळ, २ गोत्रों के तीनों वेदोंके समान भंग हैं। शेष प्रकृतियोंके अनेक बंधक, श्रमेक अवंधक हैं।

आभिनिवोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान, चज्जुदर्शन, अचज्जुदर्शन, श्रौर अवधिदर्शन, तथा संज्ञी मार्गणा तक इसी प्रकार जानना चाहिए ।

§१९७० औदारिक मिश्रकाययोगमें— ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिश्रयात्व, १६ कथाय, मय, जुगुप्ता, ३ शरीर, ४ वर्ग, अगुरुत्तपु, उपधात, निर्माण और ५ अन्तरायके स्यात् सब बंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। सातांके अनेक बंधक और अनेक अबंधक हैं। वांचेंच निर्माण और ५ अववंदि , गुरुववेद, नपुंसकवेद के अनेक बंधक और एक और अनेक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और एक अबंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक और एक अबंधक हैं। हास्य—रित, अरित—शोक ये दो युगल, ३ गति, ५ जाति, ६ संस्थानमें वेदके समान मंग हैं। हो आयु (मनुष्य तिर्यंचायु) का ओधके समान मंग हैं। देवगितचितुष्क और तीर्थंकर स्यात् सर्व अबंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक तथा एक बंधक हैं। स्यात् अनेक अबंधक हैं। हो हसहनन, २ विह्ययोगिति, २ स्वरमें ओधवत् मंग जानना चाहिए। इसी प्रकार कर्माणकाययोग में जानना चाहिए। इतना विशेष हैं कि यहां आयुका बंध नहीं है। स्रीवेद, पुरुववेद, नपुंसकवेद, कोधादि ४, सामायिक, छेदोपस्थापनासंयममें ध्रुव-प्रकृतियोंको छोड़कर शेष प्रकृतियोंका दो मनोयोगके समान भंग जानना चाहिए।

§१९८. अबगदवेदे-पंचणा० चढुदंस० चढुसंज० जसगिति उच्चागो० पंचंत० सिया सन्वे अवंधगा । सिया अवंधगा य बंधगो य । सिया अवंधगा य बंधगो य । (१) सादं अत्थि बंधगा य अवंधगा य । अकसा०-सादं अत्थि बंधगा अवंधगा य । एवं केवलणा० केवलदंस० ।

§१९९. मदि-सुद० विभंग० असंज० किण्ण-णील-कावोत-अब्भव० मिच्छादि० ५ असण्णित्ति तिरिक्खभंगो । णवरि किंचि विसेसो जाणिदव्वाओ । परिहार-संजदासंज-देसु अप्पप्पणो पगदीओ णिरयभंगो ।

§२००. सुहुमसं० पंचणा० चहुदंस० साद० जस० उच्चागो० पंचंत० सिया बंधगो। सिया बंधगा य। अबंधगा णित्थ। यथाक्खाद्दे—सादं सिया सच्चे बंधगा। सिया बंधगा अबंधगो य। सिया बंधगा य अबंधगा य। तेऊ० सोधम्मभंगो। १० पम्म० सणक्कुमारभंगो। णविर किंचि विसेसो णादच्वो। सम्मादि० खद्दग० अप्पप्पणो पगदीओ ओधेण साधदेच्याओ।

§२०१. वेदगस० परिहारसंगो । णवरि असंजद-संजदासंजद-पगदीओ णादव्वो । §२०२. उवसमस्स-पंचणा० छदंसणा० वारसक० प्ररिस० भयद० पंचिदि०

§१९८. अपगतवेदमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र और ५ अन्तरायोंके स्यात् सर्व अवंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक और एकजीव ृवंधक हैं। स्यात् अनेक अवंधक हैं, और एकजीव वंधक हैं (१) साताके नाना जीव वंधक हैं और अनेक अवंधक हैं। अक्षपायियोंमें—साताके अनेक वंधक कैं। अक्षविक्षान और केवलज्ञान और केवल्दर्शनमें—इसी प्रकार जानना चाहिए।

§१९९. मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान, विभंगावधि, असंयत, कृष्ण, नील, कापोतलेश्या, अभन्यसिद्धिक मिथ्यादृष्टि तथा असंज्ञी जीवोंमें तिर्यंचोंके समान भंग जानना चाहिए। और इनकी जो कुछ विशेषता है वह भी जाननी चाहिए। परिहारविशुद्धिसंयम और संयतासंयतोंमें—अपनी अपनी प्रकृतियोंका नरकवन भंग जानना चाहिए।

§२००. सूत्त्मसांपरायमें — प्रज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, सातावेदनीय, यशःकीर्ति, उच्चगोत्र, ५ अंतरायोंका स्यात् एकजीव बंधक है। स्यात् अनेकजीव बंधक हैं। अबंधक नहीं हैं। यथाख्यातमें — सातावेदनीयके स्यात् सर्व बंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक तथा एक अवंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक तथा एक अवंधक हैं। स्यात् अनेक बंधक हें और स्यात् अनेक अवंधक हैं। तेजोलेश्यामें — सौधर्म स्वर्गके समान भंग जानना चाहिए। पद्मलेश्यामें — सनत्कुमारवत् भंग जानना चाहिए। इनका किंचित् विशेष भी जान लेना चाहिये।

[ विशेष—इस लेश्यामें एकेन्द्रिय, आताप, तथा स्थावरका बंध नहीं होता।] सम्यक्टिष्ट, ज्ञायिकसम्यक्टिष्टेमं—अपनी अपनी प्रकृतियोंको ओघके समान जानना चाहिये। §२०१. वेदकसम्यक्त्वमं—परिहारविशुद्धिके समान भंग जानना चाहिये। निशेष यह है कि यहाँ असंयत और सयतासंयतकी प्रकृतियोंको भी जानना चाहिये।

§२०२. उपशम सम्यक्त्व में-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा,

80

तेजाक १ समचदु १ वन्जिरिस १ वण्ण १ अगु १ पसत्थिव १ तस १ सुभग-सुस्सर-आदेन्ज-णिमिणं तित्थयरं उचागोद-पंचंतराइयाणं अद्वर्मगो । सादासादादीणं परिय-त्तीणं सञ्चाणं वत्तेगेण साधारणेण वि अद्वर्मगो । णविर वेदणीयाणं साधारणेण सिया बंधगो य । सिया बंधगा य । अबंधगा णित्थ ।

§२०३, अणाहारमेसु—पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु० ओरालि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ आदाउज्जो० णिमि० तित्थय० पंचंत० अत्थि बंघगा य अबंघगा य। सादं अत्थि बंघगा य अबंघगा। असादं अत्थि बंघगा य अबंघगा य। दोण्णं वेदणीयाणं अत्थि बंघगा य अबंघगा य। एवं सेसाणं पगदीणं एदेण बीजेण साथेद्ण भाणिदव्वं।

एवं णाणाजीवेहि भंगविचयं समत्तं

पंचेन्द्रियजाति, तेजस, कार्माण, समचतुरस्रतंस्थान, अजधुषभरांहनन, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, प्रशस्तिबिह्यायोगति, त्रस ४ सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र, और ५ अन्तरायों के आठ भंग जानना चाहिए। साता असातादिक संपूर्ण परिवर्तमान प्रकृतियों के अलग अलग और सम्मिलित रूप में 'आठ भंग होते हैं। विशेष यह है कि वेदनीययुगलके सामान्यसे स्थाल एक बंधक है। स्थान् अनेक बंधक हैं। अवंधक नहीं हैं।

[ विशेषार्थ-वेदनीयके अवधक अयोग केवली गुणस्थानमें पाये जाते हैं और उपशम सम्यक्त ११ वें गुणस्थान पर्यंत पाया जाता है इस कारण उपशमसम्यक्त्वमें साता असाता

युगलके अबंधकों का अभाव कहा है।

्र ९२०२. अनाहारकों में — ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कवाय, भय, जुगुस्सा, श्रौदारिक, तेजस, कार्याण, वर्ण ४, अगुरुलपु ४, आतप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर ५ अन्तरायों के श्रनेक बंधक हैं श्रौर श्रनेक अवंधक हैं।

िविशोष-संयोग केवली और अयोग केवली गुणस्थानोंमें भी अनाहारक जीव होते हैं उन

गुणस्थानों की अपेक्षा ज्ञानावरणादिके अबंधक कहे गए हैं।

सातावेदनीयके भी अनेक बंधक तथा छानेक अबंधक हैं। असातावेदनीयके भी अनेक बंधक है तथा अनेक अबंधक है। दोनों वेदनीयके भी छानेक बंधक तथा छानेक छाबंधक हैं। इस बीजसे अर्थात् इस दृष्टिसे शेष प्रकृतियोंके भी भंग जानना चाहिये।

इस प्रकार नानाजीवों की अपेक्षा भंगविचय समाप्त हुआ।

<sup>(</sup>१) "णाणाजीवेहि भंगविचयाणुगमेण दुविहो णिहेसो ओघेण, आदेसेण य । तत्थ ओघेण पेजं दोसो च णियमा अस्थि । सुगममेदं। एवं जाव अणाहारए त्ति वत्तस्थं। णवरि मणुसअपजत्तरसु णाणेगजीवं पेज्र-दोसे अस्सिऊण अट्टभंगा । तं जहा-सिया पेज्जं। सिया णोपेजं। सिया पेज्जं। सिया णोपेजाणि। सिया णोपेजं च । सिया पेज्जं च णोपेजं च । सिया पेज्जं च गोपेजं च । सिया पेजाणि च णोपेजं च । सिया पेजाणि च गोपेजं च गोपेजं च गोपेजं च । सिया पेजाणि च गोपेजं च गोपे

यहाँ आठ मंग इस प्रकार होंगे—(१) एक बंघक (२) एक अवंघक (२) अनेक संघक (४) अनेक अवंघक (५) एक बंघक, एक अवंघक (६) अनेक बंघक, अनेक अवंघक (७) एक बंधक, अनेक अवंघक (८) अनेक बंधक, एक अवंघक।

### [ भागाभागाणुगम परूवणा ]

§२०४. भागाभागाणुगमो दुविहो णिदेसो, ओघेण आदेसेण य।

§२०५. तत्थ ओघेण पंचणा० णवदंसणा० मिन्छ्यत० सोलसक० भयदु०
तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइगाणं वंधगा सन्वजीवाणं केविडयो
भागो ? अणंता भागा। अवंधगा सन्वजीवाणं केविडयो भागो ? अणंतभागो।
सादवंधगा सन्वजीवाणं केविडयो भागो ? संखेज्जिदमागो। अवंधगा सन्वजीवाणं ५
संखेज्जा भागा। असाद-वंधगा सन्वजीवाणं केविडयो भागो ? संखेज्जिदमागो। गोदाणं (दोण्णं)
वेदणीयाणं वंधगा सन्वजीवाणं केविडयो भागो ? अणंता भागा। अवंधगा सन्वजीवाणं
केविडयो भागो ? अणंतभागो। एवं सादभंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-चदुजादिपंचसंठा०तस० ४ थिरादिपंचगं उचागोदं च। असादभंगो णवुंस० अरिदसोग- १०
एइंदिय-हुंडसंठा० थावरादिचदु ४ (?) अथिरादिपंचगं गीचागोदाणं च। सत्तणोक० सन्वजीवाणं केविडया भागा ? अणंता भागा। अवंधगा सन्वजी०

### [भागामागानुगम प्ररूपणा ]

§२०४. भागाभागानुगमका ओघ और आदेशसे दो प्रकारका निर्देश करते हैं।

\$२०५. श्रोघसे—५ ह्यानावरण, ९ दर्शनावरण, भिश्याल, १६ कथाय, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुखपु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक सब जीवोंके कितने भाग हैं ? श्रमंत बहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अमंतवें भाग हैं । साता वेदनीयके बंधक सब जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । श्रबंधक सर्व जीवोंके संख्यात बहुभाग हैं । असाताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । श्रबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । इते वेदनीयके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? श्रवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अमंतवें भाग हैं ? अमंतवें भाग हैं ?

[ विद्योषार्थ-दो गोत्रोंका आगे वर्णन आया है अतः 'गोदाणं' के स्थानमें 'दोण्णं' पाठ संगत जँचता है । ]

स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, ४ जाति, ५ संस्थान, त्रस ४, स्थिरादि ५ तथा उच्चगोत्रका साताके समान भंग हैं । नपुंसकवेद, अरित, शोक, एकेन्द्रिय जाति, हुंडक संस्थान, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५, नीचगोत्रका असाताके समान भंग है। सात नोकषाय, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि ९ युगल, तथा दो गोत्र इनके सामान्यसे बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतर्वे भाग हैं।

केवडिओ भागो ? अणंतभागो । णिरयमणुसदेवायुगाणं वंधगा सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? अर्णं० भागो । अवंधगा सव्वजी० केवडि० ? अर्णंतभागो । तिरिक्खायुवंधगा सव्वजीवाणं केवडियो भागो ? संखेज्जदिभागो । अवंधगा सव्वजी० केवडि० ? संखे-ज्जा भागा । चदु-आयु-बंधगा सव्वजीवाणं केवडियो केवडियो (?) भागो ? संखे-५ ज्जदिभागो । अर्वेघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जा भागा । णिरयगदिदेवगदिवंधगा सन्वजीवाणं केवडिओ भागो ? अणंतभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंता भागा । तिरिक्खगदिवंधगा सन्वजीवाणं केवडिया भागा ? संखेज्जा भागा । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? संखेज्जिदिभागो । मणुसगिदवंधगा सन्वजी० केवडिओ भागो ? संखेज्जदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? संखेजा भागा । चढुण्णं १० गदीणं बंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंता भागा। अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अर्णतभागो । एवं चदुण्णं आणुपुन्वीणं । ओरालिय० बंधगा सन्वजी० केवडि०? अर्णता भागा । अवंधगा सव्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । वेउव्विय-आहारसरीराणं वंधगा सव्वजी व केवडि व ? अणंतमागी । अबंधगा सन्वजी व केवडि व ? अणंता भागा । तिण्णि-सरीराणं बंधगा सव्वजी० केवडि०? अणंता भागा। अवंधगा सव्वजी० केव०? १५ अणंतभागो । ओरालिय-अंगो० बंघगा सव्वजी० केवडि० ? संखेजदिभागो । अबंधगा सव्वजी० केव० ? संखेजा भागा। वेउव्विय-आहारसरीरअंगी० बंधगा सव्वजी०

नरकायु, मनुष्यायु तथा देवायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। तिर्यंचायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवेँ भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। चार त्रायुके बंधक सब जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । त्र्यबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। नरकगित-देवगितके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अबंघक सर्व जीवेंकि कितने भाग है ? अनंत बहुभाग हैं। तिर्यंचगतिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । मनुष्यगतिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। चारों गतिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । श्रबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? श्रनंतवें भाग हैं। इसी प्रकार चारों आनुपूर्वीका जानना चाहिए। औदारिक शरीरके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । वैक्रियिक आहारक शरीरके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। तीन शरीरके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? व्यनंतवें भाग हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं।

केव० ? अणंतभागो । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंता भागा । तिण्णि अंगो० वंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजिदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजिदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजिदिभागो । छसंघग सन्वजीवाणं केवडि० ? संखेजिदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजिदभागो । छसंघ० दोविहा० दोसर० साधारणेण वि सादमंगो । तित्थयरं वंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । ५ अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो ।

§२०६, आदेसेण णेरइनेसु पंचणा० छदंसणा० वारसक० मयदु० पंचिंदि०— तिण्णिसरीर-ओराछि० अंगो० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० पंचंत० बंधगा सव्वजीवाणं केवडिया भागा ? अणंतभागा । (?) अबंधगा णित्थ । साद्वंधगा सव्वजीवाणं केवडिओ भागो ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं केवडियो भागो ? संखेजदि- १० भागो । अवंधगा सव्वजी० केव० ? अणंता भागा (?) सव्वणेरइगाणं केवडि० ? संखेजा

[ विशेषार्थ-शंका-जब औदारिक शरीरके बंधक संपूर्ण जीवोंके अनंत बहुभाग हैं, तब औदारिक अंगोपांगके बंधक संपूर्ण जीवोंके संख्यातवें भाग क्यों हैं? समाधान-औदारिक शरीरके बंधक अधिक हैं, तथा औदारिक अंगोपांगके बंधक कम हैं। अंगोपांगका बंध केवल त्रसोंके साथ पाया जाता है तथा औदारिकशरीरका बंध त्रस-स्थावर दोनोंके साथ पाया जाता है।

वैक्रियिक-आहारक शरीरांगोपांग के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । तीनों अंगोपांग के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । छह संहनन परधात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, र विहायोगित तथा २ स्वर के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? संख्यात वहुभाग हैं । सामान्यसे छह संहनन, र विहायोगित, र स्वरके बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । सामान्यसे छह संहनन, र विहायोगित, र स्वरके बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? तथा अबंधक कितने भाग हैं ? इनका सातावेदनीय के समान भंग जानना चाहिए। अर्थात् बंधक संख्यातवें भाग हैं और अबंधक संख्यात बहुभाग हैं । तीर्थंकर प्रकृति के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ।

§२०६. त्रादेश से–नरकगति में–५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुगुप्सा, पंचोन्द्रिय जाति, औदारिक–तेजस–कार्माणशरीर, श्रौदारिक अंगोपांग, वर्ण ४, अगुरुळघु४, बस४, निर्माण, ५ अंतरायकेबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंत बहुभाग हैं (१) अबंधक नहीं हैं।

[ विशेषार्थ—यहां अनंतवे भाग पाठ सभीचीन प्रतीत होता है। जब साता, असाता दोनों वेदनीय के बंधक नारकी सर्व जीवोंके अनंतवें भाग हैं, तब ज्ञानावरणादि के बंधक भी अनंतवें भाग होना चाहिए। सर्व जीवराशि के अनंत बहुभाग नारकी जीवों की गणना नहीं है।]

साताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । संपूर्ण नारिकयोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं (?) भागा । असाद [ बंधगा ] सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं केवडि० ? संखेजा भागा । अबंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं केवडि० ? संखेजिदिभागो । दोण्णं वेदणीयाणं बंधगा केवडि० ? अणंतभागो । अवंधगा णित्थ । एवं सादभंगो इत्थि० पुरिस० इस्स-रिद-मणुसगिद-पंचसंटा०पंचसंघ० मणुसाणु० उज्जोव० ५ पसत्थ० थिरादिछक्कं उचागोदं च । असादभंगो णवंस० अरिदसोग-तिरिक्खगिद- हुंडसंटा० असंपत्तसेव० तिरिक्खाणु० अप्पसत्थिव० अथिरादिछक्कं णीचागोदं च । सत्तणोक्ष० दोगिदि० छसंटा० छसंटा० छसंव० दोआणु० दोविहा० थिरादिछयुगलं दोगोदाणं बंधगा सन्वजीवाणं केवडि० ? अणंतभागा (?)। अवंधगा णित्थ । थीणिगिदि० ३ मिच्छत्त० अणंताणुवंधि० ४ बंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं १० केवडि० ? असंखेजा भागा । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं १० केवडि० ? असंखेजा भागा । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वणेरइगाणं

संपूर्ण नारिकयों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं।

[ विशेष—असाता के बंधक सर्व जीवों के अनंतवें भाग कहे गए हैं, तब साता के अबंधक भी सर्व जीवों के अनंतवें भाग होना चाहिए अतः अनंतवें भाग पाठ साता के अबंधकों में उचित अतीत होता है।]

असाता के [बंधक ] सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्वनारिकयों के कितने भाग हैं ? संस्थात बहुभाग हैं। अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्वनारिकयों के कितने भाग हैं ? संस्थातवें भाग हैं।

[ विशेष—असाता के बंधक भी सर्व जीवोंके अनंतवें भाग हैं तथा अबंधक भी अनंतवें भाग हैं। इसका कारण नारकी जीवोंकी संख्या है, वह इतनी है कि बंधक भी बृहत् जीवराशि के अनंतवें भाग होते हैं तथा अबंधक भी इतने ही होते हैं।]

दोनों वेदनीयों के बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । स्विवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, मनुष्यानित, ५ संस्थान, ५ संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, उद्योत, भशस्तिविहायोगिति, स्थिरादि घट्क तथा उच्चगोत्रमें साताके समान भंग जानना चाहिए । नपुंसकवेद, अरित, शोक, तिर्थंचगिति, हुंडकसंस्थान, असंप्राप्तासपाटिका संहनन, तिर्यंचानुपूर्वी, अप्रशस्त विहायोगिति, अस्थरिद घट्क, तथा नीचगोत्रका असाताके समान भंग जानना चाहिए । सात नोकषाय, दो गित, ६ संस्थान, ६ संहनन, दो आनुपूर्वी, दो विहायोगिति, स्थिरादि छह युगछ तथा दो गोत्रों के बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं (?) अबंधक नहीं हैं ।

[ विशेष-यहां अनंतवें भाग पाठ संगत जँचता है।]

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४ के बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? श्रनंतवें भाग हैं। सर्व नारकियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? श्रनंतवें भाग हैं। सर्व नारकियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं।

केवडि॰ ? असंखेजदिभागो । तिरिक्खायुर्वधगा सन्वजीवाणं केवडिओ भागो ? अणंत-भागो । सन्वणेरइगाणं केवडि० ? संखेजदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंत-भागो । सच्वणेरहगाणं केवडिओ० ? संखेज्जा भागा । मणुसायु-तित्थय० बंधगा सच्वजी० केवडि० १ अणंतमागो । सव्वणेरङ्गाणं केव० १ असंखेजदिभागो । अवधगा सव्वजी० केवडि० ? अणंतमाना ( ?) सञ्चषेरहमाणं केवडि० ? असंखेज्जा माना । दोण्णं आयुनाणं ५ बंधगा [सन्वजीवाण] केवडि० ? अणंतभागो । सन्वणेरहगाणं केव० ? संखेजिदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागा (?) सन्वणेरङ्गाणं केवडि० ? संखेजा भागा । एवं पढमाए पुढवीए । विदियादि याव छद्वित्ति णिरयोघी । णवरि आयु मणुसायु-मंगो । एवं सत्तनाए । णवरि तिरिक्खगदि-तिरिक्खाणु० णीचागोदं शीणगिद्धितिग-भंगो । मणुसगदि-मणुसाणु-उच्चागोदं मणुसायुभंगो । दोगदि-दोआणुपुन्वि-दोगोदाणं १० बंधगा सन्वजी० केव० ? अर्णतभागी । अवंधगा णात्थि ।

§२०७. तिरिक्खेसु — पंचणा० छदंसणा० अड्डकसाय भयदु० तेजाक० वण्ण०

तिर्यंचायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व नारिकयोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व नारिकयोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। मनुष्यायु, तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। सर्व नारिकयोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। (?) सर्व नारिक्योंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं।

िविशोष—यहाँ अनंत बहुभागके स्थानमें अनंतवें भाग पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है। ]

दो आयु (मनुष्य-तिर्यंचायु) के बंधक [सर्वं जीवोंके] कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व नारिकयों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं (१) सर्व नारिकयों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं।

[ विशेष-यहाँ अवंधक सर्व जीवोंकी अपेक्षा अनंतवें भाग पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है । ]

-इस प्रकार पहळी पृथ्वीमें जानना चाहिए । दूसरी पृथ्वीसे छठवीं पृथ्वी पर्यन्त नारकियोंके सामान्यवत् जानना चाहिए । विशेष, ऋायुके विषयमें मनुष्यायुके समान भंग है । ऋथीत् बंधक सर्व जीवोंके अनंतवें भाग हैं। सर्व नारिकयोंके असंख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके अनंतर्वे भाग हैं। सर्व नारिकयोंके असंख्यात बहुभाग हैं। सातवीं पृथ्वीमें इसी प्रकार है। विशेष, तिर्यंचगति, तिर्यंचानुपूर्वी, नीच गोत्रके विषयमें स्यानगृद्धित्रिकवत् भंग है। अर्थात् वंधक सर्व जीवोंके अनंतर्वे भाग हैं। सर्व नारिकयोंके असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके अनंतर्वे भाग हैं तथा सर्व नारिकयोंके असंख्यातवें भाग हैं। मनुष्यगति, मनुष्यानुपूर्वी, उच्चगोत्रका मनुष्यायुके समान भंग है। मनुष्य-तिर्यंचगति, २ त्र्यानुपूर्वी तथा दो गोत्रके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। अवंधक नहीं हैं।

§२०७ तिर्यंचगतिमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, (स्त्यानगृद्धित्रिक विना), प्रत्याख्यानावरण

४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० बंधगा सव्वजीवाणं केविड० ? अणंतभागो । अबंधगा णित्य । थीणिगिद्धितिगं मिच्छत्त० अद्वक० वंधगा सव्वजी० केविड० ? अणंतभागा । सव्वतिरिक्खाणं केविड० ? अणंतभागा । अवंधगा सव्वजी० केविड० ? अणंतभागो । सव्वतिरिक्खाणं केविड० ? अणंतभागो । साद्वंधगा सव्वजी० केविड० ? संखेजिदि- भागो । सव्वतिरिक्खाणं केविड० ? संखेजि भागो ! असाद्वंधगा सव्वजी० केविड० ? संखेजित भागा । अवंधगा सव्वजी० केविड० ? संखेजित भागा । अवंधगा सव्वजी० केविड० ? संखेजित भागा । गो ) दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा सव्वजी० केव० ? अणंता भागा । अवंधगा णिय । सादभंगो इत्थि० पुरिस० इस्सरिद-चदुनादि-पंचसंठा० छसंघ० परघादुस्सा० अदाउज्जो० तस० ४ थिरा- दिपंच-उच्चागोदं च । असादभंगो णवंस० अरदिसोग-एइंदिय० हुंडसंठा० थावरादि० ४ अथिरादिपंच-णीचागोदं च । सत्तणोक० पंचजादि छसंठा० तसथावरादि-णवयुगल- दोगोदाणं वंधगा सव्वजी० केविड० ? अणंता भागा । अवंधगा णित्य । चदुआयु-चदु- गिदि-दोसरीर-दोअंगो० छसंघ० चदुआयु० दोविहा० दोसर० ओघं । णविर गिद-सरीर-

४ तथा संज्ञलन चार रूप कषायाष्ट्रक, भय, जुगुप्सा, तैजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु, वषघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक नहीं हैं । स्यानगृद्धि ३, मिध्यात्व, ८ कषाय ( अनंतानुवंधी, अप्रत्याख्यानावरण् ) के बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत वहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत वहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? सर्व तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? सर्व तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ! सर्व तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ! सर्व तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । असाता वेदनीयके वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात वहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात वहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात वहुभाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अवंधक नहीं हैं ।

स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, ४ जाति, ५ संस्थान, ६ संहनन, परघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, त्रस ४, स्थिरादि ५ तथा उचगोत्रका साता वेदनीयके समान भंग है। नपुंसक-वेद, अरित, शोक, एकेन्द्रिय जाति, हुंडकसंस्थान, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५ तथा नीच गोत्रका असाता वेदनीयके समान भंग है। ७ नोकषाय, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि ९ युगल, दो गोत्रके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंत बहुभाग हैं। अबंधक नहीं हैं।

चार आयु, ४ गति, खौदारिक, बैक्रियिक शरीर, दो खंगोपांग, ६ संहनन, ४ आनुपूर्वी, दो विहायोगति, दो स्वरका ओघवत् भंग है। विशेष गति शरीर तथा आनुपूर्वीके सब बंधक हैं।

आणुपु० सन्त्रे बंधगा० । अबंधगा णितथ ।

, §२०⊏ पंचिंदिय-तिरिक्खेसु–पंचणा० छदंसणा० अइकसाय-भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० बंधगा सब्बजीवाणं केवडि० ? अणंतभागी। अबंधगा णत्थि । थीणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-अहुकसायबंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । सन्त्रपंचिदियतिरिक्खाणं केवडि० ? असंखेज्जिदिभागो ( ? ) अवंघगा ५ सन्व० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वर्णचिदियतिश्विखाणं केवडि० ? असंखेजदि-भागो । सादावेद० वंधगा सव्वजी० केवडि० १ अणंतभागो । सव्वपंचिदियतिरि-क्खाणं केवडि० ? संखेज्जदिमागो । अबंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सव्वपंचि-दिय-तिश्विक्षाणं केवडि॰ ? संखेजदिभागो (?) असादं बंधगा केवडि॰ ? अणंतभागो। सन्वपंचिदियतिरिक्खाणं केवडि० ? संखेजा भागा। अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? १० अणंतमागो । सन्वयंचिदियतिरिक्खाणं केवडि॰ ? संखेज्जदिमागो । दोवेदणीयं बंधगा सन्वजी क्वेविड ? अणंतमागो । अवंघगा णित्थ । एवं सादभंगो इत्थि ० पुरिस० हस्सरिद-चढुजादि-पंचसंठा० परघादुस्सा०-आदाउजो० तस० ४, थिरादिपंच-उचागोदं

अवंधक नहीं हैं।

§२०८. पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें--५ झानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय, भयद्विक, तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायके वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतर्वे भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, ८ क्षायके बंधक सर्वे जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यचोंके कितने भाग हैं ? असं-ख्यातवें भाग है (१)

[ विशेष—यहाँ 'असंख्यात बहुभाग' पाठ उचित प्रतीत होता है । कारण मिध्यादष्टि पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंकी संख्या सबसे अधिक है।]

अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। सातावेदनीयके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यचोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ( ? )

िविशोष—यहाँ संख्यात बहुभाग पाठ अबंधक पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें होना चाहिए । कारण असाताके बंधकोंकी गणना पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंकी अपेचा संख्यात बहुभाग कही है । ]

असाताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग है । सर्व पंचेन्द्रिय तियंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व पचेन्द्रिय तिर्वचोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। दो वेदनीयके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं। अनंतवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं।

स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य-रति, ४ जाति, ५ संस्थान, परघात, उच्छ्वास, त्रातप,

च । असादभंगो णबुंस० अरिदसोगं एइंदि० हुंडसंठा० थावरादि ४ अथिरादिणंचणीचागोदं च । सत्तणोक० पंचजादि-छसंठा० तसथावरादिणवगुगलं दोगोदाणं वंघगा
सन्वजीवा० केव० १ अणंतभागो । अबंघगा णित्थ । तिण्णि आयुवंघगा सन्वजीव०
केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजिदिभागो । अबंघगा
५ सन्वजी० केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजि
भागा । तिरिक्खायुवंघगा सन्वजी० केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिद्दयितिरिक्खाणं
केविडि० १ संखेजिदिभागो । अवंघगा सन्वजी० केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ संखेजि भागो (गा) । चदुण्णं आयुगाणं वंघगा सन्वजी०
केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदियतिरिक्खाणं केविडि० १ संखेजिदिभागो ।
१० अबंघगा सन्वजी० केविडि० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदियतिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजिदिभागो । अवंघगा सन्वजी० केविडि० १
अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजि भागा । तिरिक्खगिदि० असादभंगो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजिदभागो । अवंघगा सन्वजी० केविडि० १
अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केविडि० १ असंखेजि भागा । तिरिक्खगिदि० असादभंगो । अवंघगा सन्वजी० केविडि० १

उद्योत, त्रस ४, स्थिरादि ५ तथा उद्यगोत्रका साता वेइनीयके समान भंग है। नपुंसकवेद, अरति, शोक, एकेन्द्रिय जाति, हुंडकसंस्थान, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५, नीचगोत्रका असाताके समान भंग है। ७ नोकषाय, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि ९ युगछ तथा २ गोत्रके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं।

मनुष्य-देव-नरकायुके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । तिर्यंचायुके वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । तिर्यंचायुके वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अर्थ पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? अर्थ पंचेन्द्रिय तिर्यंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं ? अर्थ पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने स्तान हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके कितने सान हैं । सर्व पंचेन्द्रिय पान हैं । अर्थ पंचेन्द्रिय

सन्वपंचिदिय-तिरिक्खाणं केवडि० ? असंखेजा मागा । अवंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । सन्वपंचिदियतिरिक्खाणं केवडि० ? असंखेजदिभागो । वेगुन्वियसरीरस्स देवगदिभंगो । दोण्णं सरीराणं वंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागा (गो)। अवंधगा णात्थि । ओरालियसरीरअंगोवंगस्स सादभंगो । वेगुन्वियसरीरअंगोवंगस्स देवगदिभंगो । दोण्णं अगोवंगाणं सादभंगो । छसंघ० दोविहाय० दोसराणं पत्तेगेण ५ साधारणेण वि सादभंगो ।

§२०९, एवं पंचिदिय-तिरिक्ख-पञ्जत्त-पंचिदियतिरिक्खजोणिणीसु । णवरि णिरय-मणुसायुवंघमा सन्वजी० केविड० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-तिरिक्ख-पञ्जत्तजोणिणीणं केविड० १ असंखेजिदियामो । अवंघमा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपंचिदियतिरिक्खजोणिणीणं केव० १ असंखेजिदियागो । तिरिक्खदेवायूणं सादभंगो । १० चदुण्णंथि आयुगाणं सादभंगो । णिरयगिद असादभंगो । तिर्णं गदीणं सादभंगो । चदुण्णं गदीणं वंघमा सन्वजी० केविड० १ अणंतभागो । अवंघमा णिरथ । एवं आणुपुन्वीणं । चदुजादि सादभंगो । पंचिदियजादीणं असादभंगो । पंचणणं जादीणं

तिर्थचों के कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? असंख्यात वें भाग हैं । सर्व पंचेन्द्रिय तिर्यचों के कितने भाग हैं ? असंख्यात माग हैं । वैक्रियिक शरीरका देवगति के समान भंग है । औदारिक-वैक्रियिक शरीरों के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं (?)। अबंधक नहीं हैं ।

[निशेष-यहाँ बंधक सर्व जीवोंके अनंतर्वे भाग होना उचित जँचता है। पंचेन्द्रिय तिर्वच राशि ही जब संपूर्ण जीव राशिके अनंत बहुभाग प्रमाण नहीं है, तब शरीरद्वयके बंधक अनंत बहुभाग कैसे होंगे ? अतः अनंतर्वे भाग पाठ उचित प्रतीत होता है।]

श्रीदारिक-शरीर-श्रंगोपांगके विषयमें साताके समान भंग है। वैक्रियिक अंगोपांगका देवगतिके समान भंग है। श्रीदारिक-वैक्रियिक अंगोपांगोंका साताके समान भंग है। छह संहनन, २ विहायोगति तथा स्वर्युगलका प्रत्येक तथा सामान्य रूपसे साताके समान भंग है।

§२०९, पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-पर्याप्तक, पंचेन्द्रिय-तिर्यंच योनिमतिर्योमें-इसी प्रकार है । विशेष, यहां नरकायु-मनुष्यायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । संपूर्ण पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्तक-योनिमतियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंतवें भाग हैं ? असंतवें भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं ?

तिर्यंच-देवायुका साताके समान भंग जानना चाहिए। चारों आयुका सावाके समान भंग जानना चाहिए। नरकगतिका असाताके समान भंग है। शेष तीन गतियोंका साताके समान भंग है। चारों गतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं? अनंतवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। आतुव्वींका इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। ४ जातियोंका साताके समान भंग है। पंचेन्द्रिय जातिका असाताके समान भंग है। पंचेन्द्रिय जातिका असाताके समान भंग है। पाँच जातियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग

बंधगा सन्वजी० केवडि० ? अणंतभागो । अबंधगा णित्थ । वेगुन्विय० वेगुन्विय-अंगोवंगाणं सादभंगो । दोण्णंपि असादभंगो । छसंघ० आदाउज्जो० सादभंगो । परघा-दुस्सा० अप्पसत्थ० तस० ४ अधिरादिछक्क-णीचागोदं च असादभंगो । तप्पडि-पक्खाणं सादभंगो । दोविहाय० दोप्तर० असादभंगो । तसादिणवयुगलं दोगोदं च ५ वेदणीयभंगो ।

§२१०. पंचिंदियतिग्मिखअपजन्तेसु-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु० तिण्णिसरीर-वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० बंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । अबंधगा णत्थि । सेसाणं णिरयोषं । णवि चदुजादि-ओरालि० ओरालि० अंगो० छसंघ० परघादुस्सा० आदाउजो० दोविहा० तस० ४ थिरादि-छम्क-दुस्सर-१० उचागोदाणं सादभंगो । एइंदियजादि-हुंडसंठा० थावरादि० ४ अथिरादिपंचगं णीचागोदं च असादभंगो । पंचजादि-बंधगा सन्वजी० केव० १ अर्णतभागो । अबंधगा णित्थ । एवं तसथावरादिणवयुगलं दोगोदाणं । छसंघ० दोविहा० दोसर० [ पत्तेगेण ] साधारणेण वि सादभंगो । एवं मणुस-अपज्ञत्त-सन्वविगलिंदिय-पंचिदिय-तस-अपज्ञत्त सन्वपुठवि-आउ० तेउ० वाउ० वादरवणप्कदिवत्तेय० । णविर तेउ० वाउ० मणुसगदि-१५ चदुक्कं णित्थ ।

हैं १ अनंतर्वे भाग हैं। श्रवंधक नहीं हैं। वैक्रियिक शरीर तथा वैक्रियिक अंगोपांगका साताके समान भंग है। दोनोंका सामान्यसे असाताके समान भंग है। ६ संहनन, आतप, उद्योतका सातावत भंग है। परघात, उच्छवास, अप्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, अस्थिरादि ६ तथा नीच-गोत्रका असाताके समान भंग है। इनकी प्रतिपक्षी प्रकृतियोंका जैसे प्रशस्तविहायोगति, स्थावरादि ४, स्थिरादि ६, उच्चगोत्रका साताके समान भंग है। दो विहायोगति, दो स्वरका असाताके समान भंग है। त्रावि ९ युगल, २ गोत्रका वेदनीयके समान भंग है।

\$२१०. पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपयोप्तकों में — ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय-जुगुस्ता, औदारिक तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुत्तषु, उपधात, निर्माण, ५ अंतरायके बंधक सर्व जीवोंक कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। रोष प्रकृतियोंका नारिकयोंके ओघवत जानना चाहिए। विरोष, ४ जाति, औदारिक शरीर, औदारिक-अंगोपांग, ६ संहनन, परघात, उच्छ्यास, आतप, उद्योत, दो विहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादि ६, दुस्तर तथा उच्च्योत्रका साताके समान भंग है। एकेन्द्रिय जाति, हुंडक संस्थान, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ६ तथा नीच गोत्रका असाताके समान भंग है। ५ जातिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। त्रस,स्थावरादि ९ युगल तथा दो गोत्रोंमें इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। छह संहनन, दो विहायोगित, २ स्वरका [ प्रत्येक तथा ] सामान्य रूपसे साताके समान भंग है।

मनुष्यतक्ष्यपर्याप्तक, सर्व विकलेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय-त्रस-स्रपर्याप्तक, संपूर्ण पृथ्वी, अप् , तेज, वायु, बाहुर वनस्पति, स्त्रीर प्रत्येकमें–इसी प्रकार अर्थात् पंचेन्द्रिय तिर्यंच तब्ध्यपर्याप्तकके समान जानना चाहिए। विशेष, तेजकाय, वायुकायमें मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, मनुष्यायु तथा उद्योत नहीं हैं। \$२११, मणुसेसु-पंचिदिय-तिरिक्खभंगी । णविर धुविगाणं अवंधगा अत्थि । दोवेदणीयाणं वंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वमणुसाणं केव० ? असंखेआ भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वमणुसाणं केव० ? संखे(असंखे)अदिभागो । सादभंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-तिरिक्खायु-मणुसगिद-दोसरीर-पंचसंठा० आगालि०दोअंगो० छसंघ० मणुसाणु० परधादुस्सा० आदा- ५ उज्जोव० दोविहाय० तस० ४ थिगादिछक्क-दुस्सर उच्चागोदं च । साद-(असाद)भंगो णवुंस० अरिदसोग० तिरिक्खापृ० इंडसंठा० तिरिक्खाणु० थावरादि० ४ अथिरादिणंच णीचागोदं च । तिण्णिवेद-हस्सरिददोयुगल-पंचजादि-छसंठा० तसथावरादिणवयुगल-दोगोदाणं च वेदणीयभंगो । तिण्णिआयु-आहारदुगं वेउन्वियछक्कं तित्थयरं सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । मणुसाणं केव० ? असंखेज्ञदि- १० भागो । अचंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वमणुसाणं केव० ? असंखेज्ञा भागा । ओरालिय० पचेगेण धुविगाणं भंगो । चदुगदि-दोसरीर-चदुआणु० वेदणीयभंगो । दोअंगो० छसंघ० दोविहाय० दोसर० साधारणाणं सादभंगो ।

§२१२. मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु-एसेव भंगो। णवरि वे असंखेज्जा भागा ते

§२११. मनुष्योंमें—पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंका भंग है। विशेष, यहाँ ध्रुव प्रकृतियोंके अवंधक भी पाये जाते हैं। दो वेदनीयोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं। अनंतवें भाग हैं। संपूर्ण मनुष्योंके कितने भाग हैं। असंख्यात बहुभाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं। असंस्वात वें भाग हैं। असंस्वात वें भाग हैं। असंस्वात कें मनुष्योंके कितने भाग हैं।

[ विशेष-यहाँ अबंधक मनुष्योंमें असंख्यातवें भाग पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है । ]

स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, तिर्यंचायु, मनुष्यगित, २ शरीर, ५ संस्थान, औदारिक वैक्रियिक अंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, परधात, उच्छवास, आतप, उद्योत, दो विहायोगित, श्रस ४, स्थिरि-पर्दक, दुस्वर तथा उच्चगोश्रका साताके समान भंग है। नपुंसकवेद, अरित-शोक, तिर्यंचाते, एकेन्द्रिय जाति, हुंडकसंस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५ तथा नीचगोत्रका असाताके समान भंग है। तीन वेद, हास्यरित, अरितशोक, पंच जाति, ६ संस्थान, श्रस-स्थावरादि ९ युगल तथा २ गोत्रोंका वेदनीयके समान भंग है। ३ आयु, आहारकिक्कि, वैक्रियिकपट्क तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं। सर्व मनुष्योंके कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं। सर्व मनुष्योंके कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं।

झौदारिक शरीरका प्रत्येकसे ध्रुवप्रकृतिसदश मंग है। चार गति, २ शरीर, ४ आनुपूर्वीका वेदनीयके समान मंग है। दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका साधारणसे साताके समान मंग है।

६२१२. मनुष्य-पर्याप्तक मनुष्यनियोंमं-मनुष्यके समान भंग है। विशेष, पूर्वेमं जो असंख्यात बहुभाग कहे गये हैं, उनके स्थानमें 'संख्यात बहुभाग' कर छेना चाहिए। खीवेद, पुरुषवेद, संखेज्जा कादन्वा । सादभंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-तिण्णिगदि-चदुजादि-दोसगीर-पंचसंठा० दोअंगो० तिण्णिआणु० आदाउज्जो० पसत्थ० थावरादि० ४ थिरादिछक्क उच्चागोदं च । असादभंगो णग्रंस० अरिदसोग० णिरयगिद० पंचिदि० वेउन्वि० हुंडसं० वेउन्वि० अंगो० णिरयाणु० परघादुस्सा० अप्पसत्थ० तस० ४ अथिरादि-५ छक्क० णीचागोदं च । सत्तणोक० चदुगदि-पंचजादि तिण्णिसरीर चदुआणु० दोविहा० तसथावरादि-दसयुगलं दोगोदाणं वेदणीयभंगो । चदुआयु० छस्संघ० पत्तेगेण साथारणेण वि सादभंगो ।

§२१३, देवेसु णिरयोघं । णविर विसेसो । सादभंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद्वतिरक्खायु-मणुसगिद-पंचिंदियजादि-पंचसंठा० ओरालियअंगो० छसंघ० मणुसाणु०
१० आदाउज्जो० दोविहा० तस-थिरादिछक्क-दुस्सर-उच्चागोदं च । असादभंगो णव्यंत०
अरिदसोग-तिरक्खगिद-एइंदिय-हुंडसंठा० तिरिक्खाणु० थावर-अथिरादिपंच-णीचागोदं
च । वेदणीय भंगो सत्तणोक० दोगदि-दोजादि-छसंठा० दोआणु० तसथावर-थिरादिपंचयुगलाणं दोगोदाणं च । छसंघ० दोविहा० दोसर० साधारणेण वि सादभंगो । एवं
भवण-वाण-वेंतर-जोदिसियाणं । णविर तित्थयरं णित्थ । जोदिसिय-तिरिक्खायु१५ मणुसायुभंगो । सोधम्मीसाण जोदिसियभंगो, णविर तित्थयरं अत्थ । सणक्कुमार याव

हास्य, रित, मनुष्य-तियें च-देवगित, ४ जाति, दो शरीर, ५ संस्थान, दो अंगोपांग, नरकानुपूर्विके विना शेष तीन आनुपूर्वी, ज्ञातप, उद्योत, प्रशस्तिबहायोगित, स्थावरादि ४, स्थिरादि ६ तथा उच्चगोत्रका साताके समान भंग है। नपुंसकदेद, अरित-शोक, नरकगित, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक शरीर, हुंडकसंस्थान, वैक्रियिक शंगोपांग, नरकानुपूर्वी, परधात, उच्छवास, अप्रशस्त-विहायोगित, त्रस ४, अस्थिरादिषट्क तथा नीच गोत्रका असाताके समान भंग है। ७ नोकषाय, ४ गति, ५ जाति, ३ शरीर, ४ ज्ञानुपूर्वी, दो विहायोगिति, त्रस-स्थावरादि १० गुगछ और दो गोत्रोंका वेदनीयके समान भंग है। चार आयु, ६ संहननका प्रत्येक तथा सामान्यसे साताके समान भंग है।

\$९१३. देवगतिमें—नरकगतिके ओघवत् जानना चाहिए। विशेष-कीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, तिवैचायु, मनुष्यगति, पंचेन्द्रिय जाति, ५ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यानु पूर्वी, आतप, उद्योत, दो विहायोगिति, त्रस, स्थिरादि ६, दुस्वर तथा उच्चगोत्रका साताके समान भंग है। नपुंसकवेद, अरित, शोक, तिवैचगिति, एकेन्द्रिय जाति, हुंडकसंस्थान, तिवैचानु पूर्वी, स्थावर, अस्थिरादि ५ तथा नीच गोत्रका असाताके समान जानना चाहिए। ७ नोकषाय, २ गित, २ जाति, ६ संस्थान, २ आतुपूर्वी, त्रस-स्थावर, स्थिरादि ५ युगल तथा २ गोत्रका वेदनीयके समान भंग है। ६ संहनन, २ विहायोगिति, २ स्वरका साधारणसे साताके समान भंग है। भवनवासी, व्यंतर तथा ज्योतिषी देवोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ तीर्थं कर प्रकृति नहीं है। ज्योतिषी देवोंमें तिवैचायुका मनुष्यायुके समान भंग है। सौधर्म और ईश्वानमें—ज्योतिषियोंके समान भंग है। विशेष, यहाँ तीर्थं कर प्रकृति नहीं है। ज्योतिषी देवोंमें तिवैचायुका मनुष्यायुके समान भंग है। सौधर्म और ईश्वानमें—ज्योतिषियोंके समान भंग है। विशेष, यहाँ तीर्थं कर प्रकृतिका वंथ होता है। सानतः सार्पयंन्त—दूसरे नरकके समान भंग है। आनतः प्राणतिसे नव

सहस्तार त्ति विदियपुद्रविभंगो । आणद् याव णवगेवज्जात्ति ध्रुविगाणं बंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागा (गो) । अवंधगा णित्य । श्रीणिगिद्धि ३ मिन्छ० अणंताणु० ४ तित्थयरं बंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वदेवाणं केव० ? संखेज्जदिभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वदेवाणं केव० ? संखेज्जिदिभागो । सादभंगो इत्थि० णवुंस० हस्सरिद-पंचसंद्रा० पंचसंघ० अप्यसत्थवि० थिर-सुभग- ५ (सुभ) द्भगदुस्तर-अणादेज्ज-जसिगित्ति णीचागोदं च । असादभंगो पुरिस० अरिद्सोग० चदु [समचदु०] वज्जितसभ० पसत्थ० अथिर-असुभ-सुभग-सुस्तर-आदे-ज्ज० अज्जत्त० उच्चागोदाणं च । दोण्णं वेदणीयाणं बंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । अवंधगा णित्थ । एवं सेसं (साणं) परियत्तमाणयाणं । आयु जोदिसियभंगो । अणुदिस याव सन्बद्धित्व असाद-भंगो । णविर सन्बद्धे आयु माणुसिभंगो ।

§२१४. एइंदिएसु-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छत्त० सोलसक० भयदु० ओरालिय० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० वंधगा सन्वजी० केव०१ अणंता भागो (भागा) । अवंधगा णत्थि । सेसं तिरिक्खोघं। बादरएईदियपञ्जता-

[ विशेष-यहाँ अनंतर्वे भाग पाठ प्रतीत होता है।]

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी ४ तथा तीर्थंकरके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व देवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व देवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं (?)।

[ विशेष-यहाँ 'संख्यात बहुभाग' पाठ उचित प्रतीत होतां है । ]

क्षीवेद, नपुंसकवेद, हास्य, रित, ५ संस्थान, ५ संहनन, अप्रशस्तविहायोगित, स्थिर, सुभग, १६ (शुभ) हुभँग, हुस्यर, अनादेय, यहाःकीर्ति, नीच गोत्रका साताके समान भंग है। पुरुषवेद, अरित, श्लोक, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रव्यभसंहनन, अवस्तिवहायोगित, अस्थिर, अशुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, अयशःकीर्ति तथा उच्चगोत्रका असाताके समान भंग हैं। दोनों वेदनीयके वंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं। अनंतवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। इस प्रकार परिवर्तमान शेष प्रकृतियों जानना चाहिए। आयुओं विवासि देवींका भंग हैं। अतुदिशसे ठेकर सर्वार्धसिद्धि पर्यन्त असाताके समान भंग जानना चाहिए। विशेष, सर्वार्थसिद्धि में आयुका भंग महुष्यनीके समान हैं।

§२१४. एकेन्द्रियोंमें-4 ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कथाय, सय-जुगुस्सा, औदा-रिक-तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुळघु, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं (१) अवंधक नहीं हैं।

[ विशेष-यहाँ 'अनंतवें भाग' के स्थानमें 'अनंत बहुभाग' पाठ जँचता है । ] शेष प्रकृतियोंका तिथैंचोंके ओघवत् वर्णन जानना चाहिए ।

**<sup>%</sup> वहां 'ग्रम' पाठ उचित प्रतीत होता है । सुभगकी पुनः गणना आगे की गयी है ।** 

पज्जत्तेसु-ध्रुविगाणं [ बंधगा ] सव्यजी० केव० ? असंखेज्जिदमागो । अबंधगा णिर्थ । साद्वंधगा सव्वजी० केव० ? असंखेज्जिदमागो । सव्यवादर-एइंदिय-पञ्जत्तापञ्जताणं केव० ? संखेज्जिदमागो । अबंधगा सव्यजी० केव० ? असंखेज्जिदमागो । सव्यवादर-एइंदिय-पञ्जत्तापञ्जताणं केव० ? संखेजिदमागा (संखेजा मागा) । एवं असादं ५ पिडलोमेण माणिद्व्वं । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा सव्यजी० केव० ? असंखेज्जिदमागो । अबंधगा णिर्य । सादमंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-तिरिक्खायु-मणुसगिद-चदुजादि-पंचसंठा० ओरालिय० अंगो० छसंघ० मणुसाणु० परघादुस्ता० आदाउज्जो० दोविहा० तस० ४ थिरादिछक्कं दुस्सर-उचागोदं च । असादमंगो णवुंस० अरिदसोग-तिरिक्खगिद-एइंदियजादि-हुंडसंठा०-तिरिक्खाणु० थावरादि० ४-अथिरादिपंच-णीचा-१० गोदं च । मणुसायु-बंधगा सव्यजी० केव० ? अणंतभागो । सव्यवादर-एइंदिय-पञ्जत्तापञ्जत्ताणं केव० ? अणंतभागो । अवंथगा सव्यजी० केव० ? असंखेज्जिद-मागो । सव्यवादर-एइंदिय-पञ्जतापञ्जाणं केव० ? अणंतभागा । दोआयु० छसंघ० दोविहाय० दोसर० साधारणेण सादमंगो । सेसाणं परियत्तीणं (?) युगलाणं वेदणीयमंगो । सुद्धमे०-ध्रुविगाणं वंधगा सव्यजी० केव० ? असंखेज्जा मागा । १५ अवंथगा णित्थ । सादवंधगा सव्यजी० केव० ? संखेज्जिदमागो । सव्यसुहुमे-

बादर, एकेन्द्रिय पर्याप्त तथा अपर्याप्तॉमें—धृव प्रकृतियोंके [बंधक ] सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । साता वेदनीयके बंधक सर्वे जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। सर्व बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। सर्व बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त अपर्याप्त जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। असाताके विषयमें इसी प्रकार प्रतिलोमक्रमसे जानना चाहिए । दोनों वेदनीयोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित, तिर्यंचायु, मनुष्यगति, ४ जाति, ५ संस्थान, औदारिक शरीर, श्रौदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, परचात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, २ विहायोगति, त्रस ४, स्थिरादि ६, दुस्वर, उच्चगोत्रका साताके समान भंग जानना चाहिए । नधुंसकवेद, अरति, शोक, तिर्यंचगति, एकेन्द्रियजाति, हुंडकसंस्थान, तिर्यंचातुपूर्वी, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५, नीचगोत्रका असाताके समान भंग है। मनुष्यायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त अपर्याप्तकों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातर्वे भाग हैं। सर्वे बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त-अपर्याप्त जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। दो आयु, छह संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरके सामान्यसे साताके समान भंग है ? शेष परिवर्तमान युगलरूप प्रकृतियोंका वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए।

सूच्म-एकेन्द्रियोंमें—धृत प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक नहीं हैं। साता वेदनीयके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें

इंदियाणं केव० ? संखेज्जदिभागो । अवंधगा सच्व० केव० ? संखेज्जा भागा । सव्वसुद्भाणं केव० ? संखेज्जा भागा । असादं पडिलोमेण भाणिदव्वं । दोवेदणीयाणं बंधगा सव्वजी० केव०१ असंखेज्जा भागा। अबंधगा णत्थि। एवं सव्वाओ परियत्तीओ (१) वेदणीयभंगो । छण्णं दोण्णं दोण्णं पि पत्तेगेण साधारणेण वि सादभंगो । तिरिक्खायु-सादभंगो । मणुसायुवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वसुहुमे- ५ इंदियाणं केव० ? अणंतभागो । अवंघगा सव्वजी० केव० ? असंखेज्जदिभागो । सन्त्रसहुमेइंदियाणं केव० ? अणंतभागो ( गा )। दोआयु० तिरिक्खायुभंगो।

§२१५. सुहुमेइंदिय-पञ्जत्तेसु–धुविगाणं बंधगा सव्व०केव०? संखेञकित्रागो । अवंधगा णत्थि । सादासादं पत्तेगेण सुहुमोघं । साधारणेण दोवेदणीयाणं वंधगा सन्व० केव० ? संखेजदि (संखेज्जा) भागा। अबंधगा णत्थि । एदेण कमेण णेदच्वं । सुहुमअपज्जत्ताणं- १० धुविगाणं बंधगा सन्व० क्रेव० ? संखेज्जदिभागो । अबंधगा णत्थि । सादबंधगा सन्वजी० केव० १ संखेजजदिभागो । सव्वसुहुमेइंदियअपञ्जताणं केव० १ संखेज्जदिभागो । अबंधगा सव्व० केव० १ संखेजदिभागो । सव्वसुहुमेइंदियअपञ्जत्ताणं केव० १ संखेजदिभागो

भाग हैं। सर्व सूक्त्मएकेन्द्रियजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। सर्व सुक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। असाता वेदनीयका प्रतिलोम क्रमसे भंग है, अर्थात् असाताके बंधक सर्व जीवोंके संख्यात बहुभाग हैं। सूत्त्म एकेन्द्रिय जीवोंके संख्यात बहुभाग हैं। अवधक सर्व जीवोंके संख्यातवें भाग हैं। सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंके संख्यातवें भाग हैं। दो वेदनीयके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक नहीं हैं। इस प्रकार संपूर्ण परिवर्तमान प्रकृतियोंमें वेदनीयके समान मंग जानना चाहिए। छह संहनन, २ विहायोगति, २ स्वरका प्रत्येक तथा सामान्य रूपसे साताके समान भंग है। तिर्यंचायुका साताके समान भंग है । मनुष्यायुके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व सूद्म एकेन्द्रियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। सर्व सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं।(?)

[ विशेष-यहाँ अवंधक सूक्त एकेन्द्रिय जीवोंकी संख्या 'अनंत बहुभाग' प्रतीत होती है।] -मनुष्य-तिर्यंचायुके बंधकोंका तिर्यंचायुके समान भंग है।

§२९५. सूत्ता-एकेन्द्रिय-पर्यातकोंमें—भृव प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। साता असाता वेदनीयके प्रथक् प्रथक् रूपसे सूक्त जीवोंके ओघवत् भंग हैं। सामान्य से दो वेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं? संख्यात बहु-भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियोंमें यही कम जानना चाहिए।

सूत्ता-अपर्याप्तकोंमें भूव मक्तियोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। सातावेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्वसूद्दम-एकेन्द्रिय-स्रपर्याप्तकोंके कितभाग हैं ? नेसंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने (संखेजा भागा)। असादं बंधगा सन्व० केव० ? संखेजिदिभागो। सन्वसुद्धुमअपज्जनाणं केव० ? संखेजा भागा। अबंधगा सन्व० केव० ? संखेजिदिभागो। सन्वसुद्धुमअपज्जनाणं केव० ? संखेजिदिभागो। दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा सन्व० केव० ? संखेजिदिभागो। अबंधगा णात्थ। एवं सन्वाओ णादन्वाओ। णवि तिरिक्खायु-सादभंगो। प्रमणुसायुबंधगा सन्व० केव० ? अणंतभागो। सन्वसुद्धुमअपज्जनाणं केव० ? अणंतभागो। अबंधगा सन्व० केव० ? संखेज्जिदिभागो। सन्वसुद्धुम-अपज्जनाणं केव० ? अणंतभागा। दोआयु-तिरिक्खायुभंगो। एवं वणप्किदि-णियोदाणं।

§२१६. पंचिदियाणं मणुसोषं । पंचिदियपज्जत्तेसु-पंचिदिय-तिरिक्खपज्जत्तमंगो । णविर ध्रविगाणं मणुसोषं । साधारणेण दोवेदणीयवंधगा सन्व० केव० ? अणंतभागो । १० सन्वपंचिदियपज्जत्ता० केव० ? असंखेजा भागा । अवंधगा सन्व० केव० ? अणंतभागो । सन्वपंचिदिय-पज्जत्ता० केव० ? असंखेजिदिमागो । एवं सादभंगो इत्थि० पुरिस० हस्सरिद-तिरिक्खायु-देवायु-तिण्णिगदि-चदुजादि-जोरालि० पंचसंठा० ओरालि० अंगो० छसंघ० तिण्णिआणु० पसत्थवि० थावरादि ४ थिरादिछक्कं उच्चागोदं च । असाद-

भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? सर्वसूत्तम-एकेन्द्रिय-अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं (?)

[ विशेष-यहाँ अबंधक सर्वसूच्म एकेन्द्रिय-श्रपर्याप्तकोंमें संख्यात बहुभाग पाठ उचित प्रतीत होता हैं।]

असाताके बंधक सर्वजीषोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्व सूत्त्मअपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वसूत्त्म-अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वसूत्त्म-अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । इस प्रकार सब प्रकृतियोंके विषयमें भी जानना चाहिए । विशेष, तिर्यचायुका साताके समान भंग है । मतुष्यायुके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वसूत्त्म अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वसूत्त्म अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं । सर्वस्त्र स्वाप्तवें भाग हैं । सर्वसूत्त्म अपर्याप्तकोंके कितने भाग हैं । वनस्पति निगोवोंमें—इसी प्रकार जानना चाहिए ।

\$२१६. पंचेन्द्रियोंका-सतुष्योंके ओघवत् भंग हैं। पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंमें-पंचेन्द्रिय तियंचपर्याप्रकोंके समान भंग है। विशेष, धृव प्रकृतियोंमें मतुष्योंके ओघवत् जानना चाहिए। सामान्यसे
- दो वेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अमंतवें भाग हैं। सर्वपंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके
कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग
हैं। सर्वपंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके कितने भाग हैं १ असंख्यातवें भाग हैं। क्षीवेद, पुरुषवेद, हास्य, रित,
तियंचायु देवायु, तियंच-मतुष्य-देवगित, ४ जाति, औदारिक शरीर, ५ संस्थान, औदारिक
अंगोपांग, ६ संहचन, ३ आतुपूर्वी, प्रशस्तविहायोगित, स्थावरादि ४, स्थिरादि ६ और एक्योवमें

भंगो णबुंस० अरिद्योग० णिरयगिद-पंचजािद-वेडिव्वय० हुंडसंठा०-वेडिव्व० अंगो० णिरयाणु० परघादुस्सा० अप्पसत्थवि० तस० ४ अथिरादिछक्कं णीचागोदं च। णिरयमणुसायुआहारहुगं तित्थयरं बंधगा सव्व० केव० १ अणंतमागा (गो)। सव्वपंचिदियपज्जनाणं केव० १ असंखेजिदमागो। अवंधगा सव्व० केव० १ अणंतमागो। सव्वपंचिदियपज्जनाणं केव० १ असंखेजिजा भागा। साधारणेण सव्व-परियनीणं ५ वेदणीयभंगो। णविर चदुआयु-छसंघ० सादभंगो। अंगो० विहाय० सरणामाणं सादभंगो। आदाउडजो० सादभंगो।

§२१७. तस० पंचिदियभंगो । तसपञ्ज चेसु-युविगाणं थीणागिद्धि-दण्डओ । दोवेदणी० सत्तणोक० चदुआयु० पंचिदिय-पञ्जमंगो । सादमंगो तिण्णिगिदि-चदुजादि-चेगुन्वियसरीर-पंचसंठा० दोअंगो० छसंघ० तिण्णि-आणु० परघादुस्सा० १० आदाउज्जो० दोविहाय० तस० ४ थिरादिछक्क० दुस्सर-उच्चागोदाणं च । असादभंगो तिरिक्खगदि-एइंदियजादि ओराछि० हुंडसंठा० तिरिक्खाणु० थावरादि० ४-अथिरादिपंच-णीचागोदाणं च । साधारणेण वेदणीयभंगो । णवरि अंगो० संघड० विहाय० सरणामाणं सादभंगो । आहारदुगं तित्थयरं वंधगा सन्वजी० केव० १

साताके समान भंग है। नपुंसकवेद, अरित, शोक, नरकगति, पंचजाति, बैकियिक शरीर, हुंडक संस्थान, वैकियिक अंगोपांग, नरकानुपूर्वी, परघात, उच्छवास, अप्रशस्तिवहायोगित, त्रस ४, अस्थिरादि ६, नीचगोत्रमें असाताके समान भंग है। नरक-मनुष्यायु, आहारकद्विक तथा तीर्थंकरके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं। अनंत बहुभाग हैं (?)।

[ विशेष-यहाँ तीर्थंकर आदिके बंधक जीवेंकि अनंतवें भाग पाठ प्रतीत होता है।]
संपूर्ण पंचेन्द्रिय पर्योप्तकों के कितने भाग हैं? असंख्यातवें भाग हैं। अबंधक सर्वजीवेंकि
कितने भाग हैं। अनन्तवें भाग हैं। सर्वपंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके कितने भाग हैं? असंख्यात
बहुभाग हैं। सामान्यसे संपूर्ण परिवर्तमान प्रकृतियोंका वेदनीयके समान भंग है।
विशेष-४ आयु, ६ संहनन का साताके समान भंग है। अंगोपांग विहायोगित तथा स्वरनामकी
प्रकृतियोंका साताके समान भंग है।

\$२१७. त्रसोंमें-पंचेन्द्रियके समान भंग हैं। त्रस-पर्याप्तकोंमें-धृत प्रकृतियोंका स्त्यान्युद्धि दंडकके समान भंग हैं। वो वेदनीय, ७ नोकषाय, ४ आयुका पंचेन्द्रिय-पर्याप्तकोंके समान भंग हैं। तीन गित, ४ जाति, वैक्रियिक द्वारीर, ५ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहनन, ३ आनुपूर्वी, परधात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, २ विहायोगिति, त्रस ४, स्थिरादिषद्क, दुस्तर तथा उच्चगोत्रका सातावेदनीयके समान भंग है। तिर्यंचगित, एकेन्द्रियजाति, औदारिक द्वारीर, हुंडकसंस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावरादि ४, अस्थिरादि ५ तथा नीचगोत्रका असाताके समान भंग जानना चाहिए। सामान्यसे वेदनीयके समान भंग है। विशेष, अंगोपांग, संहनन, विहायोगित तथा स्थर नामकी प्रकृतियोंका साताके समान भंग है। आहारकद्विक, तीर्थंकरके बंधक सर्वजीवोंके कितने

अणंतभागो । सन्वतसपञ्जत्ताणं केव० ? असंखेजदिभागो । अवंधगा सन्व० केव० ? अणंतभागो । सन्वतसपञ्जत्ता० केव० ? असंखेजदि ( ज्जा ) भागा ।

§२१८. पंचमण० तिण्णिनचि०-पंचणा० णवदंसणा० मिच्छ० सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ णिमि० पंचंत० बंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । ५ पंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा मागा । अवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । पंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा दिमागो । दोवेदणीय-सत्तणोक० मणुसोघं । णवि वेदणीयअवंघगा णित्य । तिण्णिआयुवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजादिमागो । अवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा मागा । तिरिक्खायु सादभंगो । १० चदुआयु० साधारणेण सादभंगो । णिरयगदिवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजादमागो । अवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा मागा । तिरिक्खगदि असादमंगो । मणुसदेवगदि सादभंगो । चदुण्णं गदीणं वंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा मागा । अवंघगा सच्व० केव० १ अणंतमागो । सच्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० १ असंखेजा मागा । अवंघगा सच्व० केव० १ असंखेजा सच्व० केव० १ असंखेजा मागा । अवंघगा सच्व० केव० १ असंखेजा सच्व०० केव

भाग हैं ? त्र्यनंतर्वे भाग हैं । संपूर्ण त्रस-पर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातर्वे भाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । संपूर्ण त्रस-पर्याप्तकोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं ।

६२१८. पाँच मनोयोग, ३ वचनयोग में-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय-जगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। पाँच मनोयोगियों और तीन वचनयोगियों के कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। पाँच मनोयोगी और तीन बचनयोगियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। दो वेदनीय. ७ नोकषाय (भय-जगप्साको छोड कर ) का मनुष्योंके श्रोधवत जानना चाहिए। विशेष. यहाँ वेदनीयके अबं-धक नहीं हैं। नरक-मनुष्य-देवायुके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। संपर्ण पाँच मनोयोगी और तीन वचनयोगियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? सर्व पंच मनोयोगी और तीन वचनयोगियों के कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं। तियंचाय का साताके समान भंग जानना चाहिए। 'चारआयका सामान्यसे साताके समान भंग है। नरकगतिके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व पंच मनोयोगी और तीन वचनयोगियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व पंच मनोयोगी और तीन वचनयोगियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । तिर्यंचगतिका असाताके समान भंग है । मनुष्यगति, देवगतिका साताके समान भंग है। चारों गतिके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व-पंच मनोयोगी और तीन वचनयोगियोंके कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्व अणंतभागी । सन्वपंचमण० तिण्णिवचि० केव० ? असंखज्जिदभागी । णिरयगिदभंगी तिण्णिजािद-आहारदुगं णिरयाणुपु० सुद्धमञ्जप० साधारण० तित्थयरं च । तिरिक्खगिदि-भंगी एइंदि० ओरािल० हुंडसंठा० तिरिक्खाणु० थावर-अथिरािदपंच-णीचागोदाणं च । देवगिदिभंगो पंचिदिय० वेगुन्विय० पंचसंठाणं ओरािलयअंगो० वेगुन्वि० अंगो० छसंघ० दोञाणु० आदाउजो० दोिवहाय-तस-थिरािदछक्क-दुस्सर-उचागोदं च । ५ बादरपञ्जत्तपत्तेपसरीरं बंधगा सन्व० केव० ? अणंतभागो । सन्व-पंचमण-तिण्णिवचि० केव० ? असंखेज्जािदभागो । अवंधगा सन्व० केव० ? अलंतभागो । सन्वर्यचमण-तिण्णिवचि० केव० ? असंखेज्जिदभागो । साधारणेण पंचजिदि-दोसरीर-छसंठा० चित्रआणु० तस-थावरादि-णव युगल-दोगोदाणं च गदीणं भंगो । दोअंगो० छसंघ-दोिवहाय० दोसर० साधारणेण सादभंगो । विज्ञोगि-असचमोसविज्ञोगीणं १० तसपञ्जत्तभंगो । णवरि साधारणेण विवेदणीयभंगो । अवंधगा णित्थ ।

§२१९. कायजोगि ओघं। किंचि विसेसो। वेदणीयाणं बंधगा सव्वजी० केव० १ अणंतमागो। अबंधगा णत्थि। ओराल्यिकायजोगि-धुविगाणं बंधगा सव्वजी० के० १ संखेज्जा भागा। सव्वजी० ओराल्ठि० १ अणंतमागा। अबंधगा सव्वजी० केव० १

जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । सर्व पंचमनोयोगी और ३ वचनयोगियोंके कितने भाग हैं १ असंख्याववें भाग हैं । तीन जाति, आहारकद्विक, नरकातुपूर्वी, सूक्ष्म, अपर्याप्तक, साधारण, तीर्थंकरका नरकगतिके समान भंग हैं । एकेन्द्रिय, औदारिक शरीर, ढुंडकसंस्थान, तिर्थंचातुपूर्वी, स्थावर, अस्थिरादि ५ तथा नीचगोत्रका तिर्यंचगितिके समान भंग हैं । पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिक शरीर, ५ संस्थान, श्रोदारिक अंगोगंग, विक्रियिक अंगोगंग, ६ संहनन, २ आतुपूर्वी, आतप, उद्योत, २ विह्ययोगिति, त्रस, स्थिरिदयक्, दुस्वर तथा उच्चगोत्रका देवगितिके समान भंग हैं । बादर, पर्याप्त, प्रत्येक शरीरके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । सर्व पंच मनोयोगी और ३ वचनयोगियोंके कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ असंख्यात वें भाग हैं । सामान्य से ५ जाति, २ शरीर, ६ संस्थान, ४ आतुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि ९ युगल, और दो गोत्रोंका गतिके समान भंग हैं । दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विह्ययोगिति, २ स्वरका सामान्यसे साताके समान मंग हैं ।

वचनयोगियों में-असत्यमृषावचनयोगियों में-त्रस पर्याप्तकांके। समान भंग है । विशेष, साधारणसे भी वेदनीयके समान भंग है । अवंधक नहीं हैं।

§२१९. काययोगियोंमें-ओघवत् जानना चाहिए। कुछ विशेषता है। वेदनीयोंके बंधक सर्व-जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अवंधक नहीं हैं।

- अोदारिक काययोगियोंमें - धुव प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । संख्यात बहुभाग हैं। सर्व औदारिक काययोगियोंके कितने भाग हैं। अनंत बहुभाग हैं। अणंतभागो । सव्वजी० ओराछि० केव० ? अणंतभागो । वेदणीयं एइंदियभंगो । हित्थि० पुरिस० पर्चेगेण सादमंगो । णव्वंस० असादमंगो । तिण्णि वेदाणं बंधगा सव्वजी० केव० ? संखेज्जदि(५जा)भागा । सव्वजी० ओराछि सरीरं० केव० ? अणंतभागो । अवंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सव्व० ओराछि० केव० ? अणंतभागो । पर्वं सव्वाणं पर्चेगेण तिरिक्खोधं भाणिद्ण साधारणेण वेदमंगो कादव्वो । ओराछियमिस्सं-ध्रविगाणं वंधगा सव्वजी० केव० ? संखेज्जदिमागो । सव्वजोराछिय-मिस्स० केव० ? अणंतभागा । अवंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सव्व-ओराछिमिस्स केव० ? अणंतभागा (अणंतभागो ) । वेदणीयं पर्चेगेण साधारणेण वि सुद्धम-अपज्जत्तभंगो । इत्थि० पुरिस० पर्चेगेण सादभंगो । णवुंस० असादभंगो । १० साधारणेण ध्रविगाणं भंगो कादव्वो । देवगदि० ४ तित्थयरं वंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सव्वजीराछियमिस्साणं केव० ? अणंतभागो । अवंधा (ध्रा ) सव्वजी० केव० ? संखेज्जदिभागो । सव्वओराछियमिस्साणं केव० ? अणंतभागो (गा ) । एवं

अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व औदारिक काययोगियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । वेदनीयका एकेन्द्रियके समान भंग जानना चाहिए । प्रत्येकसे खीवेद, पुरुषवेदका साताके समान भंग है । नपुंसकवेदका असाताके समान भंग है । तीनों वेदोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । सर्व औदारिक काययोगियोंके कितने भाग हैं ? अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं । इस प्रकार संपूर्ण प्रकृतियोंका प्रत्येकसे तियंचोंके ओधवत् कहकर वेदके समान सामान्यसे भंग करना चाहिए।

जीदारिकिमिश्र काययोगियोंमें—धुव प्रकृतियोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्व औदारिकिमिश्र काययोगियोंके कितने भाग हैं। अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं।

[ विशेष-यहाँ 'अनंतवें भाग' पाठ प्रतीत होता है । ]

प्रत्येक तथा सामान्यसे वेदनीयका सूक्त-अपयोप्तकोंके समान भंग है। स्नीवेद, पुरुषवेदका प्रत्येकसे साताके समान भंग है। नपुंसकवेदका श्रसाताके समान भंग है। सामान्यसे वेदोंका प्रत्येकसे साताके समान भंग है। देवगति ४ तथा तीर्थंकरके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। सर्व श्रौदारिकिमिश्र काययोगियोंके कितने भाग हैं। अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ संख्यातवें भाग हैं। संपूर्ण श्रौदारिकिमिश्र काययोगियोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। संपूर्ण श्रौदारिकिमिश्र काययोगियोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं (१)।

[ विशेष-यहां 'अनंतबहुभाग' पाठ उपयुक्त प्रतीत होता हैं। कारण देवगति ४, तीर्थकरके अबंधक जीव बंधकोंकी अपेक्षा अधिक होंगे। इनके बंधक जीव जब कि औदारिकमिश्र काय-योगियोंके अनंतवें भाग हैं, तब अबंधकोंकी गणना इनसे अधिक अवश्य होनी चाहिए।]

पत्तेनेण साधारणेण वि वेदभंगो । दोआयु-छसंघ०-दोविहा० पत्तेनेण साधारणेण वि सादभंगो । णवरि मणुसायु सुहुम-अपज्जत्तभंगो । वेउन्वि०-वेउन्वियमि० देवीघं । आहार० आहारमि० सन्वद्वभंगो । णवरि असंजदपगदीओ णस्थि ।

§२२०. कम्मइ०-धुविगाणं वंधगा सन्वजी० केव० १ असंखेज्जिदिभागो । सन्वकम्मइ० केव० १ अणंतभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वकम्मइ० ५ केव० १ अणंतभागो । सादवंधगा सन्वजी० केव० १ असंखेज्जिदभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० १ असंखेज्जिदभागो (१) । सन्वकम्मइ० केव० १ संखेज्जिदभागो (संखेज्जा भागा) । असादं पिल्लोभेण भाणिदव्यं । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा सन्वजी० केव० १ असंखेज्जा भागो ( असंखेज्जिदभागो ) । अवंधगा णित्थ । इत्थि० पुरिस० १० सादभंगो पर्चगेण । णवुंस० असादभंगो । साधारणेण धुविगाणं भंगो । देवगिदि० ४ तित्थय० वंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वकम्मइ० केव० १ अणंतभागो ।

इस प्रकार प्रत्येक तथा सामान्यसे वेदोंके समान भंग जानना चाहिए। दो ब्रायु, ६ संहतन, दो विहायोगतिका प्रत्येक तथा साधारणसे भी सातावेदनीयके समान भंग है। विशेष, मनुष्यायु का सूक्ष्म अपर्याप्तकोंके समान भंग है।

वैक्रियिक-वैक्रियिकमिश्रकाययोगमें-देवोंके श्रोघवत् है। श्राहारक, आहारकमिश्रकाययोगमें-सर्वार्थसिद्धिके समान भंग जानना चाहिए। विशेष, यहां श्रसंयत श्रवस्थावाछी प्रकृतियाँ नहीं हैं।

\$२२०. कार्माणकाययोगियों में -ध्रुव प्रकृतियों के बंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? असंख्यातर्वें भाग हैं । संपूर्ण कार्माण काययोगियों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवों के कितने भाग हैं ? अनंत वहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवों के कितने भाग हैं ? अनंतर्वें भाग हैं । सर्वकार्माण काययोगियों के कितने भाग हैं । सर्वकार्माण काययोगियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । काययोगियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवों के कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधकार्मण काययोगियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं ।

[ विशेष-यहां अवंधक कार्माण काययोगियोंकी संख्या 'संख्यात बहुभाग' संगत प्रतीत होती है।]

असाता वेदनीयका सातासे विपरीत क्रम जानना चाहिए। दोनों वेदनीयोंके बंधक सर्वजीवों के कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अवंधक नहीं हैं।

[ विशेष-यहां कार्माण काययोगमें दोनों वेदनीयके बंधक संपूर्ण जीवोंके 'श्रसंख्यातवें भाग' उपयुक्त प्रतीत होते हैं।]

क्षीवेद, पुरुषवेदमें प्रत्येकसे साताके समान भंग है। नपुंसकवेदमें असाताका भंग है। सामान्यसे वेदोंका ध्रुव प्रकृतियोंके समान भंग जानना चाहिए। देवगति ४, तीर्थंकरके बंधक सर्वजीयोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। सर्व कार्माण काययोगियोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। अवंधक सर्वजीयोंके कितने भाग हैं। अवंधक सर्वजीयोंके कितने भाग हैं। अवंधक सर्वजीयोंके कितने भाग हैं।

अवंधगा सव्वजी विव ? असंखेडजिदिमागी । सव्वकम्मइ० केव० ? अणंतभागा । साधारणेण धुविगाणं मंगो कादव्वी । ओरालियअंगो० छसंघ० दोविहा० दोसर० पत्तेगेण साधारणेण वि सादभंगो । सेसाणं परियत्तियाणं वेदभंगो ।

§२२१. इत्थिवदेसु—पंचणा० चदुतंसणा० चदुसंज० पंचंत० बंधगा सन्वजी० ५ केव० १ अणंतभागो । अबंधगा णित्थ । पंचदंस० मिन्छत्त-बारसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० बंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्व-इत्थि-वेद० केव० १ असंखेज्जदि(जा)भागा । अबंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्व-इत्थिवेद० केव० १ असंखेज्जदि(जा)भागा । विवेदणी० तिण्णिवेद-जस-अजस० दोगोदाणं पत्तेगेण साधारणेण वि पंचिदिय-तिरिक्खणीभंगो । आयुगाणं जोणिणीभंगो । १० इस्सरदि-तिण्णिगदि-चदुजादि-वेगुन्विय० पंचसंठा० दोअंगो० छसंघ० तिण्णि-आणु० आदाउज्जो० दोविहा० तस-सुहुम-अपज्जत्त-साधारण-थिरादि-पंच-दुस्सर उच्चागोदं च पत्तेगेण सादभंगो । अरदि-सोग-तिरिक्खणदि-एइंदिय-ओगलिय-हुंडसंठा०-तिरिक्खाणु० परघादुस्सा० थावर-बादर-पज्जत्त-पत्तेय-सरीर-अथिरादि० ४ णीचागोदं च असादभंगो । एवं पत्तेगेण साधारणेण पंचिदियभंगो । आहारदुगं तित्थयरं च पंचिदियभंगो । तिण्णि-१५ अंगो० छसंघ० दोविहा० सुस्सर-दुस्सर-साधारणेण सादभंगो । एवं पुरिसवेदस्स वि ।

काययोगियोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । सामान्यसे घ्रुव प्रकृतियोंके समान भंग है । औदारिक अंगोपांग, छह संहनन, दो विहायोगित, दो स्वरके बंधकोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे साता वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए । शेष परिवर्तमान प्रकृतियोंका वेदके समान भंग है ।

पुरस्त स्वीवेदमें— मानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवं भाग हैं । अवंधक नहीं हैं । ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कथाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुलाघु, उपघात, निर्माणके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? असंक्वीवेदियोंके कितने भाग हैं ? असंक्वीवेदियोंके कितने भाग हैं ? असंक्वीवेदियोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्वजीवेदियोंके कितने भाग हैं । अवंधक भाग हैं । वर्षाकीवेदियोंके कितने भाग हैं । अवंधक भाग हैं । दे वेदनीय, ३ वेद, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति तथा २ गोत्रके प्रत्येक तथा सामान्यसे पंचेन्द्रिय तिर्यचिनीके समान मंग हैं । आयुओंमें योनिमतीके समान मंग हैं । हास्य, रित, तीन गित, जार जाति, वैक्रियिक शरीर, ५ संस्थान, दो अंगोपांग, ६ संहनन, तीन आयुपूर्वी, आतप, उद्योत, दो विह्ययोगित, त्रस, स्क्रूम, अपर्योप्तक, साधारण, स्थिरादि पांच, दुस्वर तथा उच्चात्रका प्रत्येकसे साताके समान भंग हैं । अर्दारक अथाता वेदनीयके समान मंग है । प्रत्येक तथा सामान्यसे पंचेन्द्रियके समान मंग है । आहारकद्विक तथा तीर्थंकरका पंचेन्द्रियके समान मंग है । तीन अंगोपांग, ६ संहनन, दो विह्ययोगित, सुस्वर, दुस्वरका सामान्यसे साताके समान मंग है । तीन अंगोपांग, ६ संहनन, दो विह्ययोगित, सुस्वर, दुस्वरका सामान्यसे साताके समान मंग है । तीन अंगोपांग, ६ संहनन, दो विह्ययोगित, सुस्वर, दुस्वरका सामान्यसे साताके समान मंग है । प्रत्येक समान मंग है । अर्दारक स्वान मंग है ।

§२२२. णबुंसगवेदस्स-पंचणा० चहुदंसणा० चहुसंज० पंचंत० बंधगा सन्व० केव०? अणंतमागा । अबंधगा णित्थ । पंचदंस० मिन्छत्त० बारसक० मयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० बंधगा सन्वजी० केव०? अणंतमागा । सन्वणबुंसग-वेदाणं केव०? अणंतमागा । अबंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतमागो । सन्वणबुंसग० केव० ? अणंतमागो । दो-वेपणी० तिण्णिवेद० जस० अजस० दोगोदं च पनेगेण ५ साधारणेण च तिरिक्खोधं । हस्सरदि-अरदिसोगाणं पनेगेण तिरिक्खोधं । साधारणेण थीणिगिद्धिभंगो । आयुचतारि वि तिरिक्खोधं । एवं णाम-पगडीणं परियत्तमाणीणं पनेगेण तिरिक्खोधं । साधारणेण थीणिगिद्धभंगो । णवरि अंगोवं० संघड० विहाय० सरणामाणं सादभंगो ।

§२२३. अवगदवेदेसु-पंचणा० चहुदंसणा० सादावे० चहुसंज० जसगि०१० उचागो० पंचंत० बंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वअवगदवे० केव० १ अणंतभागो । अबंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्व-अवगदवे० केव० १ अणंतभागा ।

१२२४. कोधे-पंचणा० चदुदंसणा० चदुसंज० पंचंत० बंधगा सन्वजी० केव० १ चदुमागो देखणो । अवंधगा णात्थ । पंचदंस० मिच्छ० वारसक० भयदुगुं० तेजाक० १५

\$२२२. नपुंसकवेदमें— ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्यलन, ५ अंतरायके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंत बहुभाग हैं । अबंधक नहीं हैं । ५ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १२ कवाय, भय, जुगुप्ता, तैजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४ अगुरुलपु, उपघात, निर्माणके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंत बहुभाग हैं । संपूर्ण नपुंसकवेदियोंके कितने भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । सर्व नपुंसकवेदियोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । सर्व नपुंसकवेदियोंके कितने भाग हैं १ अनन्तवें भाग हैं । दो वेदनीय, तीन वेद, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, २ गोत्रका प्रत्येक तथा सामान्यसे तिर्यंचोंके ओधवत् जानना चाहिए । हास्य-रित, अरित-शोकमें प्रत्येकसे तिर्यंचोंके ओघवन् मंग है । सामान्यसे स्यानगृद्धिके समान भंग है । चार आयुका तिर्यंचोंके ओघ-समान भंग है । परिवर्तमान नामकर्मकी प्रकृतियोंका प्रत्येकसे तिर्यंचोंके ओघवन् मंग है । विशेष, अंगोपांग, संहन्त, विहायोगित तथा स्वरक सातावेदनीयके समान भंग है ।

§२२३. अपगतवेदमें ─५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, सातावेदनीय, ४ संज्वलन, यशःकीर्ति, उन्नगोत्र, ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? ब्रानंतवें भाग हैं । सर्व अपगतवेदियोंके कितने भाग हैं ? ब्रानंतवें भाग हैं । सर्व अपगतवेदियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व अपगतवेदियोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं ।

§२२४. क्रोधकषायमें-्य ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, ५ अंतरायके बंधक सर्व-जीवोंके कितने भाग हैं १ कुछ कम चार भाग हैं। श्रबंधक नहीं हैं । ५ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १२ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुछघु, उपघात, निर्माणके बंधक सर्वजीवोंके वणण० ४ अगु० उप० णिमि० बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागी देसणी । सन्वकीघेसु केव० ? अणंतमागा । अबंघगा सन्वजी० केव० ? अणंतमागो । सन्वकीघेसु केव० ? अणंतमागो । सादवंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिदिमागो । सन्वकीघेसु केव० ? संखेज्जिदिमागो । अवंघगा सन्वजी० केव० ? ५ संखेज्जिदिमागो । सन्वकीघेसु केव० ? संखेज्जिदमागो । सन्वकीघेसु केव० ? संखेज्जिदमागो । अवंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिदमागो । सन्वकीघेसु केव० ? संखेज्जिदमागो । उर्वंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिदमागो । सन्वकीघेसु केव० ? संखेजिदमागो । दोण्णं वेदणीयाणं बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो देसणो । अवंघगा णिथ । एवं जस० अज्जस० दोगोदं च । इत्थि० पुरिस० पत्तेगेण सादभंगो । णवंस० असादभंगो । १० साधारणेण तिण्णिवेदाणं बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो देसणा । सन्वकोघेसु केव० ? अणंतमागो । एवं हस्सरदि-दोयुगलं । पंचजादि-छसंठा०-तसथावरादि-अहुयुगल-तिण्णिआयु-बंघगा सन्वजी० केव० ? अणंतमागो । सन्वकोघेसु केव० ? अणंतमागो । अवंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो देसणो । सन्वकोघेसु केव० ? अणंतमागो । १० एवं दोगदि-दोसरीर-दोअंगो०-दोआणु० । तित्थय०-तिरिक्खाउ० सादमंगो । चदुण्णं

कितने भाग हैं १ कुछ कम चार भाग हैं। सर्वकोधियों के कितने भाग हैं १ अनंत बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? सर्व क्रोधियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सातावेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्व क्रोधियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्वक्रोधियोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। असातावेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्व क्रोधियों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वक्रोधियोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। दोनों वेदनीयोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? कुछ कम चार भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, दो गोत्रोंका इसी प्रकार भंग है। स्त्रीवेद, पुरुषवेदके प्रत्येककी अपेक्षा साताके समान भंग जानना चाहिए। नपंसकवेदका असाताके समान भंग है। सामान्यसे तीन वेदोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? कुछ कम चार भाग हैं । सर्वक्रोधियों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्वक्रोधियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । हास्य-रित, अरित-शोकमें वेदोंके समान भंग हैं। ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि आठ युगल तथा तीन ऋायुके बंघक सर्वजीबोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वक्रोधियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक सर्वजीवों के कितने भाग हैं ? कुछ कम चार भाग हैं। संपूर्ण कोधियों के कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। दो गति, २ शरीर, दो अंगोपांग, दो आतुपूर्वीमें इसी प्रकार जानना चाहिए। तीर्थं कर तथा आयुगाणं तिरिक्खायुभंगो । तिरिक्खगदि—तिरिक्खगदिपाओ० असादभंगो । मणुसगदि—ओरालि० अंगो० छसंघड० मणुसाणु० परघादुस्सा० आदाउजो० दोविहा०
दोसर० पत्तेगेण वि साधारणेण वि सादभंगो । चदुगदि—चदुआणु० साधारणेण
वेदभंगो । ओरालिय० बंधगा सन्वजी० केव० १ चदुमागो देखणो । सन्वकोधेसु
केव० १ अणंता मागा । अबंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वकोधेसु केव० १ अणंतभागो । तिण्णिसरीराणं साधारणेण वेदभंगो । एवं माणमायावि ।

§२२५. होमेसु-पंचणा० चदुदंसणा० पंचंतरा० बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो सादिरेयो । अबंघगा णित्थ । पंचदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो सादिरेयो । सन्व-होभाणं केव० ? अणंतभागो । सन्वहोभाणं १० केव० ? अणंतभागो । सादासादं पत्तेगेण कोघभंगो । साघारणेण दोण्णं वेदणीयाणं बंघगा सन्वजी० केव० ? चदुमागो सादिरेयो । अबंघा (घगा) णित्थ । अथवा साद-बंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिदनागो । सन्वहोभे केविडओ भागो ? संखेज्जिद-भागो । अबंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिद-भागो । अबंघगा सन्वजी० केव० ? संखेज्जिद-भागो । अवंघगा सन्वहोभे केव० ? संखे

तिर्यंचायुका साताके समान भंग है। चारों आयुओंका तिर्यंचायुके समान भंग है। तिर्यंचारित, तिर्यंचायुक्त समान भंग है। मतुष्यगति, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, मतुष्यातु-पूर्वी, परघात, उच्छवास, आतप, उद्योत, २ विहायोगति, दो स्वरका प्रत्येक तथा सामान्यसे साता के समान भंग है। चार गित, चार आतुपूर्वीका सामान्यसे वेदके समान भंग है। औदारिक शरीरके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ कुछ कम चार भाग हैं। संपूर्ण क्रोधियोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। संपूर्ण क्रोधियोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। संपूर्ण क्रोधियोंके कितने भाग हैं।

मान तथा मायाकपायमें - कोधके समान भंग है।

\$२२५ छोभकषायमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? साधिक चार भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । पांच दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय-जुगुप्सा, तेजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्तचु, उपधात, निर्माणके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वछोभियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सामान्यसे दोनों वेदनीयोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? साधिक चार भाग हैं । अबंधक नहीं है । अथवा साताक बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वछोभियोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वछोभियोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? साधिक चार भाग हैं । सर्वछोभियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? साधिक चार भाग हैं । सर्वछोभियों के कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं ? संख्यातवें

ज्जिदिमागो ( ज्ञामागा ) । असादबंधगा सन्वजी० केव० १ संखेज्जिदिभागो । सन्वलोमे केव० १ संखेज्जि भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ संखेजिदिमागो । सन्वलोमे केव०१ संखेज्जिदिमागो। एवं जस०अज्जिस० दोगोदं च। तिण्णिवे० [हस्सादि] दोयुगल० चढुआयु०-चढुगिद-पंचजािद-सन्वसरीर-छसंठा०तिण्णिअंगो० छसंघ० चढुआपु० परघा-५ दुस्सा० आदाउज्जो० दोविहाय० तसथावरादिणवयुगलाणं कोधमंगो। णविर यं हि चढुभागे देस्रणे तं हि चढुभागो सादिरेयो कादन्वो। एवं णाण्चं कोधाद० (१)।

§२२६. अकसाई–केविल ( ल )णा० केवलदंसणा० सादावे० अवगदवेदमंगो । §२२७. मदि० सुद०–धुविगाणं मिच्छत्तं वज्ज एइंदियमंगो । मिच्छत्तं सेसाणं च तिरिक्सोघं ।

§२२⊏. विभंगे–धुविगाणं बंधगा सच्वजी० केव० ? अणंतभागो । अबंधगा णस्थि । मिच्छत्त-परघादुस्सास-बादरपज्जत्त-पत्तेयाणं बंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सच्वविभंगा केव० ? असंखेज्जा भागा । अबंधगा सच्वजी० केव० ? अणंतभागो । सच्वविभंगे केव० ? असंखेज्जदिभागो । दोवेदणीय-तिण्णिवेदणीय (वेद) सच्वयुगलाणं

[ विशेष—यहाँ व्यवंधक सर्वछोभियोंकी संख्या 'संख्यात बहुभाग' उपयुक्त प्रतीत होती है।]

असाताके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वछोभियोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुआग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं । सर्वछोभियोंके कितने भाग हैं । संख्यातवें भाग हैं । यशःकीति, अयशःकीतिं तथा दो गोत्रोंमें इसी प्रकार भंग हैं । तीन वेद, हास्य, रित, अरति, शोक, चार आयु, चार गित, ५ जाित, सर्व शरीर, ६ संस्थान, तीन अंगोपांग, ६ संहनन, ४ आतुपूर्वी, परधात, उच्छवास, आतप, उद्योत, दो विद्यायोगित, त्रस-स्थावरादि ९ युगलका कोधके समान भंग जानना चाहिए । विरोष, जहाँ पर देशोन चार भाग हो, वहाँ इसमें साधिक चार भाग कर छेना चाहिए । यही कोधसे यहाँ विरोषता है ।

\$२२६. श्रकषायी, केबलज्ञानी, केवलदर्शनीमें—साता वेदनीयका श्रपगतवेदके समान संग है। \$२२७. मत्यज्ञान, श्रुताज्ञानमें—मिध्यात्वको छोड़कर शेष ध्रुव प्रकृतियोंका एकेन्द्रियके समान संग है। मिध्यात्व तथा शेष प्रकृतियोंका तिर्यंचोंके ओघवन संग है।

\$२२८. विभंगज्ञानमें—श्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक नहीं हैं । मिध्यात्व, परधात, उच्छ्वास, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वविभंग ज्ञानियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व विभंगज्ञानियोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग है । दो वेदनीय, तीन वेदनीय (वेद ) संपूर्ण युगल प्रकृतियोंके प्रत्येक तथा सामान्यसे देवगतिके श्रोधवत् जानना चाहिए।

[ विशेष-यहां तीन वेदनीयके स्थानमें 'तीन वेद' पाठ संगत प्रतीत होता है।]

पत्तेगेण साधारणेण वि देवीघं । तिण्णिआयु-दोगदि-तिण्णिजादि-वेगुव्वियअंगोवंग-दोआणुपुन्विव सुहुम-अपन्जत्त-साधारण० मणजोगीणं णिरयगदिमंगो । तिरिक्खगदि- एइंदिय-हुं डसंटाण-तिरिक्खाणुपुन्वि-थावर-अथिरादिपंच-णीचागोदाणं च असादमंगो । पंचिंदियजादि-ओरालिय० अंगो० छसंघ० मणुसगदि० मणुसगदि-पाओग्गाणुपु० आदाउज्जो० दोविहाय० दोसर० पत्तेगेण साधारणेण वि सादमंगो । ओरालियसगरस्स ५ बादरमंगो केण कारणेण देवगदि-बंधगाणं असंखेज्जदिभागो ? असंखेज्जवासायुगेसु विभंगणाणिवा(रा)सिस्स असंखेज्जदिभागो विभंगे वट्टदि । तदो असंखेज्जवासायुगादो देवा असंखेज्जगुणा ति ।

§२२९. आभि० सुद० ओधिणा०-पंचणा० छदंस० वारसक० पुरिस० भयदु० पंचिंदि० तेजाक० समचदु० वज्जिरिस० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थिव० तस० १० ४-सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-णिमिण-उच्चागोद-पंचेतराइगाणं बंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । सन्वबंधगा आभि० सुद०-ओधि० केव० १ असंखेज्जा मागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । सन्वआभिणि-सुद०-ओधिणा० केव० १ असंखेज्जिदि-मागो । दोवेदणीयं हस्सरदि-दोयुगलं थिरादि तिण्णियुगलं मणजोगिभंगो । दोआयु-गदिचदुककं आहारदुगं तित्थयरं विभंगणाणं च देवगदिभंगो । मणुसगदि-पंचगं १५

३ आयु, २ गति, तीन जाति, वैक्रियिक अंगोपांग, दो ट्यानुपूर्वी, सूक्त, ट्राप्यांप्तक, साधाराएका मनोयोगियोंके नरकगतिके समान भंग है। तिर्यंचगति, एकेन्द्रिय जाति, ढुंडकसंस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावर, ट्रास्थिरादि पंचक तथा नीच गोत्रका असाताके समान भंग है। पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यगति, मनुष्यगतिप्रायोग्यानुपूर्वी, च्यातप, उद्योत, दो विद्यायोगित तथा दो स्वरका प्रत्येक तथा सामान्यसे भी साताके समान भंग है।

शंका-औदारिक शरीरका बादर भंग किस कारणसे देवगतिके बंधकोंके असंख्यातवें भाग है ?

समाधान-विभंगज्ञानियोंकी राशिका असंख्यातवां भाग असंख्यात वर्षकी ऋायुवालोंमें विभंग ज्ञानमें रहता है, इस कारण असंख्यात वर्षकी ऋायुवालोंसे देव असंख्यात गुणे हैं।

<sup>\$</sup>२२९. आमिनिबोधिक-शृत-अविध्ञानमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कपाय, पुरुष-वेद, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रवृषससंह्वनन, वर्ण ४, अगुरुत्तपु ४, प्रशस्तविहायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, उच्चगोत्र तथा ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । संपूर्ण आभिनिबोधिक-शृत-अविध्ञानियोंके कितने भाग हैं १ असंख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं । संपूर्ण आभिनिबोधिक-शृत-अविध्ञानियोंके कितने भाग हैं १ असंख्यातवें भाग हैं । दो वेदनीय, हास्य-रित, अरित-शोक, स्थिरादि तीन युगलोंका मनोयोगियोंके समान भंग है । दो आयु, ४ गति, आहारकद्विक, तीर्थंकरके विभंगज्ञानियोंके देवगितके समान भंग हैं ।

धुविगाणं भंगो । पत्तेगेण साधारणेण वि गदिधुविगाणं भंगो । एवं दोसरीर-दोअंगो० दोआणु० । एवं ओधिदं० ।

§२३०. मणपज्जव०-मणुसिभंगो । णवरि वेदणीयस्स अवंधगा णात्थि । एवं संजदेषि । वेदणीयस्स अवंधगा अत्थि ।

 ६२३१. सामाइ० छेदो०-पंचणा० चढुदंस० लोभसंजलण-उच्चागोद-पंचंतराइगाणं केवडिओ भागो ? अणंतभागो । अवंधगा णित्थ । सेसं मणवज्जवभंगो ।

§२३२. परिहार०-आहारकाजोगिभंगो ।

§२३३, सुहुमसंप०-पंचणा० चढुदं० साद० जस० उच्चागो० पंचंत० बंधगा सन्यजी० केव० ? अणंतभागो । अवंधगा णत्थि ।

§२२४. यथाक्खाद ०-सादवंधगा सन्वजी ० केव० १ आगंतभागो । सन्वयथाक्खाद ० केव० १ संखेज्जा भागा । अवंधगा सन्वजी ० केव० १ अगंतभागो । सन्वयथाक्खाद ० केव० १ संखेज्जा भागा ( संखेज्जिदिभागो ) । संजदासंजदस्स अणुत्तरभंगो । णविर देवायुतित्थयरं च ओधिभंगो । असंजदा तिरिक्खोधं । तित्थयरं मृलोधं । चक्खुदंस ०

मनुष्यगति ५ के ध्रुव प्रकृतियोंके समान भंग है। प्रत्येक तथा साधारणसे गतिका ध्रुव प्रकृतियोंके समान भंग है। दो शरीर, दो अंगोपांग, दो खानुपूर्वीका भी इसी प्रकार जानना चाहिए। अवधिदर्शन में -उपरोक्त ज्ञानत्रयके समान है।

\$२२०. मनःपर्ययज्ञानमें-मनुष्यनियोंके समान भंग है । विशेष, यहां वेदनीयके ष्रावंधक नहीं हैं । संयतींमें इसी प्रकार है । विशेष, यहाँ भी वेदनीयके अवंधक नहीं हैं ।

§२३१. सामायिक-छेदोपस्थापना संयममें— ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, छोभ-संज्वछन, उचगोत्र तथा ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । शेष प्रकृतियोंका मनःपर्ययज्ञानके समान भंग हैं ।

§२३२. परिहारविशुद्धिसंयममें — त्राहारककाययोगीके समान भंग हैं।

§२३३. सूक्ष्म-सांपराय-संयममें-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, सातावेदनीय, यशःकीर्ति, उञ्चगोत्र, ५ अंतरायके वंघक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक नहीं हैं ।

§२३४. यथाख्यात संयममें —साता वेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व यथाख्यात संयमियोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? चनंतवें भाग हैं । सर्व यथाख्यात संयमियोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं ।

[िशोप—यहाँ सर्वे यथाख्यात संयमियोंमें अवंधकोंकी गणना संख्यातवें भाग ठीक प्रतीत होती है । ]

संयमासंयममें-श्रतुत्तरवासी देवोंके समान भंग जानना चाहिए। विशेष, देवायु और तीर्थं-करप्रकृतिका अवधिज्ञानके समान भंग है। असंयतोंमें-तिर्यंचोंके ओघवत् जानना चाहिए। तीर्थंकरका मुलके ओघवत् भंग जानना चाहिए। तसपज्जत्तभंगो । अचक्खदं० काजोगिभंगो ।

\$२३५. किण्णाए—पंचणा० छदंसणा० वारसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइगाणं वंधगा सन्वजी० केव० १ तिभागो सादिरेयो । अवंधगा णिस्थ । थीणिगिद्धि० ३ मिच्छच० अणंताणु० ४ वंधगा सन्वजी० केव० १ तिभागा सादिरेया । सन्वकिण्णाए केव० १ अणंता भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ ५ अणंतभागो । सन्वकिण्णाए केव० १ अणंतभागो । एवं लोभभंगो पत्तेगेण साधारणेण वि । णविर दुपगदीणं वंधगा सन्वजी० केव० १ तिभागो सादिरेयो । अवंधा (धगा)णित्थ । एवं परियत्तमाणीणं सन्वाणं आयुगाणं अंगोवंग-संघडण-विद्वायगदिसरवज्जाणं पि । एदासि पत्तेगेण साधारणेण वि सादभंगो । एवं णीलकाऊणं । णविर तिभागो देखणो ।

§२३६, तेऊए-पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० १० ४ बादरपञ्जते (१) णिमि० पंचंत० बंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागी । अवंधगा णित्थ । दोआयु आहारदुर्गं० तित्थयरं च ओधिमंगी । बारसकसायाणं थीणिगिद्धि-मंगी । देवगदिचदुक्कं सादमंगी । सेसाणं देवीषं ।

§२३७. पम्माए-पंचणाणावरणीय-छदंसणा० चदुसंजल्लण० भयदु० पंचिदि० तेजा-

चज्जुदर्शनमें---त्रस-पर्याप्तकका भंग है। अचज्जुदर्शनमें-काययोगियोंके समान भंग है।

§२३५. कृष्णलेश्यामें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्वयु, उपघात, निर्माण, ५ श्रंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? साधिक तीन भाग प्रमाण हैं । अवंधक नहीं हैं । स्यानगृद्धित्रिक, मिण्यात्व, अनंतातुवंधी ४ के बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? साधिक त्रिभाग हैं । सर्व कृष्णलेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं । श्रवंकत तथा सामान्यसे लोभकषायके समान भंग जानना चाहिए । विशेष, साता-श्रसातारूप दो प्रकृतियोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? साधिक त्रिभाग हैं । अवंधक नहीं हैं । इस प्रकार परिवर्तमान सर्व आयु, अंगोपांग, संहनन तथा विद्वायोगितिका जानना चाहिए । यहाँ स्वरको छोड़ देना चाहिए । इनका प्रत्येक तथा सामान्यसे सातावेदनीयके समान भंग है । नील तथा कापोतलेश्यामें-ऐसा ही जानना चाहिए । विशेष, यहाँ देशोन त्रिभाग जानना चाहिए ।

§२३६. तेजोलेश्यामें—५ ज्ञानावरण, छह दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय, जुगुप्सा, तेंजस-कार्माण शरीर, वर्ग्य ४, अगुरुल्छ ४, बादर, प्रत्येक, निर्माण, ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। दो आयु, आहारकद्विक, तीर्थंकरेका अवधिज्ञानके समान भंग है। बारह कषायोंका स्त्यानगृद्धिके समान भंग जानना चाहिए। देवगतिचतुष्कका साता वेदनीयके समान भंग है। शेष प्रकृतियोंका देवोंके ओघवत है।

क० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० पंचंत० वंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । अबंधगा णित्थ । श्रीणिगिद्धितियं मिन्छतं वारसक० सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जा भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जा भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जिदभागो । वोधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जिदभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागो । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागो । तिण्णिवेदाणं सन्व० केव० १ अणंतभागो । सन्वपम्माए केव० १ असंखेज्जि भागो । तिण्णिवेदाणं सन्व० केव० १ अणंतभागो । प्राप्ति० छसंघ०-दोआणु० उज्जोव० अप्यसत्थ० द्भग-दुस्सर-अणादे० णीचागो० । प्राप्ति० वेदभंगो देवगदि० वेगुन्वियस० समचदु० वेजन्वि० अंगो० देवाणुपु० पसत्थ० सुगग-सुस्सर-आदेज्ज-उच्चागोदं च । आहारदुगं तित्थयरं देवायुभंगो । साधारणेण वि तिण्णिवेदाणं भंगो तिण्णिगदि-दोसरीर-छसंठा० दोअंगो० तिण्णिआणु० दोविहाय० थ्यादिछयुगठं दोगोदं च । तिण्णिआयु-छसंघ० साधारणेण वि इत्थिभंगो ।

तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघ ४, त्रस ४, निर्माण, ५ अंतरायके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं १ अनंतवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, १२ कषायके बंधक सर्व-जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्वपद्मालेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अबंधक सर्वपद्म लेश्या-वालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। दो वेदनीय, हास्य, रित, अरित, शोक, स्थिरादि तीन युगलोंका तेजोलेश्याके समान भंग है। स्नीवेद, नपुंसकवेदके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वपद्मलेश्यावालों के कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक सर्वपद्मे छश्यावालों के कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुमाग हैं। पुरुषवेदके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं। अनंतवें भाग हैं। सर्व पद्म छेरयावालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? श्चनंतर्वे भाग हैं। अबंधक सर्वपद्म लेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? श्चसंख्यातवें भाग हैं । तीन वेदोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। तीन आय. २ गति. श्रीदारक शरीर, ५ संस्थान, श्रीदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, २ आनुपूर्वी, उद्योत, श्रप्र-शस्तविद्दायोगति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय, नीच गोत्रका नपुंसक वेदके समान भंग है। देवगति. वैक्रियिक शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक अंगोपांग, देवानुपूर्वी, प्रशस्तविहायोगति, सभग, सुस्वर, आदेय, उच्चगोत्रका पुरुष वेदके समान भंग है। आहारकद्विक, तीर्थंकरका देवायके समान भंग है। तीन गति, दो शरीर, ६ संस्थान, दो अंगोपांग, तीन आनुपूर्वी, २ विहायोगित. स्थिरादि छह यगल, दो गोत्रका सामान्यसे वेदत्रयके समान भंग जानना चाहिए। तीन आय, छह संहननका सामान्यसे खीवेदके समान भंग है।

\$२३८, सुक्काए-पंचणा० छदंसणा० चारसक० भयदु० पंचिदि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० पंचत० बंघगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागी । सन्वसुक्काए केव० १ असंखेजा भागा । अबंघगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागी । सन्वसुक्काए केव० १ असंखेजिदिभागी । थीणिगिद्धि० ३ मिन्छत्त-अणंताणुवंधि० ४ तित्थयरं बंघगा केव० १ अणंतामागी (अणंतमागी) । सन्वसुक्काए केव० १ संखेजिदि- ५ भागा (गी) । अबंघगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागी । सन्वसुक्काए केव० १ संखेजित भागा । दोवेदणी० हस्सादिदोयुगलं-थिरादितिण्णियुगलं च मणजोगिभंगो । इत्थि० णवुंस० पंचसंठा० पंचसंघ० अप्पसत्थ० दूभग-दुस्सर-अणादेज-णीचागोदं च थीणियुंस० पंचसंठा० पंचसंव० सुमग-सुस्सर-आदेज-उच्चागोदं असादभंगो । दोजायुदोगिदि-आहारदु० ओधिभंगो । मणुसगदि० ४ बंघगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । सन्वसुक्काए केव० १ असंखेजि मागा । अबंघगा सन्वजी० केव० १ अणंतमागो । सन्वसुक्काए केव० १ असंखेजिदिमागो । एवं पत्तेगेण साधारणेण वि तिण्णिवेद्देगिदि-तिण्णिसरीर-छसंठाण दोअंगो० छसंघ० दोआणुपु० दोविहाय० सुमगादि-तिण्णिसरीर-छसंठाण दोअंगो० अंगो । अद्वपदं तेउ-लेस्सिग-तिरिक्स-मणुसा० णवुंसगवेदं ण वंधंति । पम्माए० सुक्कले० इत्थि-णवुंसकवेदं ण वंधंति । भवसिद्धिया १५

<sup>§</sup>२३८. शुक्त लेश्यामें-- प्रज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुगुष्सा, पंचेन्द्रिय, तैजस-कामीण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, त्रस ४, निर्माण, ५ अंतरायोंके वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व शुक्ल लेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्व शुक्ल लेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, अनंतानुवंधी ४ तथा तीर्थंकरके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। सर्व शुक्ल छेश्यावाठोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व शुक्ल छेश्या वालोंके कितने भाग है ? संख्यात बहभाग हैं । दो वेदनीय, हास्य-रति, अरति-शोक, स्थिरादि तीन युगळका मनोयोगियोंके समान भंग जानना चाहिए। स्त्रीवेद, नपुंसकवेद, ५ संस्थान, ५ संहनन अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय, नीच गोत्रका स्त्यानगृद्धिके समान भंग है। पुरुष वेद, प्रशस्त विहायोगति, सुभग, सुस्वर, ऋादेय तथा उच्चगोत्रका असाताके समान भंग है। दो आयु, दो गति, आहारकद्विकका अवधिज्ञानके समान भंग है। मनुष्य गति ४ के बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। सर्व शुक्छ छेश्यावालोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। सर्वे शुक्छ छेश्यावाळोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं। तीन वेद, २ गति, ३ शरीर, ६ संस्थान, २ अंगोपांग, ६ संहत्तन, २ आनुपूर्वी, दो विहायोगति, सुभगादि तीन युगल, दो गोत्रका सामान्य तथा पृथक्से आभिनिबोधिक ज्ञानके समान भंग है। अर्थ पर यह है कि तेजोलेश्यावाले तिर्यंच तथा मनुष्य नपुंसकवेदका बंध नहीं करते हैं। पद्म तथा शुक्ल छेश्यामें खीवेद तथा

ओघभंगो ।

§२३९. अब्भवसि०-तिण्णिआयु० वेउव्वियछक्क० बंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतमागो । सव्व-अब्भवसिद्धिया केव० ? अणंतभागो । अवंधगा सव्वजी० केव० ? अणंतभागो । सव्वअब्भवसिद्धिया केव० ? अणंतभागो (गा)। तिरिक्खायु ५ सादभंगो । आयुचत्तारि तिरिक्खायुभंगो । धुवबंधगा सव्वजी० केव० ? अणंत-भागो । अवंधगाणित्थ । सेसाणं पगदीणं पत्तेगेण साधारणेण वि पंचिंदियतिरिक्खभंगो ।

§२४०. सम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टीसु -पंचणा० छदंसणा० वारसक० पुरिस० मयदु० पंचिदि० तेजाक० समचदु० वज्जिरिसह० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थिवि० तस० ४ समग-सुस्सर-आदेज-णिमिण-तित्थयर-जन्बागीद-पंचतराङ्गाणं वंधगा सन्वजी० १० केव० १ अणंतभागो । सन्वसम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टि केव० १ अणंतभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० १ अणंतभागो । सन्वसम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टि केव० १ अणंतभागो । सन्वसम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टि - अणंतभागो । सन्वसम्मादिष्टि -खङ्गसम्मादिष्टि - अणंतभागो (गा)। एवं सन्वपगदीणं पचेगेण साधारणेण वि एस भंगो कादन्वो।

नपुंसकवेदका बंध नहीं करते हैं। भव्यसिद्धिकोंमें ओघवत भंग है।

\$२२९. अभव्यसिद्धिकोंमें—३ आयु, बैक्रियिकषट्कके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । सर्व अभव्यसिद्धिकोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं (?)।

[ विशेष-यहाँ अवंधक अभव्योंके 'अनंत बहुभाग' होना उचित प्रतीत होता है।]

तिर्थंचायुका साता वेदनीयके समान भंग है। ४ श्रायुका तिर्यंचायुके समान भंग जानना चाहिए। ध्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। श्रवंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंके समान भंग हैं।

\$२४०. सम्यग्दष्टि-क्षायिकसम्यग्दृष्टियोंमं—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, पुरुषवेद, मय-जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रवृषमसंहनन, वर्ण ४, अगुरुत्तपु ४, प्रशस्त विह्ययोगिति, त्रस ४, सुमग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्थंकर, उच्चगोत्र, ५ अंतरायके वंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । सर्वसम्यग्दृष्टि-क्षायिक सम्यग्दृष्टियोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं (?)।

[ विशेष-व्यवंधक सर्व सम्यग्दष्टि-क्षायिकसम्यग्दष्टियोंके 'अनंत बहुभाग' पाठ उचित प्रतीत होता है।]

सामान्य तथा प्रत्येकसे सर्व प्रकृतियोंका इसी प्रकार भंग है।

९२४१, वेदगसम्मादिष्टि-ध्वविगाणं वंधगा सन्वजी० के० ? अणंतभागो । अवंधगा णत्थि । सेसाणं पत्तेगेण-ओधिभंगो । साधारणेण ध्वविगाणं भंगो कादव्वी ।

§२४२. उवसम०-ओधिमंगो । णवरि विसेसो जाणिद्व्या ।

§२४३. सासणसम्मा०–धुविगाणं बंधगा सव्वजी० केव० १ अणंतभागो । अवंधगा णस्थि । तिण्णि आयु० देवगदि० ४ पत्तेगेण सुक्काए मंगो । सेसाणं पत्तेगेण ५ ओधिमंगो । साधारणेण देवोचं ।

§२४४. सम्मामिन्छा०-धुविगाणं बंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । अबंधगा णित्थ । .दोवेदणीयं हस्सादिदोयुगलं थिरादितिण्णियुगलं देवभंगो । मणुसगदि-पंचगं देवगदि० ४ सुक्काए भंगो । एरोगेण साधारणेण वेदणीयभंगो । मिन्छादिष्टि मदिभंगो । णवरि मिन्छत्त-अबंधगा णित्थ । सिण्णमणजोगिभंगो । असिण्ण-१० धुविगाणं बंधगा सन्वजी० केव० ? अणंता भागा । अबंधगा णित्थ । सेसाणं पगदीणं तिरिक्खोघं ।

§२४५. आहारगे-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४

\$२४१. वेदकसम्यक्त्वीमें-ध्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं। अबंधक नहीं हैं। रोष प्रकृतियोंका प्रत्येकसे अवधिज्ञानके समान भंग है। सामान्यसे ध्रुव प्रकृतियोंका भंग जानना चाहिए।

§२४२. जपशमसम्यक्त्वीमें—श्रवधिज्ञानके समान भंग है। इसमें जो विशेषता है, वह जान छेनी चाहिए।

[ विशेष—जैसे मतुष्यायु तथा देवायुका बंध उपशमसम्यक्त्वमें नहीं होता है। तिर्यंचायु तथा नरकायुका बंध तो सम्यक्त्वी मात्रके नहीं होगा, कारण नरकायुकी बंध-ट्युच्छित्ति मिध्यान्तमें और तिर्यंचायुकी सासादनमें हो जाती है।]

§२४३. सासादनसम्यक्त्वीमें –श्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्व भाग हैं। अवंधक नहीं हैं। नरकायुको छोड़कर रोष ३ आयु, देवगित ४ का पृथक् रूपसे शुक्त छेरयाके समान भंग है। रोष प्रकृतियोंका प्रत्येकसे अवधिक्वानवत् भंग है। सामान्यसे देवोंके खोधवत् है।

§२४४. सम्यक्तिमध्यात्वीमें—भ्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं । अबंधक नहीं हैं । दो वेदनीय, हास्य, रित, अरित, शोक, स्थिरादि तीन युगलक देवगितके समान मंग है । मनुष्यगितिपंचक, देवगित ४ का शुक्रुलेश्योंके समान मंग है । प्रत्येक तथा सामान्यसे वेदनीयके समान मंग है । मिध्यादृष्टिमें-मत्यज्ञानके समान मंग है । विशेष, यहाँ मिध्यात्यके अबंधक नहीं हैं ।

संज्ञीमें-मनोयोगीके समान भंग है । असंज्ञीमें-ध्रुव प्रकृतियोंके बंघक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं । अबंधक नहीं हैं । शेष प्रकृतियोंका तिर्यंचोंके ओघवत् भंग हैं । १२४५. आहारकमें-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, भय-जुगुण्सा- अगु० उप० णिमि० पंचंत० बंधगा सन्वजी० केव० ? असंखेजा भागा । सन्वआहारगेसु केव० ? अणंता भागा । अवंधगा सन्वजी० केव० ? अणंतभागो । सन्वआहारगेसु
केव० ? अणंतभागो । साद-बंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजिदभागो । सन्वआहारगेसु
केव० ? संखेजिदभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ? संखेजित भागा । सन्वआहारगेसु
केव० ? संखेजित भागा । एवं असादं पिडलोमं भाणिदन्वं । दोवेदणीयवंधगा सन्वजी०
केव० ? असंखेजा भागा । अवंधगा णिथ । इत्थि० पुरिस० सादभंगो । णाउंस०
असादभंगो । तिण्णि वेदाणं वंधगा सन्वजी० केव० ? असंखेजा भागा । उविरि
णाणावरणीयभंगो । तिण्णि-आयु-वेउन्वियछक्कं आहारदुगं तित्थयरं वंधगा सन्वजी०
केव० ? अणंतभागो । सन्व-आहार० केव० ? अणंतभागो । अवंधगा सन्वजी० केव० ?
असंखेजा भागा । सन्व० आहार० केव० ? अणंतभागो (गा) । एवं हस्सादीणं पर्नागेण
साधारणेण वेदभंगो कादन्वो सन्व आयु० अंगोवंगं संवडणं आहार-गदि-सरं मोत्तृण ।
(?) एदाणं पि सादभंगो पर्नागेण साधारणेण वि ।

§२४६. अणाहारगेल-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सोलसक० भयद्० तेजाक० तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुखघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। सर्व आहारकों के कितने भाग हैं ? अनंत बहुभाग हैं। अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं ? सर्व आहारकोंके कितने भाग हैं ? अनंतवें भाग हैं। साताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं? संख्यातवें भाग हैं। सर्व श्राहारकोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। अवंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। सर्व आहारकों के कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग है। असाताके विषयमें प्रतिलोम क्रम है। अर्थात् असाताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं। सर्व आहारकोंके कितने भाग हैं ? संख्यात बहुभाग हैं । अबंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। सर्व आहारकोंके कितने भाग हैं ? संख्यातवें भाग हैं। दो वेदनीयके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। अबंधक नहीं हैं। स्त्री, पुरुषवेदमें साता वेदनीयके समान भंग है। नपुंसकवेदमें असाता वेदनीयके समान भंग है। तीन वेदोंके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं। आगेकी प्रकृतियोंमें ज्ञानावरणके समान मंग है। तीन आयु, वैकियिकषट्क, आहारकद्भिक, तीर्थंकरके बंधक सर्वजीवोंके कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । सर्व आहारकों के कितने भाग हैं ? अनंतर्वे भाग हैं । अबंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यात बहुभाग हैं । सर्व आहारकोंके कितने भाग हैं ? अनं-तवं भाग हैं (१)

[ विशेष-यहाँ अवन्धकोंका सर्व आहारकोंके 'अनन्त बहुभाग' पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है । ] हास्यादि प्रकृतियोंका प्रत्येक तथा साधारणसे वेदके समान भंग है। सर्व च्यायु च्यंगोपांग, संहनन, आहारकद्विक, विहायोगित तथा स्वरके विषयमें वेदका पूर्वोक्त वर्णन नहीं छगाना चाहिए। इनका प्रत्येक तथा सामान्यसे साताके समान भंग है।

<sup>§२४६,</sup> अनाहारकोंमें—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कवाय, भय, जुगुप्सा,

वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइगाणं बंधगा सव्वजी० केव० १ असंखेजजिदमागो । सव्व-अणाहारका० केव० १ अणंतमागा । अबंधगा सव्वजी० केव० १ अणंतमागो । सव्वजाणाहार० केव० १ अणंतमागो । सादवंधगा सव्वजी० केव० १ असंखेजिदि-भागो । सव्वजणाहारगाणं केव० १ सखेजिदिभागो । अवंधगा सव्वजी० केव० १ असंखेजिदिभागो । सव्वजणाहारगेसु केव० १ सखेजिदिभागो । असाद-पिडलोमं भाणि- ५ दव्वं । दोण्णं वंधगाणं णाणावरणीयभंगो । देवगदि० ४ तित्थयराणं आहारभंगो । सेसाणि कम्माणि पत्तेगेण साधारणेण य कम्मइगभंगो ।

एवं भागाभागं समत्तं।



तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्तचु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक सर्व जीयोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । सर्व अनाहारकोंके कितने भाग हैं ? असंत्वातवें भाग हैं । अवंधक सर्वजीयोंके कितने भाग हैं ? असंत्वातवें भाग हैं । साताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । साताके बंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । सर्व अनाहारकोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं । असाताका प्रतिलोग कम जानना चाहिए । अर्थात असाताक वंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अवंधक सर्व जीवोंके कितने भाग हैं ? असंख्यातवें भाग हैं । अयंध्यातवें भाग हैं । अयंध्यातवें भाग हैं । अयंधक स्वाचान के समान भंग हैं । योष प्रकृतियोंका प्रत्येक तथा साधारणसे कामीण काययोगीके समान भंग हैं ।

इस प्रकार भागाभाग-प्ररूपणा समाप्त हुई।

## [ परिमाणाणुगम-परूवणा ]

§२४७. परिमाणाणुगमेण दुविहो णिइसो ओवेण आदेसेण य ।

§२४८, तत्थ ओघेण—पंचणाणावरण-णवदंसणावरण-मिच्छत्त सीलसकसाय-मय-दुगंच्छा-तेजाकम्मइग-वण्ण० ४ अगु० ४ आदा-उज्जीव-णिमिण-पंचंतराइगाणं वधगा
५ अवंधगा केविडया ? अणंता । सादवंधगा वंधगा केव० ? अणंता । असादवंधा (धगा)
अवंधगा केव० ? अणंता । दोण्णं वेदणीयाणं वंधा (धगा ) अवंधगा अणंता । एवं
सत्तणोक० पंचजादि-छसंटाणं छसंघ० दोविहाय० तसथावरादि-दसयुगलं दोगोदं
च । तिण्णि-आयु-वेउविवयछक्क-तित्थयरं वंधगा केव० ? असंखेज्जा । अवंधगा
केत्तिया ? अणंता । तिरिक्खायु-दोगदि-ओरालिय० ओरालि० अंगे।० दोआणुपु१० व्वीणं वंधगा अवंधगा केत्तिया ? अणंता । चदुआयु-चदुगदि-दोसरीर-दोअंगो०चदुआणुपुव्वीणं वंधगा अवंधगा केत्तिया ? अणंता । आहारदुगस्स वंधगा केत्तिया ?
संखेज्जा । अवंधगा केत्तिया ? अणंता ।

## [परिमाणानुगम]

§२४७. परिमाणानुगमका श्रोघ और श्रादेशसे दो प्रकार वर्णन करते हैं।

\$२४८. ओषसे-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कषाय, मय, जुगुप्सा, तैजस-कामीण शरीर, वर्ण ४, अगुरुल्यु ४, आतप, ज्योत, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके वंधक और अवंधक कितने हैं ? अनंत हैं । साता वेदनीयके वंधक और अवंधक कितने हैं ? अनंत हैं । असाताके वंधक-श्यवंधक कितने हैं ? श्रनंत हैं । दोनों वेदनीयोंके वंधक-श्रवंधक अनंत हैं । ७ नोकषाय (भय-जुगुप्साको छोड़कर) ५ जाति, ६ संस्थान, ६ संहनन, दो विह्यायोगित, त्रस स्थावरादि-दस युगाल और दो गोत्रके वंधकों-अवंधकोंका भी इसी प्रकार समझना चाहिए।

नरक-देव-मनुष्यायु, वैक्रियिकवट्क तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । अबंधक कितने हैं ? अनंत हैं । तिर्थंचायु, दो गित ( तिर्थंच-मनुष्यगित ), औदारिक शरीर, औदारिक श्रंगोपांग, र आनुपूर्वी ( तिर्थंच-मनुष्यानुपूर्वी ) के बंधक-अबंधक कितने हैं ? अनंत हैं । चार श्रायु, ४ गित, दो शरीर ( श्रौदारिक, वैक्रियिक ), दो अंगोपांग ( श्रौदारिक वैक्रियिक अंगोपांग ), ४ आनुपूर्वीके बंधक-अबंधक कितने हैं ? श्रमंत हैं । आहारकद्विकके बंधक कितने हैं ? संख्यात हैं । अबंधक कितने हैं ? संख्यात हैं । अवंधक कितने हैं ? अनंत हैं ।

[ विश्लोष- आहारकद्विकके बंधक अप्रमत्त संयत होते हैं। उनकी संख्या संख्यात है।]

१ "ओधेग मिन्छाइडी दन्वपमारोण केवडिया ? अंगंता ॥"-षट्खं० द० सू० २ ।

२ "अप्पमत्तरंजदा दव्वपमाणेण केविङ्या ? संखेजजा ॥" घटखं द० स० ८ ।

§२४९. आदेसेण-णिरयेसु-धुविगाणं वंधगा केत्तिया ? असंखेज्जा । अवंधगा णित्य । थीणिगद्धितग-मिच्छत्त-अणंताणुवंधि ४-तिरिक्खायु-उज्जोव-तित्थयराणं वंधगा अवंधगा असंखेज्जा । सादासादवंधगा असंखेज्जा । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा केत्तिया ? असंखेज्जा । अवंधगा णित्य । मणुसायुवंधगा केत्तिया ? संखेज्जा । अवंधगा णित्य । मणुसायुवंधगा केत्तिया ? संखेज्जा । अवंधगा केत्तिया ? असंखेज्जा । सेसाणं पिरयत्तमाणियाणं वेदणीयभंगा कादच्वो । ५ एवं सच्वणेरइगाणं ।

§२५०. तिरिक्खेसु-धुविगाणं वंधगा केत्तिया ? अणंता । अवंधगा णित्थ । थीण-गिद्धितिग-मिच्छत्त-अद्वकसाय-ओरालियसरीराणं वंधगा केत्तिया ? अणंता । अवंधगा असंखेड्जा । सादासादवंधगा-अवंधगा केत्तिया ? अणंता । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा केत्तिया ? अणंता । अवंधगा णित्थ । तिण्णि-आयु० वेउन्वियछक्कं वंधगा केत्तिया ? १० असंखेड्जा । अवंधगा अणंता । एवं वेदणीय-भंगा सव्वाणं परियत्तमाणियाणं । णविर चहुआयु-दो अंगा० छसंघ० परघादुस्सा० दोविद्दा० दोसर० वंधगा अवंधगा केत्तिया ?

\$२४९. आदेशसे—नरकातिमें, धृष' प्रकृतियोंके बंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं। अबंधक नहीं है। स्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, अनंतानुबंधी ४, तियंचायु, उद्योत तथा तीर्थंकरके बंधक अबंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । साता-असाताके बंधक असंख्यात हैं । दोनों वेदनीयके बंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । अवंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । अवंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । शिष परिवर्तमान प्रकृतियोंमें वेदनीयके समान मंग जानना चाहिए। संपूर्ण नारकियोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

\$२५०. तिर्थंचगितमें—श्रुव प्रकृतियोके वंधक कितने हैं ? अनंत हैं । अवंधक नहीं हैं । स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, अनंतातुवंधी ४, अप्रत्याख्यानावरण ४ तथा औदारिक शरीरके वंधक कितने हैं ? अनंत हैं । अवंधक असंख्यात हैं । साता-असाताके वंधक-अवंधक कितने हैं ? अनंत हैं । होनों वेदनीयके वंधक कितने हैं ? अनंत हैं । अवंधक नहीं हैं । तीन आयु ( तिर्यंचायुको छोढ़ कर ), वैक्रियिकषट्क ( देवगित, देवातुपृतीं, नरकगित, नरकातुपृतीं, वैक्रियिक शरीर, वेक्रियिक अंगोपांग ) के वंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । अवंधक अनंत हैं ।

[ विशेष-त्रायुत्रिकमें यदि तिर्यंचायु सम्मिलित की जाती, तो वंधक श्रसंख्यात न होकर अनंत हो जाते, श्रतः आयुत्रिकको तिर्यंचायु विरहित समझना चाहिए।]

इस प्रकार सर्व परिवर्तमान प्रकृतियोंमें वेदनीयके समान भंग समझना चाहिए। विशेष यह है कि चार त्रायु, दो अंगोपांग, ६ संहनन, परघात, उच्छ्वास, दो विहायोगित, दो स्वरके बंधक अबंधक कितने हैं ? अनंत हैं।

<sup>(</sup>१) "वादितिमिच्छकसाया भयतेनगुरुदुगणिमिणवण्णचओ । सत्तेतालघुवाणं चदुघा सेसाणयं च दुघा ॥''-मो)० क० गा० १२४।

<sup>(</sup>२) ''णिरवगईए णेरइएसु मिच्छाइट्टी दव्यपमाणेण केवडिया ? असंखेज्जा।"-घट्खं० द० स्०१५।

अणंता । एवं पंचिदिय-तिरिक्ख॰ ३ । णवरि असंखेडजं कादव्वं ।

§२५१. पंचिदिय-तिरिक्ख-अपक्षत्तेसु-ध्विनाणं बंधगा असंखेका । अबंधगा णित्थ । सेसाणं पंचिदिय-तिरिक्खमंगो । एवं सन्वविगिलिदिय-सन्वपुढवि० आउ० तेउ० वाउ० बादरवणप्पदिपत्तेय-एइंदिय-वणप्पदि-णियोदाणं एवं चेव । णवरि अणंतं ५ कादन्वं । णवरि मणुसायुवंधगा अवंधगा असंखेका ।

§२५२, मणुसेसु-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सीलसक० सयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतरा० बंधगा असंखेजा। अबंधगा संखेजा। सादासाद-बंधगा असंखेजा। अवंधगा असंखेजा। तोण्णं पगदीणं बंधगा असंखेज्जा। अबंधगा संखेजा। एवं परियत्तमाणियाणं सच्वाणं। णविर दोआयु वेउन्वियळक्क०। आहारदुग-तित्थयराणं १० बंधगा संखेज्जा। अबंधगा असंखेजा। साधारणेण वेदणीयभंगो। छसंघ० दोविहा० दोसराणं बंधगा अबंधगा पत्तेगेण साधारणेण वि असखेजा। परवादुस्सास-आदा-उज्जोवाणं बंधगा अबंधगा असंखेजा। मणुसपजत्त-मणुसिणीसु सन्वे भंगा संखेजा।

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय पर्याप्तक तिर्यंच तथा योनिमन् तिर्यंचोंमें इसी प्रकार समझना चाहिए। इतना विशेष है कि यहाँ अनंतके स्थानमें 'असंस्थात' को प्रहृण करना चाहिए।

\$२५१. पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-छब्ध्यपर्याप्तकों में —ध्रुव प्रकृतियों के बंधक असंख्यात हैं। अबंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियों में पंचेन्द्रिय-तिर्यंचों के समान भंग समझना चाहिए। संपूर्ण विकलेन्द्रिय, संपूर्ण पृथ्वीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक, वागुकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक, एकेन्द्रिय, वनस्पति निगोदमें भी इसी प्रकार है। विशेष यह है कि असंख्यातके स्थानमें यहाँ 'अनंत' कहना चाहिए। विशेष, मनुष्यायुके बंधक, व्यवंधक असंख्यात हैं।

[ विशेष-यह कथन सामान्यकी अपेक्षा है। तेजकाय, वायुकायमें मनुष्यायुके बंधाभावका विशेष नियम यहाँ भी लग्र रहेगा। ]

\$२५२. मनुष्योंमें ने च्यानावरण, ९ दर्शनावरण, मिण्याल, सोलह कवाय, भय-जुगुप्सा, तेंजस-कार्माण धरीर, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके बंधक असंख्यात, अवंधक संख्यात हैं। साता असाताके बंधक अवंधक असंख्यात हैं। दोनों प्रकृतियोंके बंधक असंख्यात हैं। अवंधक संख्यात हैं। अवंधक संख्यात हैं। वा वैकि-चिकवट्क, दो आयुके विषयमें विरोप है। आहारकद्भिक तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक संख्यात हैं। अवंधक असंख्यात हैं। सामान्यकी अपेक्षा वेदनीयके समान भंग है। ६ संहनन, दो विहा-चोगति, २ स्वरोंके बंधक अवंधक अत्येक तथा सामान्यसे असंख्यात हैं। परधात, उच्छ्वास, आतप, उचोतके बंधक, अवंधक असंख्यात हैं।

मनुष्यपर्याप्तक, मनुष्यनियोंमें —संपूर्ण भंग संख्यात है।

<sup>(</sup>१) ''मणुसगईए मणुस्सेम् मिन्छादिद्वी दव्यपमाणेण केविडया ! असंखेळा ।''-षट्खं० द० सू० ४०। ''मणुसिणीसु मिन्छादिद्वी दव्यपमाणेण केविडया ! कोडाकोडीए हेट्टरो छण्डं वय्गाणमुनिर सत्त्व्यं वय्गाणं हेट्टरो । मणुसिणीसु सासणसम्माइट्विपहुडि याव अजोगिकेविछित्त दब्यपमाणेण केविडया ! संखेळा ।'' -षट्खं० द० सू० ४८-४९ ।

§२५३, देवेसु णिरयोघं । णवरि मवणवासि याव सोधम्मीसाणा ति । एइंदि० पंचिदि० [ ओरालि० ] ओरालि० अंगो० छसंघ० आदा-उज्जोव-दोविद्दाय० तस-थावर-दोसराणं बंधगा अवंधगा असंखेजा । सेसाणं णिरयमंगो । सन्वट्ठे सन्वभंगा संखेजा ।

§२५४, पंचिदि०-तस० २-पंचणा० छदंसणा० अट्ठकसाय० भयदु० तेजाक० ५ वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचतराइगाणं वंघगा केत्तिया ? असंखेज्जा । अवंघगा केत्तिया ? संखेज्जा । थीणिगिद्धितिय-मिच्छत्त-अट्ठकसायाणं वंघगा अवंघगा केत्तिया ? असंखेज्जा । एवं परघादुस्सास-आदाउज्जोव-तित्थयराणं । सादासाद-वंघगा अवंघगा केत्तिया ? असंखेज्जा । दोण्णं वेदणीयाणं वंघगा केत्तिया ? असंखेज्जा । अवंघगा संखेज्जा । एवं सेसाणं पगदीणं पत्तेगेण साधारणेण वि वेदणीयमंगो । णवरि चदुआयु १०

[ विशेष-यहाँ लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्योंका वर्णन नहीं हुआ है, अतः प्रतीत होता है कि उस विषयमें पंचेन्द्रियलब्ध्यपर्याप्तक तियाँचोंके समान भंग होंगे।]

§२५३. देवगतिमें—नारिकयोंके त्रोघवत् जानना चाहिए। भवनवासियोंसे लेकर सौधर्म ईशान स्वगंतक विशेष जानना चाहिए। एकेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय जाति, [औदारिक शरीर], औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, आतप, उद्योत, दो विहायोगित, त्रस, स्थावर तथा दो स्वरके वंधक अवंधक असंख्यात हैं। शेष प्रकृतियोंमें नारिकयोंके समान मंग है । सर्वार्थसिद्धिमें सम्पूर्ण मंग संख्यात है।

§२५४. पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रियपर्याप्तक, त्रस, त्रसपर्याप्तकोंमें— ५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय त्राथांन प्रत्याख्यानावरण तथा संञ्वलन, भय, जुगुप्सा, तैंजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुख्लु, उपचात, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके बंधक कितने हैं ? त्रसंख्यात हैं। अबंधक कितने हैं ? संख्यात हैं। स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, आठ कषायके बंधक त्रवंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं। इसी प्रकार परचात, उच्ल्ल्यास, त्रातप, उद्योत तथा तीर्थंकरमें भी है। साता-असाताके बंधक अवंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं। वोनों वेदनीयके बंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं। अवंधक संख्यात हैं।

[ विशेष-अयोगकेवळी गुण्स्थानमें वेदनीययुगळके अवंधककी अपेत्रा 'संख्यात' प्रमाण कहा है । ]

शेष प्रकृतियोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे वेदनीयके समान पूर्ववत् भंग जानना चाहिए।

<sup>(</sup> १ ) "भवणवासियदेवेसु मिन्छाइद्वी दन्त्रपमाणेण केविडया ? असंखेजा ।" -षट्खं० द० सू० ५७ ।

<sup>(</sup>२) "सन्बहिसिद्धिविमाणवासियदेवा दव्यपमाणेण केविडिया ? संखेज्जा ।" -षट्खं० द० सू० ७३।

<sup>(</sup>३) "पंचिंदिय-पंचिंदियप्जत्तएसु मिन्छादिही दव्यपमाणेण केशडिया है असंखेजा।" -षट्खं० द० स्०८०। "तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तएसु मिन्छादिही दव्यपमाणेण केशडिया है असंखेबना।" -षट्खं० द० स्०९८।

दो अंगो० छसंघ० दोविहाय० दोसराणं पत्तेगेण साधारणेण वि बंधगा अबंधगा केत्तिया ? असंखेज्जा । आहारदुगं मणुसोघं ।

§२५५. एवं पंचमण० पंचवचि० चक्खुदंस० .सण्णिति । णगरि दोवेदणीएसु अवंधगा णित्थ ।

§२५७, एवं ओरालियकायजोगि-अचक्खुदंसणी-आहारगति ।

§२५८, ओरालियमिस्सका०-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त-सोलसक० भयदु०

विशेष, ४ आयु, दो अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित, २ स्वरके प्रत्येक तथा साधारणसे बंधक अबंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । आहारकद्विकके मनुष्योंके श्रोघवत् हैं अर्थात् बंधक संख्यात, अवंधक श्रसंख्यात हैं ।

§२५५. पाँच मन, ५ वचनयोग, चज्जुदर्शन स्त्रीर संज्ञीपर्यन्त इसी प्रकार है। विशेष, यहाँ दो वेदनीयोंमें अबंधक नहीं होते हैं।

[ विशेष-वेदनीय युगलके अवंधक अयोगकेवली होते हैं, वहाँ इन मार्गणाओंका अभाव है।]
§२५६. काययोगियोंमं—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय, (प्रत्याख्यानावरण, संज्वलन)
भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलचु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके वंधक अनंत
हैं। अवंधक संख्यात हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, ८ कषाय ( अनंतातुवंधी तथा अप्रत्याख्यानावरण) तथा औदारिक शरीरके वंधक अनंत हैं। अवंधक असंख्यात हैं। साता असाताके
बंधक और अवंधक अनंत हैं। दोनों वेदनीयोंके वंधक अनंत हैं। अवंधक नहीं हैं।

[ विशेष-साता और असाता प्रतिपक्षी प्रकृतियाँ हैं । अतः एकके बंधमें दूसरीका अबंध होगा इससे प्रथक् २ के अबंधक भी अनंत बताये गये हैं । उभयके यहाँ अबंधक नहीं होते हैं । ]

तीन आयु, वैक्रियिकषट्क, आहारकद्विक तथा तीर्थंकरके बंधक द्राबंधक ओघवत् जानने चाहिए। अथीत् बंधक असंख्यात हैं, आहारकद्विकके बंधक संख्यात हैं, किन्तु अबंधक अनंत हैं। रोष प्रकृतियोंके प्रत्येकसे बंधक अबंधक अनंत हैं। सामान्यसे बंधक अनंत हैं, अबंधक संख्यात हैं। चार आयु, दो अंगोपांग, छह संहनन, परघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, दो विहायोगित, दो स्वरके बंधक अवंधक अनंत हैं।

§२५७. श्रौदारिक काययोगी, श्रवज्जदर्शनी तथा आहारक पर्यन्त इसी प्रकार है। §२५८. श्रौदारिकमिश्र काययोगियोंमें—4 ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिश्यात्व, १६ कषाय. ओरालिय॰ तेजाक॰ वण्ण॰ ४ तित्थयराणं (१) [ पंचंतराइगाणं ] बंधगा अणंता । अबंधगा संखेज्जा । णवरि मिच्छत्त-अबंधगा असंखेज्जा । देवगदि० ४ तित्थय॰ बंधगा संखेज्जा । अबंधगा अणंता । सेसं ओरालिय-काजोगिभंगो ।

६२५९. एवं कम्मइगे । णवरि थीणगिद्धि ३ मिच्छत्त-अर्णताणु० ४ अवंघगा असंखेजा ।

§२६० वेउव्वियकाजोगि-वेउव्वियमिस्स० देवोघं । णवरि वेउव्वियमिस्स० तित्थय० वंघमा संखेज्जा, अवंघगा असंखेज्जा । आहार० आहारमिस्स० मणुसमंगो ।

§२६१. एवं मणपञ्जव ० संजद-सामाइय ० छेदो ०परिहार ०सुहुमसंप ० यथाक्खाद ०।

§२६२. इत्थिवेदेसु-पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० पंचंतरा० बंधगा असंखेजा। अबंधगा णित्थि। सेसं पंचिंदियमंगो। णवरि दोवेदणीय-जस० अजस० दोगोदाणं १०

भय, जुगुप्सा, श्रौदारिक-तेजस-कार्माणशरीर, वर्ण ४ तथा तीर्थंकर (?) के बंधक श्रनंत, अबंधक संख्यात हैं ।

[ विज्ञोष—यहाँ मूलमें आगत 'तित्थयराएं' पाठके स्थानमें '५ अंतराय'का पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है। कारण इसके बाद ही देवगति ४ के साथ तीर्थंकर प्रकृतिका पृथक् रूपसे वर्णन किया गया है। वहाँ तीर्थंकरके बंधक संख्यात कहे हैं।]

इतना विशेष है कि मिध्यात्वके अबंधक असंख्यात हैं। देवगति ४ (देवगति, देवानुपूर्वी वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांग) तथा तीर्थं करप्रकृतिके बंधक संख्यात हैं। अबंधक अनंत हैं। शेष प्रकृतियोंका औदारिक काययोगीके समान भंग है।

§२५९. कार्माण काययोगियोंमें इसी प्रकार हैं। इतना विशेष है कि स्त्यानगृद्धि ३, मिध्यात्व, श्रानंतानुबंधी ४ के अबंधक असंख्यात हैं।

§२६०. वैक्रियिक काययोगी तथा वैक्रियिकमिश्र काययोगियोंमें—देवोंके ओघवत् भंग जानना चाहिए। विशेष, वैक्रियिकमिश्र काययोगियोंमें तीर्थंकरके बंधक संख्यात, अबंधक असंख्यात हैं।

<sup>२</sup>आहारक, आहारकमिश्र काययोगमें-मनुष्यके समान भंग जानना चाहिए।

§२६१. मनःपर्ययज्ञान, संयत, सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूर्त्मसांपराय, यथाख्यातसंयतमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

§२६२. स्त्रीवेदमें— ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन श्रौर ५ अंतरायके बंधक श्रमंख्यात हैं, अबंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियोंका पंचेन्द्रियके समान वर्णन है। विशेष, दो वेदनीय यशःकीर्ति, श्रयशःकीर्ति, दो गोत्रोंके बंधक असंख्यात हैं, श्रवंधक नहीं हैं। तीर्थंकर कर्मके बंधक

<sup>(</sup>१) "ओराल्यिमिस्सकायजोगीसु असंजदसम्माइट्टी-सजोगिकेवली दव्यपमाणेण केवडिया ? संखेजा।" -षट्खं० द० सू०-११२-१४।

<sup>(</sup>२) "भाहारकायजोगीसु पमत्तसंजदा दन्वपमाणेण केवडिया ? चहुवणं। आहारिमस्तकायजोगीसु पमत्तसंदा दन्वपमाणेण केवडिया ? संखेन्जा ।" —षट्खं० द० स० ११९—२०।

बंधगा असंखेउजा । अबंधगा णत्थि । तित्थयरकम्मस्स बंधगा संखेजजा, अबंधगा असंखेज्जा । एवं पुरिसवेदे । णवरि तित्थयरस्स बंधगा अबंधगा असंखेजजा ।

§२६३. णबुंस०-पंचणा० चदुदंस० पंचंतराइगाणं० अर्णता । अवंधगा णत्थि । सेसं काजोगिभंगो । णवरि जस-अज्जस० दोगोदाणं अवंधगा णत्थि ।

§२६४. एवं कोधादि० ४ । णवरि अप्पप्पणो धुविगाणं णादव्वाओ ।

§२६५. मदि० सुद०-धुविगाणं वंधगा अणंता । अवंधगा णितथ । मिच्छत्तस्स वंधगा अणंता । अवंधगा असंखेज्जा । सेसं तिरिक्खोधं । एवं अन्म० सिद्धि० मिच्छा-दि० असण्णि त्ति । णवरि मिच्छत्तस्स अवंधगा णित्थ ।

१२६६. अवगदवेदेसु-पंचणा० चढुदंस० चढुसंज० साद० जस० उच्चागोद० १० पंचंतराइगाणं बंधगा संखेज्जा, अबंधगा अणंता ।

§२६७. अकसाइ-सादवंघगा संखेज्जा, अवंघगा अणंता ।

§२६⊏. केवलणा० केवलदंस० विभंग० पंचिंदिय-तिरिक्ख-भंगो ! णवरि किंचि विसेसो जाणिदच्वो ।

§२६९. आमिणि० सुद० ओधि०-पंचणा० छदंस० अट्ठकसाय-पुरिस० मयदु०

संख्यात हैं, अबंधक असंख्यात हैं। पुरुषवेदमें इसी प्रकार है। विशेष, तीर्थंकरके बंधक अबंधक असंख्यात हैं।

§२६३. नपुंसकवेदमें— ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अंतरायके बंधक अनंत हैं, अबंधक नहीं हैं। रोष प्रकृतियों में काययोगीके समान भंग है। विशेष यह है कि यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति तथा दो गोत्रों के अबंधक नहीं हैं।

§२६४. कोधादि ४ में इसी प्रकार है। विशेष, अपनी ध्रुव प्रकृतियोंकी विशेषताको यहाँ जान लेना चाहिए।

§२६५. मत्यज्ञान, श्रुताज्ञानमें—ध्रुवप्रकृतियोंके बंधक अनंत हैं, अबंधक नहीं हैं। मिध्यात्वके बंधक अनंत हैं। अबंधक असंख्यात हैं।

[ विशेष-अवंधक सासादन सम्यक्त्वी जीवोंकी अपेक्षा यह गणना की गयी है।]

शेष प्रकृतियोंका तिर्यंचोंके ओघवत् भंग जानना चाहिए।

अभन्यसिद्धिक, मिध्यादृष्टि, असंज्ञी पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ मिध्यात्वके अवंधक नहीं हैं।

§२६६. अपगतवेदमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्यलन, साता वेदनीय, यशःकीर्ति, उचगोत्र, ५ अंतरायोंके बंधक संख्यात हैं। अवंधक अनंत हैं।

§२६७. अकषाय जीवोंसें—साताके बंधक संख्यात हैं, अबंधक अनंत हैं।

९२६८ केवलज्ञान, केवलदर्शन, विभंगाविधिमें—पंचेन्द्रिय तिर्थवोंका भंग है । इसमें जो किंचित् विशेषता है, उसे जान लेना चाहिए ।

§२६९. आभिनिबोधिक, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञानमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय,

पर्चिदि० तेजाक० समचदु० वण्ण० ४ अगुरु० ४ पसत्थ० तस० ४ सुभग० सुस्सरआदेज्ज० णिमि० उच्चा० पंचंत० वंधगा केत्तिया ? असंखेज्जा । अवंधगा संखेज्जा ।
सादासादवंधगा अवंधगा असंखेज्जा । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा असंखेज्जा, अवंधगा
णात्थि । चदुणोकसायाणं वंधगा अवंधगा असंखेज्जा । दोण्णं गुगलाणं वंधगा असंखेज्जा । अवंधगा संखेज्जा । एवं दोगदि-दोसगीर-दोअंगोवंग-दोआणुपुन्ति० धिरादि- ५
तिण्णियुगलाणं । मणुसायु-आहारदुगं वंधगा संखेज्जा, अवंधगा असंखेज्जा । अपच्चक्खाणावरण० ४ देवायु० वज्जिरसभ० तित्थयराणं वंधगा अवंधगा असंखेज्जा ।

§२७०. एवं ओधिदं० उनसम० । णनिर उनसम० तित्थयराणं बंधगा संखेज्जा, अबंधगा असंखेज्जा ।

§२७१. संजदासंजद-तित्थयराणं बंधगा संखेज्जा, अबंधगा असंखेज्जा । सेसं १० बंधा० आयु दो प० असंखेज्जा (?)।

§२७२. असंजदेसु-धुविनाणं बंधना अणंता, अबंधना णत्थि । थीणगिद्धितियं

पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय जाति, तैजस-कार्माण, समचतुरस्र संस्थान, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, प्रशस्तविद्वायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, व्यादेय, निर्माण, उच्चगोत्र तथा ४ अंतरायोंके बंधक कितने हैं ? असंख्यात हैं । व्यावधक संख्यात हैं । साता तथा व्यसाताके बंधक असंख्यात हैं । दोनों वेदनीयोंके बंधक असंख्यात हैं । अबंधक नहीं हैं । चार नोकघायों ( हास्य-रित, अरित-शोक ) के बंधक असंख्यात हैं । इन दोनों युगलोंके बंधक असंख्यात हैं । अबंधक संख्यात हैं । इस प्रकार दो गित, २ शरीर, २ अंगोपांग, २ आतुपूर्वी तथा स्थिरादि तीन युगलोंमें जानना चाहिए । मतुष्यायु तथा आहारकद्विकके बंधक संख्यात, अबंधक असंख्यात हैं । अप्रत्याख्यानावरण ४, देवायु, वज्रवृषभसंहनन तथा तीर्थकर प्रकृतिके बंधक अबंधक असंख्यात हैं ।

§२७०. अवधिदर्शन स्प्रौर उपशम सम्यक्त्वमें इसी प्रकार जानना चाहिए । विशेष, उपशम सम्यक्त्वमें तीर्थंकरके बंधक संख्यात अवंधक असंख्यात हैं।

[ विशेषार्थ—कुछ त्राचार्योंका मत है कि प्रथमोपशम सम्यक्त्वका काल अल्प होनेसे उसमें तीर्थंकर प्रकृतिका बंध नहीं होता है, किन्तु द्वितीयोपशममें तीर्थंकर प्रकृतिके बंधके विषयमें मतभेद नहीं है। 3

§२७१. संयतासंयतोंमें—तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक संख्यात हैं, अबंधक असंख्यात हैं।

[ विशेष-'सेसं बंधा० आयु दो प० असंखेजा'—इस पंक्तिका स्पष्ट भाव समझमें नहीं आया, अतः नहीं छिखा।]

§२७२. असंयतोंमें—ध्रुव प्रकृतियोंके बंधक अनंत हैं। अबंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक,

<sup>(</sup>१) "पढमुवसिये सम्मे सेसतिये अविरदादिचत्तारि । तित्थयरवंधपारंभया गरा केविछ्डुगते ॥" -गो० क० गा० ९३।

मिच्छत्तं अर्णताणुवं० ४ ओरालियसरीरं बंधगा अर्णता । अवंधगा संखेळा । तित्थयरं बंधगा असंखेळा, अवंधगा अर्णता । सेसं तिरिक्खोषं ।

§२७३. एवं किण्ण-णील-काऊणं। णवरि किण्ण० णील० तित्थयराणं बंधगा संखेजा, अबंधगा अर्णता।

§२७४. तेऊए-मणुसायु-आहारदुगं वंधगा संखेजा, अवंधगा असंखेजा। पच्च-क्खाणावरणीय० ४ अवंधगा संखेजा। सेसाणं असंखेजा। एवं पम्माए। णवरि किंचि विसेसो जाणिदव्वो।

§२७५. सुक्काए-मणजोगिमंगो । णवरि दोआयु-आहारदुगं वंघगा संखेजा, अवंधगा असंखेजा ।

मिध्यात्व, अनंतातुवंधी ४, श्रौदारिक शरीरके बंधक अनंत हैं, श्रवंधक संख्यात हैं। तीर्थंकरके बंधक असंख्यात हैं, श्रवंधक अनंत हैं। शेष प्रकृतियोंमें तिर्यंचोंके ओषवत् जानना चाहिए।

§२७३. कृष्ण, नील, कापोत लेश्यामें इसी प्रकार है। विशेष कृष्ण, नील लेश्यामें तीर्थंकरके बंधक संख्यात तथा अवंधक अनंत हैं।

ु२७४. तेजोलेश्यामें—°मनुष्यायु, आहारकद्विकके बंधक संख्यात, अबंधक असंख्यात हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक संख्यात हैं।

शेष प्रकृतियोंके बंधक अबंधक असंख्यात हैं।

पद्मलेश्यामें - इसी प्रकार है। इसमें जो कुछ विशेषता है उसे जान लेना चाहिए।

[ विशोष - इस छेश्यामें तेजोछेश्याकी अपेक्षा एकेन्द्रिय, स्थावर तथा आतपका बंध नहीं होता है।]

§२७५. शुक्कलेश्यामें—मनोयोगीके समान भंग है। विशेष, दो श्रायु, श्राहारकद्विकके बंधक संख्यात अबंधक असंख्यात हैं।

§२७६. भव्यसिद्धिकोंमें—काययोगीके समान भंग है । विशेष, यहाँ वेदनीयके छाबंधक संख्यात हैं।

[ विशेष-भन्यजीवोंमें अयोगकेवली गुणस्थान भी पाया जाता है, इस अपेक्षा वेदनीयके अवंधक यहाँ कहे गये हैं । ]

सम्पग्दष्टियों में — ध्रुवप्रकृतियों के बंधक असंख्यात हैं। अबंधक अनंत हैं। शेष प्रकृतियों-का ध्रुव प्रकृतिवत् मंग है। प्रत्येक तथा सामान्यसे मनुष्यायु तथा आहारकद्विकके बंधक संख्यात हैं।

<sup>(</sup>१) "मिन्छस्तंतिमणवयं वारं णहि तेउपम्मेसु ।" —गो० क० गा० १२० ।

णवरि देवायुवंधगा संखेजा, अवंधगा अणंता।

§२७७. वेदग०-धुनिगाणं वंधगा असंखेजा । अवंधगा णित्य । सेसं पर्नेगेण ओधिमंगी । साधारणेण अवंधगा णित्य । आयुनजरिसहाणं ओधिमंगी ।

§२७८. सासणे-मणुसायुर्वधगा संखेजा । सेसमंगा असंखेजा ।

§२७९. सम्मामिच्छे-सन्वमंगा असंखेजा।

§२८०. अणाहारगेसु-पंचणा० णवदंस० मिच्छच-सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० ४ आदाउज्जो० णिमि० पंचंतराइगाणं वंधगा अवंधगा अणंता। सादासादवंधगा अवंधगा अणंता। एवं सेसाणं पि। णवरि देवगदिपंचगं बंधगा संखेजा, अवंधगा अणंता।

#### एवं परिमाणं समर्गं

80

- Alexander

क्षायिक सम्यक्तिवरोंमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, देवायुके बंघक संख्यात, अवंधक अनंत हैं।

§२७७. वेदकसम्यक्त्वमें—ध्रुव प्रकृतियोंके बंधक असंस्थात हैं, अबंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियोंका प्रत्येक रूपसे अवधिज्ञानके समान भंग है। सामान्यसे अवंधक नहीं हैं। आयु तथा वज्जवृषभसंहननका अवधिज्ञानके समान भंग ज्ञानना चाहिए।

§२७८. सासादनमें—मनुष्यायुके बंधक संख्यात हैं। शेष प्रकृतियोंके भंग असंख्यात हैं।

§२७९. सम्यग्मिध्यादृष्टियोंमें—सर्व भंग ख्रसंख्यात जानना चाहिए।

§२८०. अनाहारकोंमें— ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कथाय, भय, जुगुरसा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, आतप, उद्योत, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके बंधक अबंधक अनंत हैं। साता-असाताके बंधक-अबंधक अनंत हैं। इसी प्रकार शेष प्रकृतियोंमें भी जानना चाहिए। विशेष यह है कि देवगति ५ के बंधक संख्यात हैं, अबंधक अनंत हैं।

इस प्रकार परिमाणानुगम समाप्त हुआ।

# [ स्तेताणुगम-परूवणा ]

§२८१. खेताणुगमेण दुविहो णिदेसो ओघेण आदेसेण य।

§२ = २. तत्थ ओघेण पंचणा०णवदंस०भिच्छत्त-सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचाराइगाणं वंघा (वंधगा) केविडिखेत्ते १ सन्वलीगे। अवंधगा केविडिखेत्ते १ लोगस्स असंखेन्जदिमागे, असंखेन्जेसु वा मागेसु वा ५ सन्वलीगे वा । सादासाद-वंधगा अवंधगा केविडिखेत्ते १ सन्वलीगे । दोण्णं वेदणीयाणं वंधगा केविडिखेत्ते १ सन्वलीगे । अवंधगा केविडिखेते १ लीगस्स असंखेज्जदिमागे। एवं सेसाणं पत्तेगेण वेदणीय-संगो । साधारणेण ध्रविगाणं मंगो । णविरि तिण्णि-आयु-वेऽन्वियळकक-आहारदुगं तित्थयरं वंधगा केविडिखेत्ते १ लीगस्स

### [ चेत्रानुगम ]

§२८१. [ वस्तुकी वर्तमान निवास-भूमि क्षेत्र है। उसका समीचीन वोध क्षेत्रानुगम है। ] क्षेत्रानुगमका ओघ तथा त्राहेशसे दो प्रकारसे निर्देश करते हैं।

§२८२. ओघसे—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, भिध्यात्य, १६ कषाय, भय, जुगुष्ता, तैजस-कामीया, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अन्तरायोंके बंधक जीव कितने क्षेत्रमें हैं ? सर्व छोकमें। अवंधक कितने क्षेत्रमें हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें अथवा असंख्यात भागोंमें वा सर्वछोकमें रहते हैं।

[ विशेषार्थ—ज्ञानावरणादिके अबंधक उपशांतकषायादि गुणस्थानवर्ती जीवोंका क्षेत्र छोकका असंख्यातवां भाग है। सयोगी जिनके प्रतर-समुद्धातकी अपेचा लोकके असंख्यात बहुभाग हैं। लोकपूरण समुद्धातकी अपेक्षा सर्वछोक क्षेत्र कहा है।]

साता-असाताके बंधक अबंधक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्व छोकमें रहते हैं । दोनों वैदनीयके बंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्वलोकमें । अवंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ।

[ विशोष-दोनोंके अवंधक अयोगी जिन हैं। उनकी अपेचा छोकका असंख्यातवाँ भाग कहा है।]

इसी प्रकार शेष प्रकृतियोंका पृथक् पृथक् रूपसे वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए। सामान्य रूपसे शेष प्रकृतियोंका धृव प्रकृतिवत् भंग जानना चाहिए। विशेष, ३ आयु, वैक्रियिक-षट्क, आहारकद्विक तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं। अबंधक सर्वेलोकमें रहते हैं।

<sup>(</sup>१) निर्धातसंख्यस्य निवासविप्रतिपत्तेः क्षेत्राभिधानम्।''-त० रा० प्र० ३०। "एदेषु खेतेषु केष खेत्रेण पगदं ? णोआगमदो दब्बलेत्तेण पगदं। णो आगमदो दब्बलेत्तं गाम कि ? आगासं, गगणं, देवपयं, गोज्झगाचरिदं अनगाहणळक्लणं आवेयं वियापगमाधारो भूमित्ति एवहो अधा दब्बाणि द्विदाणि, तधाव-बोधो अणुगमो। खेत्तस्य अणुगमो खेत्राणुगमो।''न्ध० टी० खे० सू० ८।९।

असंखेज्जदिभागे । अवंधगा सन्यलोगे । चढु-आयु-दो-अंगोवंग-छसंघडण-दोविहायगदि-दोसराणं बंधगा अवधगा केवडिखेचे ? सन्यलोगे । एवं परघादुस्साण ।

§२८३. एवं काजोगि-कम्मइग० भवसिद्धिया-अणाहारगाण । णवरि कम्मइगस्स यं हि केवलिभंगो तं हि लोगस्स असंखेज्जेसु वा भागेसु सव्यलोगे वा । एवं ओरालिय-सरीर-ओरालियमिस्स-अचक्सुदंशण-आहारग ति । णवरि केवलिभंगो णरिय ।

§२८४. आदेसेण पेरइएसु—सन्धे भंगा लोगस्स असंखेआदिभागे। एवं सन्धेणरइएसु, सन्ध्यंचिदिय-तिरिक्ख-मणुस-अवज्ञत-सन्धदेव-सन्ध्यिवगिलिदिय-तस-अपज्ञत्त-दादरपुढवि० आउ० तेउ० बादरवणप्कदि-पत्तेय० पज्जता-पंचमण० पंचवचि० [ वेउन्धिय ] वेउन्धि-यमिस्स० आहार० आहारमिस्स० इत्थि० पुरिस० विभंग० आमिणि० सुद० ओधि० मणपज्जव० सामाह्य० छेदोव० परिहार० सुहुमसंप० संजदासंज० चक्खुदं० ओधिदंसण- १० तेउलेस्सा-पम्मलेस्सा-वेदगसम्मा० उवसमसम्मा० सासण० सम्मामिच्छाइहि सण्णि ति ।

§२८५, तिरिक्खेसु-धुविगाणं वंधगा केवडिखेत्ते ? सव्वलोगे । अवंधगा

इसी प्रकार परघात तथा उच्छ्वास प्रकृतिमें भी लगा लेना चाहिए।

\$२८३. इसी प्रकार काययोगी, कार्माण काययोगी, भञ्यसिद्धिकों तथा खनाहारकोंमें जानना चाहिए। विशेष यह है कि कार्माण काययोगीमें जो केवलीका भंग है, उसमें छोकका खसंख्यात बहुभाग अथवा सर्वलोकप्रमाण क्षेत्र जानना चाहिए। इसी प्रकार खौदारिक काययोगी, औदारिक मिश्र काययोगी, अचहुर्र्जनी तथा आहारक पर्यन्त जानना चाहिए। विशेष यह है कि इसमें केवछीका भंग नहीं है।

§२८४. °आदेशसे—नारिकयोंने सर्व भंग लोकके श्रसंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। इसी प्रकार सर्व नारिकी जीवोंने जानना चाहिए। सर्व पंचिन्त्रिय-तिर्यच-मतुष्य इनके श्रमयीप्तक, संपूर्ण देव, सर्व विकलेन्द्रिय, त्रत, इनके अपयीप्त, बादर-पृथ्वी-जल-अन्ति, वादर वनस्पति प्रत्येक, इनके प्यीप्तक, ५ मनयोगी, ५ वचनयोगी, [वैक्रिचिक,] वैक्रिचिकामश्र, आहारक, श्राहारकमिश्र योगी, खी-पुरुष-वेद, विभंगलान सुत्रति, सुश्रुत, अवधि-मनःपर्ययज्ञान, सामायिक, लेदोपस्थापना, परिहारिवसुद्धि, सूक्मसोपराय, संयतासंयत, चतुदर्शन, अवधिदर्शन, तेज-पद्मलेश्या, वेदक-सम्यक्त्यी, उपश्म-सम्यक्त्वी, सामादिक, स्वाप्ति प्रकार है। अर्थान् यहाँ क्षेत्र लोकका श्रसंख्यातवां भाग है।

§२८५. तिर्यंचोंमें-भ्रुव प्रकृतियोंके बंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्वतोकमें। श्रवंधक नहीं

४ त्रायु, २ अंगोपांग, ६ संहतन, २ विहायोगति और २ स्वरोंके बंधक अबंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? सर्वलोकनें रहते हैं ।

<sup>(</sup>१) ''कम्मइयक्षयज्ञीमितु सज्जीमिक्षेत्रकी क्षेत्रडिखेत्ते छोगस्स असंखेल्जेतुः भागेतु, सन्तर्रागे वा ।'' -पृट्खं॰ खे० सू० ४०, ४२।

<sup>(</sup>२) ''आदेसेण गदियाणुवादेण णिरयगदीए जेरहएसु मिन्छाइडिपहुडि जाव असंबदसमाइडिचि केवडिखेत्ते ! क्षोगस्य असंखेरबादिमार्गे । एवं सत्तसु पुदर्शीसु जेरहया।'' –ध० दी० खे० सु० ५, ६ ।

णित्य । सादासादवंघगा अवंघगा केविडिखेरो ? सन्वलोगे । दोण्णं वेदणीयाणं वंघगा सन्वलोगे । अवंघगा णित्य । एवं सन्वाणं पगदीणं । णविर तिण्णि आयु वेडिन्वयछक्कस्स वंघगा केविडिखेरो ? लोगस्स असंखेजिदिमागे । अवंघगा सन्वलोगे । चदुआयु० दोअंगो० छसंघ० परघादुस्सा० आदाउजो० दोविहा० दोसराणं ५ वंघगा अवंघगा केविडिखेरो ? सन्वलोगे । थीणिगिद्धितियं मिन्छर्गं अट्ठकसा० ओरालि० वंघगा केविडिखेरो ? सन्वलोगे । अवंघगा लोगस्स असंखेज्जिदिमागे ।

§२८६. एवं मांद० सुद० असंज० तिष्णिलेस्सा-अब्भवसिद्धि० मिच्छादि० असण्णि ति ।

§२८७. मणुस० ३-पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु० तेजाक० आहार१० दुग० वण्ण० ४ अगु० ४ आदाउन्जो० णिमिणतित्थयर-पंचंतराइगाणं वंधगा केविडखेरो १ लोगस्त असंखेन्जिदिभागे । अवंधगा केविलिभंगो कादन्वो । सादबंधगा केविलिभंगो । अवंधगा लोगस्त असंखेजिदिभागे । असादबंधगा लोगस्त असंखेजिदिभागे ।
अवंधगा केविलिभंगो । दोण्णं पगदीणं वंधगा केविलिभंगो । अवंधगा लोगस्त

हैं । साता और असाताके वंधक अवंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ सर्वलोकमें । दोनों वेदनीयोंके
वंधक सर्वलोकमें रहते हैं । अवंधक नहीं है । इसी प्रकार सर्व प्रकृतियोंमें जानना चाहिए ।
विशेष यह है कि ३ आयु, वैकियिकपद्कके वंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ लोकके असंख्यातवें
भागमें रहते हैं । अवंधक सर्वलोकमें रहते हैं । १८ आयु, २ अंगोपांग, ६ संहनन, परधात,
उच्छ्यास, आतप, ज्योत, २ विहायोगित, २ स्वरके वंधक अवंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ सर्वलोकमें । स्यानपृद्धि ३, मिध्यात्य, ८ कथाय तथा औदारिक शरीरके वंधक कितने क्षेत्रमें
रहते हैं १ सर्वलोकमें रहते हैं । अवंधक लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं ।

[ विशेष-इनके अबंधक देशसंयमी होंगे उनका क्षेत्र यहाँ कहा है । ]

ुँ२८६. मत्यज्ञान, शुताज्ञान, असंयम, कृष्णादि तीन रुश्या, अभव्यसिद्धिक, भिश्यादृष्टि तथा असंज्ञी पर्यन्त इसी प्रकार जातना चाहिए।

\$२८७ मतुष्यत्रिक (मतुष्यसामान्य, मतुष्यपर्याप्त, मतुष्यनियों) में—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, पिथ्यात्व, १६ कवाय, भयद्विक, तेजस, कार्माण, आहारकद्विक, वर्ण ४, अगुरु- लच्च ४, त्रातप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर तथा पाँच अंतरायोंके बंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं ? लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं । अवंधकोंमें केवलीके समान भंग जानना चाहिए अर्थान् छोकका असंख्यातवें भाग, असंख्यात बहुभाग अथवा सर्वेलोक है ।

[ विद्योष-केवलीभंगमें लोकका असंख्यातवाँ भाग क्षेत्र दंड तथा कपाट समुद्धातकी अपेक्षा है। असंख्यात बहुमाग क्षेत्र प्रतरसमुद्धातकी तथा सर्वलोक लोकपूरणसमुद्धातकी अपेक्षा है। विद्यासम्बद्धातकी भागमें रहते हैं। अवंधकों के केवलीके समान भंग है। विद्यासम्बद्धातकी अपेक्षातकी समान भंग है। विद्यासम्बद्धातकी अपेक्षातकी समान भंग है। अवंधकों के लोकका असंख्यातकी भाग भंग

<sup>(</sup>१) षद्खं खे स्०८। (२) घ० टी० क्षे प् ४८।

असंखेजिदिभागो (गे)। इत्थि० पुरिस० णवुंसग-बंधगा लोगस्स असंखेजिदिभागे। अबंधगा केवलिभंगो। एवं सन्यपगदीणं वेदभंगो कादव्यो।

§२८८. एवं पंचिदिय-तस० तेसिं चेव पज्जत्ता। एवं चेव अवगदवेद-अकसाइ० केवलणा० संजदा-यथाक्साद० केवलदंसण० सुक्कलेस्सा-सम्मादिष्टि-खइगसम्माइष्टि ति ।

§२८९. एइंदिय-सन्बसुहुम० पुढवि० आउ० तेउ० वाउ० वणण्फदिणिगोद-तेसिं ५ च सन्बसुहुम० मणुसा० वंघगा केविष्यचे ? लोगस्स असंखेजिदिमागे । अवंघगा केविष्यचे ? सन्वलोगे । सेसाणं सन्वे भंगा सन्वलोगे ।

§२९०, बादर-एइंदिय-पञ्जता-अपञ्जता—पंचणा० णवदंस० मिच्छ० सोलसक० भयदु० तिण्णिसरीर-वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत० बंधगा सव्वलोगे । अबंधा (धगा) णित्य । सादासाद-बंधगा अबंधगा केव० खेते १ सव्वलोगे । दोण्णं १० पगदीणं बंधगा सव्वलोगे । अबंधगा णित्य । इत्थि-पुरिस० बंधगा केविडिखेते १ लोग-स्स संखेऽजदिभागे । अबंधगा सव्वलोगे । णागुंस० बंधगा केविडिखेते १ सव्वलोगे । अबंधगा लिण्ण-वेदाणं बंधगा सव्वलोगे । अबंधगा णित्य । एवं इत्थिमंगो चढुजादि-पचसंठा० ओरालि० अंगो० छसंघ० आदाउज्जो० दोविहा० तस-बादर-दोसर-सुभग-आदेज्ज-जतिगित्ति । णागुंसगमंगो एइंदि० हुंडसंठा० थावर-१५०

है । स्त्री, पुरुष, नपुंसक वेदके बंधक लोकके असंख्यातवें भागमें पाये जाते हैं । अबंधकोंमें केवली के समान भंग जानना चाहिए । इस प्रकार सर्व प्रकृतियोंमें वेदके समान भंग है ।

§२८८. पंचेन्द्रिय-त्रस तथा उन दोनोंके पर्याप्तकोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। अपगतवेद, व्यकपाय, केवलज्ञान, संचम, यथाख्यात, केवलदर्शन, शुक्कठेश्या, सम्यक्दृष्टि, जायिकसम्यग्दिष्टे पर्यंत इसी प्रकार जानना चाहिये।

§२८९ एकेन्द्रिय, सर्वसूच्स, प्रथ्वी, जल, तेज, वायु, '(१) वनस्पति-निगोद तथा उनके सर्वसूक्ष्म जीवों में मनुष्यायुके वंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ लोकके असंख्यातवें भागमें रहते हैं। अवधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं १ सर्वलोकमें रहते हैं। शेष प्रकृतियोंके संपूर्ण भंगोंमें सर्वलोक प्रमाण क्षेत्र जानना चाहिए।

§२९०. बादर-एकेन्द्रिय-पयीतिक तथा बादर-एकेन्द्रिय अपर्यातिकों में — प्रज्ञानावरा, ९ दर्शनावरा, मिश्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुष्ता, ३ इरीर, वर्ण ४, जगुरुळचु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायों के बंधकोंका सर्वछोक क्षेत्र है। अवंधक नहीं हैं। साता-असाताके बंधक-अबंधक कितने क्षेत्रमें पाये जाते हैं १ सर्वलोकमें। दोनों के बंधक सर्वलोकमें पाये जाते हैं। अवंधक नहीं है। अविद, पुरुषवेदके। बंधक कितने क्षेत्रमें हैं १ सर्वछोकमें। अबंधक सर्वलोकमें हैं । नपुंसकवेदके बंधक कितने क्षेत्रमें हैं १ सर्वछोकमें। अबंधक छोकके संख्यातवें भागमें पाये जाते हैं। तीनों बेदों के बंधक सर्वलोकमें पाये जाते हैं। अबंधक नहीं हैं। ४ जाति, ५ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, आतप, उद्योत,

<sup>(</sup>१) "तेजकाय वायुकायमें मनुष्यायुका बंध नहीं होता।" -गो० क० गा० १९४।

द्भग-अणादेज-अज्ञसगित्ति । हस्सादि ४ वंघगा अवंघगा सन्वलोगे । हस्सादिदोयुगलं वंघगा सन्वलोगे, अवंघगा णित्य । एवं परघादुस्सास-पञ्जत्ता-अवञ्जत-पत्तेय-साधारण-धिराथिरसुमासुमा ति । तिरिक्खायु-वंघगा केविडिखेत्ते ? लोगस्स संखेज्जिदिभागे । अवंघगा सन्वलोगे । मणुसायु-वंघगा केविडिखेत्ते ? लोगस्स असंखेज्जिदिभागे । ५ अवंघगा सन्वलोगे । दोआयु तिरिक्खायु-मंगो । तिरिक्खगदितियं वंघगा सन्वलोगे । अवंघगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागे । मणुसगदितियं मणुसायुमंगा । दोगिदि-दोआणु-पुन्वि-दोगोदं वंघगा के० खेत्ते ? सन्वलोगे । अवंघगा णित्य । सुहुमवंघगा सन्वलोगे । अवंघगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागे । एवं पत्तेगेण साधारणेण वि वेदणीयमंगो । १९८९ । एवं वादरवाउ० [पज्जत्ती वादरवाउ० अपज्जत्ताणं । एवं चेव वादरपुढवि०

१० आउ० तेउ० बादरवणप्फदि-पर्चेयाणं तेसिं चेव अपज्जता, बादरवणप्फदिणिगोद-पज्जता-अपज्जत्ता । णवरि यं हि लोगस्स संखेज्जदिभागो तं हि लोगस्स असंखेज्जदि-भागो कादच्यो । बादरवाउकाइय-पज्जरो सच्ये भंगा लोगस्स संखेज्जदिभागे ।

एवं खेत्तं समत्तं।

दो विद्यायोगित, त्रस, बादर, दो स्वर, सुभग, आदेय, यशःकीर्ति पर्यन्त स्त्रीवेदके समान भंग जानना चाहिए। एकेन्द्रिय जाति, हुंडक संस्थान, स्थावर, दुर्भग, श्रानंद्र्य, अयशःकीर्तिमें नापुंसकवेदका भंग जानना चाहिए। हास्यादि चारके बंधक-अबंधक सर्वतोकमें पाये जाते हैं। हास्यादि दो युगलोंके बंधक सर्वतोकमें पाये जाते हैं। हास्यादि दो युगलोंके बंधक सर्वतोकमें पाये जाते हैं। श्राच्यक नहीं हैं। इस प्रकार परधात, उच्छ्वास, पर्याप्तक, अपर्थाप्तक, प्रत्येक, साधारण, स्थिर, श्रास्थर, श्रुम, अश्रुम पर्यन्त जानना चाहिए। तिर्यंच आयुके बंधक कितने क्षेत्रमें रहते हैं। लोकके असंख्यातवें भागमें। अबंधक सर्वतोकमें पाये जाते हैं। मनुष्य आयुके बंधक कितने क्षेत्रमें पाये जाते हैं। लोकके असंख्यातवें भागमें। अबंधक सर्वत्रोकमें भागमें। अबंधक सर्वत्रोकमें मनुष्य आयुके समान मंग जानना चाहिए। दिर्यंचगतित्रिकमें मनुष्य आयुके समान मंग जानना चाहिए। २ गति, २ आनुप्ति, २ गोत्रके बंधक कितने क्षेत्रमें हैं। सर्वश्यक में हैं। श्रवंधक नहीं हैं। स्क्ष्मके बंधक सर्वत्रोकमें और अबंधक कीक के सर्व्यातवें भागमें पाये जाते हैं। इस प्रकार प्रत्येक और साधारणसे वेदनीयके समान मंग जानना चाहिए।

§२९१ बादर वायुकायिक (पर्याप्तकों) और वादर वायुकायिक अपर्याप्तकों इसी प्रकार जानना चाहिए । बादर प्रथ्वीकायिक, बादर अप्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक तथा इनके अपर्याप्तकों एवं बादर वनस्पतिकायिक-निगोदके पर्याप्त-अपर्याप्त भेदों इसी प्रकार जानना चाहिए। इतना विशेष है कि जहां लोकका संख्यातवां भाग कहा है, बहां लोकका असंख्यातवां भाग करना चाहिये। बादर वायुकायिक पर्याप्तकों सम्पूर्ण भंग लोकके संख्यातवों भाग जानना चाहिए।

इस प्रकार क्षेत्र-प्ररूपणा समाप्त हुई।

## [ फोसणाणुगमपरूवणा ]

§२९२. फीसणाणुगमेण दुविहो णिहेसो ओघेण आदेसेण य ।

§२९३. तत्य ओघेण-पंचणा० छदंसणा० अट्टक० भयदु० तैजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचतराइगाणं बंधगेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ सव्वलोगो । अबंधगा लोगस्स असंखेजदिमागो, असंखेजा वा भागा वा, सव्वलोगो वा । सादवंधगा अबंधगा केवडि खेत्तं फोसिदं १ सव्वलोगो । असादवंधगा अबंधगा केवडि खेत्तं ५

### [स्पर्शनानुगम]

§२९२. ओघ तथा आदेशसे स्पर्शानुगमका दो प्रकार निर्देश करते हैं।

[ विशेष-श्रेत्रानुगममें वर्तमानकाठीन निवासमात्र प्रहण किया जाता है, किन्तु स्पर्शना-नगममें अतीत, अनागत तथा वर्तमान निवास महत्य किया जाता है। १ ]

§२९३. त्रोघसे—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, प्रत्याख्यानावरणादि ८ कवाय, भय-जुगुप्सा, तेजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायके बंधकोंने कितना क्षेत्र स्पर्शन किया है ? सर्व लोक स्पर्शन किया है । अवंधकोंने लोकका ऋसंख्यातवाँ भाग, असंख्यात बहुभाग वा सर्व छोक स्पर्शन किया है ।

[ विशेषार्थ— इनावरणादिके अवंघक उपशांतकषाय, त्रीणकषाय तथा अयोगकेवलीकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवाँ भाग स्पर्शन कहा है। सयोगकेवलीकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवाँ भाग है। प्रतरसमुद्धातगत सयोगकेवलीकी अपेक्षा लोकका असंख्यात बहुभाग तथा लोकपूरण समुद्धातकी अपेक्षा सर्वे लोक स्पर्शन है।

साताके बंधकों-अबंधकोंने कितना क्षेत्र स्पर्शन किया है ? सर्वलोक । असाताके बंधकों

<sup>(</sup>१) त्रिकालविषयार्थापरलेषणं त्यर्शनम् मतम् । क्षेत्रादन्यत्वमाग्यर्तमानार्थं रेलेषलक्षणात् ॥ ४१ ॥" - त० रह्यो० प्र० १६०। "एदेसु फोसणेसु जीवखेत्तफोसणेण पयदं। अस्पर्धा स्पृत्यत इति स्पर्शनम् । फोसणस्य अणुगमो फोसणाणुगमो, तेण फोसणाणुगमेण । णिदेसो कहणं वस्खाणमिदि एयहो । सो दुविहो जहा पयई। ओषेण पिंडेण अमेरेणेत्ति एयहो । आदेसेण मेदेण विसेसेणेति समाणहो ।" - घ० टी० फो० प्र० १४४, १४५ ।

<sup>(</sup>२) "पमचसंबदप्पहुडि जाव अजोगिकेवली हि केवडियं लेच फोसिदं ? छोगस्स असंखेजदिभागो । सजोगिकेवली हि केवडियं खेचं फोसिदं ? छोगस्स असंखेजदिभागो, असंखेजा वा भागा, सन्वलोगो वा ।" -वद्शं० फो० सू० १७०, १७२। "पदरगदो केवली केवडिखेचे ? छोगस्स असंखेजेसु भागेसु। छोगपूरणगदो केवली केवडिखेचे ? सन्तलोगे।"-घ० टी० फो० पु० ५०, ५४।

फोसिदं ? सव्वलोगो । दोण्णं पगदीणं बंधगा सव्वलोगो, अबंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागो । थीणगिद्धितिय-अणंताणु० ४ बंधगा सव्वलोगो । अवंधगा अट्ठचोद्दसभागा वा केविलभगो । मिच्छत्त-बंधगा सव्वलोगो, अबंधगा अट्ठबारस-चोद्दसभागा
वा केविलभंगो वा । अपचक्खाणा० ४ बंधगा सव्वलोगो, अवधगा छचोद्दसभागा वा
५ केविलभंगं च । इत्थि० पुरिस० णवुंसग० बंधगा अवंधगा सव्वलोगो । तिण्णं वेदाणं
वंधगा सव्वलोगो, अवंधगा केविलभगो । वेदाणं भंगो हस्सादिदोयुगलं पंचजादि
अवंधकोंने कितना क्षेत्र रपर्शन किया है ? सर्व लोक । दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंने सर्व लोक सर्व्ह
किया है । अबंधकोंने लोकका असंख्यातवाँ भाग रपर्श किया है ।

[ विशोष-दोनोंके अबंधक अयोगकेविलयोंकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवाँ भाग है। ] स्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंके सर्व लोक, अबंधकोंके अष्ट चतुर्दश भाग अर्थात् नर्द्ध अथवा केवली-भंग है। अर्थात् लोकका असंख्यातवाँ भाग, असंख्यात बहुभाग अथवा

सर्वेळोक है।

[ विशेषार्थ-स्त्यानगृद्धित्रिक तथा त्रानंतातुवंधी ४ के अवंधक सम्यामाध्यादृष्टि असंयत-सम्यादृष्टि जीवोंकी अपेत्ता कृष्ट भाग कहा है। बिहारवत्-स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक समुद्धातकी अपेक्षा मिश्र गुणस्थानवर्ती जीवोंने देशोन कृष्ट भाग स्पर्श किया है। विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक, मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा असंयतसम्यन्दृष्टिगोंने ऊपर ६ राजू तथा नीचे दो, इस प्रकार देशोन कृष्ट भाग स्पर्श किया है। मिश्रगुणस्थानमें मरणका त्रभाव होनेसे मारणांतिक समुद्धातका वर्णन नहीं किया गया है। (ध०टी० प्र० १६६, १६७)।]

मिण्यात्वके वंधकोंने सर्वेळोक रपर्शन किया है। अवंधकोंमें ᡩ, 👯 अथवा केवळीभंग

अर्थात् छोकका असंख्यातवाँ भाग, असंख्यात बहुभाग श्रथवा सर्व छोक है।

[ विशेषार्थ—मिण्यात्वके अवंधक सासादन सम्यक्ती जीवोंने विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक समुद्धातकी अपेक्षा देशोन क्ष्मा स्पर्श किया है। मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा क्ष्में भाग स्पर्श किया है। मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा क्ष्में भाग स्पर्श किया है। यह इस प्रकार है कि सुमेर पर्वतके मूलभागसे छेकर उपर ईपस्माग्मार प्रथ्वीतक सात राजू होते हैं और नीचे छठवीं प्रथ्वी तक ५ राजू होते हैं। इस प्रकार क्ष्में भाग है। सातवीं प्रथ्वीमें मिण्यात्व गुणस्थानमें ही मरण होनेसे छठवीं प्रथ्वी तकका ही उत्लेख किया गया है। (ध० टी० प्र० १६२) ]

अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंने सर्वलोक, अबंधकोंने <sub>पंठ</sub> भाग वा केवलीभंग प्रमा<mark>र</mark>ा

क्षेत्र स्पर्शन किया है।

[ विशेषार्थ—अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक देशसंयमी जीवोंने अतीत कालकी अपेक्षा मारणांतिक समुद्धातकी दृष्टिसे देशोन क्ष्म भाग स्पर्श किया। यहाँ सुमेरुसे नीचेके एक हजार योजनसे और आरण-अच्युत विमानोंके उपरिम भागसे कम करना चाहिए ( ए० १७० ) ]

स्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेदके बंधकों अबंधकोंने सर्वलोक स्पर्शन किया है। तीनों

वेदोंके बंधकोंने सर्वलोक स्पर्श किया है। इनके अवंधकोंमें केवलीके समान भंग है।

[ विशेषार्थ-स्थीवेद, पुरुषवेद, नपुंसक वेदके अबंधकोंका प्रत्येक वेदकी अपेक्षा अबंधकोंके सर्वेओक स्पर्शन कहा है, कारण यहाँ एक वेदका अबंध होते हुए अन्य वेदका वंध हो जाता है। छसंठा० तसथावरादिणवयुगलं दोगोदं च । वेदणीयायु-आहारदुग-बंघगा लोगस्स असंखेजदिभागो, अवंधगा सन्वलोगो । तिरिक्खायुवंधगा अवंधगा सन्वलोगो। मणुसायुवंधगा लोगस्स असंखेजदिभागो, अट्ठचोइसभागा वा सन्वलोगो वा। अवं-थगा सन्व ोगो। चदुआयुर्वधगा अवंधगा केव० खेत्तं फोसिटं ? सन्वलोगो। णिरयदेवगदिवंधगा के॰ खेत्रं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिमागो. छचोइसमागा ५ वा । अवंधगा सन्वलोगो । तिरिक्खमणुसगदिवंधगा अवंधगा सन्वलोगो । चढुगदि-वंधगा सन्वलोगो । अवंधगे केवलिभंगो । एवं चढुआणुपुन्वि० । ओरालि० बंधगा सन्वलोगो । अवंधगा वारहचोद्दसभागो वा. केवलिमंगं च । वेउन्वियस० बंधगा बारह० । अबंधमा सन्वलोगो । दोग्णं बंधमा सन्वलोगो । अबंधमा केवलिभंगो । ओरालिय० अंगो० बंधगा अबंधगा सव्वलोगो । वेउन्त्रिय० अंगो० बंधगा १०

वेदत्रयके अबंधक अनिवृत्तिकरण गुणस्थानसे अयोगकेवळी पर्यन्त हैं। उनकी अपेक्षा केवली भंग अर्थात लोकका असंख्यातवाँ भाग, असंख्यात बहुभाग अथवा सर्वछोक स्पर्श कहा है। ]

हास्य, रति, अरति, शोक, एकेन्द्रियादि पंच जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि नवयुगल तथा २ गोत्रमें वेदके समान भंग है। वेदनीय, आयु, ऋाहारकद्विकके बंधकोंके लोकका असंख्यातवाँ भाग है। अबंधकों के सर्वलोक है। तिर्यंचायुके बंधकों-अबंधकों के सर्वलोक है। मनुष्यायुके बंधकों के लोकका असंख्यातवाँ भाग, न्ह वा ' सर्वलोक है। अबंधकोंके सर्वलोक है।

[ विश्लोष-यहां अपरके ६ राजू तथा नीचेके २ राजू इस प्रकार कि राजू स्पर्शन हैं ] चार आयुक्ते बंधकों श्रबंधकोने कितना क्षेत्र स्पर्शन किया है ? सर्वलोक । नरकगति, देवगतिके बंधकोंने कितना क्षेत्र स्पर्शन किया है ? लोकका असंख्यातवां भाग वा 💐 भाग है । अबंधकोंके सर्वलोक है।

ि विश्लोष-यहां सप्तम नरकके स्पर्शनकी अपेक्षा नरकगतिका स्पर्शन के है तथा सोलहवें स्वर्गके स्पर्शनकी अपेक्षा देवगतिका स्पर्शन 🖧 कहा है।

तियंचगित-मनुष्यगितके बंधकों अबंधकोंका सर्वछोक है। चारों गितयोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अवंधकोंका केवली भंग है। चार आतुपूर्वीमें इसी प्रकार जानना चाहिए। औदा-रिक शरीरके बंधकोंका सर्वेलोक है। अबंधकोंके 😽 भाग, वा केवली भंग है। वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका 👬 भाग, अबंधकोंका सर्वेळोक है। दोनों शरीरोंके बंधकोंका सर्वेलोक है, अबंधकोंका केवली भंग है।

िविशेष-श्रीदारिक शरीरका बंध चतुर्थ गुण्स्थान पर्यन्त, वैक्रियिक शरीरका श्रपूर्वकरण् छठवें भाग पर्यन्त बंध होता है। दोनोंके अबंधकोंके ऋयोगिकेवली पर्यन्त छोकका ऋसंख्यातवां भाग है, सयोगी जिनकी अपेक्षा छोकका असंख्यात बहुभाग तथा सर्वछोक भी भंग है। ] औदारिक अंगोपांगके बंधकों अबंधकोंका सर्वछोक है। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकोंका

(१) 'असंबद्समाइट्ठीहि चिहारबिद्सत्थाण-वेदण-कसाय-वेउव्वय मारणित्यसमुखादगदेहि अट्ठ

चोह सभागा देखणा फोसिदा उबरि छ रज्जू , हेटठा दो रज्ज ति।" -ध० टी० फो० पू० १६७।

बारहभागा वा । अबंधगा सन्बलोगो । दोअंगो० बंधगा अबंधगा सन्बलोगो । छसंघ० परघादुस्सा० आदाउज्जो० दोबिहा० दोसरबंधगा अबंधगा सन्बलोगो । तित्थय० बंधगा अट्ठचोइसमागो वा । अबंधगा सन्बलोगो ।

§२९४. आदेसेण-णेग्डएसु धुविगाणं वंघगा छचोहसभागो, अवंघगा णित्थ । ५ थीणगिद्धितिय-अणंताणु० ४ वंघगा छच्चोहसभागो, अवंघगा खेत्तमंगो । सादासाद-वंघगा-अवंघगा छचोहसभागो । दोण्णं पगदीणं वंघगा छच्चोहसभागो, अवंघगा

है है, अवंघकोंके सर्वलोक है। दोनों अंगोपांगोंके वंघकों अवंघकोंका सर्वलोक है।

[ विशेष—चैकियिक शरीरके बंधकों तथा औदारिक शरीरके अबंधकोंका स्पर्शन के कहा है, किन्तु उसी प्रकार बैकियिक अंगोपांगके बंधकों तथा औदारिक अंगोपांगके अबंधकोंका के कि कहा है। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार औदारिक शरीरका अबंधक बैकियिक शरीरका बंधक होता है अथवा बैकियिक शरीरका अबंधक औदारिक बंधक होता है वैसा नियम औदारिक अंगोपांग और बैकियिक अंगोपांगका नहीं है। एकेन्द्रियमें अंगोपांगका अभाव होनेसे शरीरके समान यहाँ ज्याप्ति नहीं है।

छह संहनन, परवात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, दो विहायोगित, दो स्वरके वंधकों अवंधकों का सर्वछोक स्पर्शेन हैं। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधकोंका र्न्ड है। अवंधकोंका सर्वछोक है।

[ विश्लोष-तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक अविरतसम्यक्त्वीकी अपेक्षा क्र कहा है। विहारवत् स्वस्थान, वेदना-कषाय-वैक्रियिक-सारणांतिक समुद्धात गत असंयतसम्यक्त्वी जीवोंमें मेरुके मूलसे अपर छह राजू तथा नीचे दो राजू प्रमाण स्पर्शन किया है ( ध. टी. पृ. १६७ ) ]

§२९४. त्रादेशसे-नारिकयोंमें-ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके 🖧 है, अबंधक नहीं है।

[ विशेष--मारणान्तिक समुद्धात तथा उपपाद पदवाले मिथ्यादृष्टि नारिकयोंने अतीत कालमें क्रिंड एम्झे किया है। (प्रु० १७५) सातवीं प्रथ्वीके नारकीकी मारणांतिक समुद्धात अथवा उपपादकी अपेक्षा कर्मभूमिया संज्ञी मतुष्य या तिर्यंच पर्याप्तपर्याय प्राप्तिकी दृष्टिसे छ राजू स्पर्शन है। भूव प्रकृतियोंका सभी नारकी बंध करते हैं अतः क्रुंड भ्रुव प्रकृतिके बंधकोंका स्पर्श कहा है। ]

स्यानगृद्धित्रिक तथा अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंके क्षेत्र भाग हैं, अबंधकोंके क्षेत्रके समान भंग हैं। अर्थात् लोकका असंख्यातवां भाग हैं। साता, असाताके बंधकों अवंधकोंके क्षेत्र है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकों के क्षेत्र है। अबंधक नहीं हैं।

[ विशेष—नरकगतिमें साता अथवा असाताके पृथक् २ रूपसे अवंधककी अपेक्षा कैट भाग कहा है। इसका अर्थ यह है कि साताके अवंधक अर्थात् असाताके वंधक अथवा असाताके अवंधक अर्थात् साताके वंधक जीवोंका सप्तम पृथ्वीकी ऋपेक्षा कैट भाग है।]

<sup>(</sup>१) 'णिरयगदीए णेरइएसु मिन्छादिट्टीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं? लोगस्स असंखेनजदिमागो छ चोइसमागा वा देस्णा।'' –षट्खं० फो० सू० ११, १२।

<sup>(</sup>२) ''सम्मामिन्छादिट्ठि-अनंबदसम्मादिट्ठीहि केबडियं खेच' फोसिदं ? लोगस्त अस्थेन्बदि भागो।'' -षट्खं फो० सू० १३, १४, १५।

णित्य । एवं सत्तणोकः छसंठाः छसंघः दोविहाः थिरादिछयुगलः । मिच्छत्तवंधगा छच्चोहसभागो, अवंधगा पंचचोहसभागो । दोआयुः खेत्तसंगो । अवंधगा छचोहस-भागा । एवं तित्थयरं । तिरिक्खगदिवंधगा छचोहसः, अवंधगा खेत्तसंगो । मणुसगदिवंधगा खेत्तसंगो । अवंधगा छचोहसः । दोण्णं पगदिवंधगा छच्चोहसः । अवंधगा णित्थ । एवं दोआणुपुन्वि दोगोदं च । उज्जोवः वंधगा अवंधगा ५ छचोहसः । एवं सन्वणेरह्याणं । णवि अप्पप्पणो फोसणं कादन्वं। सत्तमीए मिच्छत्तं अवंधगा खेत्तसंगो ।

§२९५. तिरिक्खाणं धुविगाणं बंधगा सन्वलोगे । अबंधगा णात्थ । अट्ठकसा०

सात नोकषाय, छह संस्थान, छह संहनन, दो विहायोगित, स्थिरादि छह युगलमें इसी प्रकार है। मिध्यात्वके बंधकोंके कुँ भाग है। अबंधकोंके कुँ भाग है।

[ विशेष-मिण्यात्वके अवंधक सासादन सम्यक्ती जीवोंकी अपेक्षा छठवीं पृथ्वीकी दृष्टि से मारणांतिक समुद्धातमें नेष्ट भाग है । सातवीं पृथ्वीमें भिण्यात्व गुणस्थानमें ही मरण करता है, अतः उसकी यहाँ अपेक्षा नहीं को गयी है । ]

दो आयु ( मनुष्य-तिर्यंचायु ) के बंधकों के क्षेत्रवत् भंग है अर्थात् छोकका असंख्यातवां भाग है । अवंधकों के क्षेत्र भाग है । तीर्थंकर प्रकृतिके बंधकों के छोकका असंख्यातवां भाग, अबंधकों के क्षेत्र भाग है ।

तिर्यंचगितके वंधकोंके क्षेत्र भाग है। अवंधकोंके क्षेत्रकत् भंग है। मनुष्यगितके वंधकों के क्षेत्रसमान भंग है। अवंधकोंके क्षेत्र भाग है। अवंधकोंके क्षेत्र भाग है। अवंधक नहीं है। दो आनुपूर्वी (मनुष्य-तिर्यंचानुपूर्वी) तथा २ गोत्रोंमें भी इसी प्रकार भंग है। उद्योतके वंधकों अवंधकोंका क्षेत्र भाग है।

इस प्रकार सर्वे नारिक्योंमें जानना चाहिए। विशेष, अपना अपना स्पर्शन निकाल लेना चाहिए।

[ विशेष-पांचवी पृथ्वीमें क्ष्रं, चौथीमें क्ष्रं, तीसरीमें क्ष्रं, दूसरीमें क्ष्रं तथा पहली पृथ्वीमें लोकका असंख्यातवां भाग मिथ्यात्व सासादन गुणस्थान में सर्वान कहा है। मिश्र तथा अविरत सम्यक्ट्षियोंके छोकका असंख्यातवां भाग वताया है। इस स्पर्शनको ध्यानमें रखकर भिन्न प्रकृतियोंके वंघकों-अवंघकोंके विषयमें यथायोग्य योजना करनी चाहिए।

सातवीं पृथ्वीमें—मिथ्यात्वके अवंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है। अर्थात् लोकका असंख्यातवां भाग है।

§२९५. तिर्यंचोंमें—ध्रुव प्रकृतियोंके बंधक सर्वछोकमें है। अवंधक नहीं हैं। अनंतानुवंधी ४

- (१) "विदियादि जाब छट्ठीए पुढवीए णेरहएसु मिच्छादिट्ठिसासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेतं फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदिमागो । एग वे तिष्णि चत्तारि पंच चोहसभागा वा देस्णा।" -षट्खं० फो० सू० १७, १८।
- (२) ''कत्तमाए पुढवीए णेरइयसुः'' 'सासणसम्मादिहि-सम्मामिच्छादिट्टि-असंनदसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? छोगस्स असंखेरनदिभागो।''-पट्खं० फो० सु० २२।

बंघगा सन्वलोगो, अवंघगा छन्चोइस० । सादासाद-वंघगा अवंघगा सन्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा णित्य । एवं तिण्णिवे० दोयुग० पंचजादि- छसंठःणं तसथावरादिणवयुगठ-दोगोदं । सिन्छत्त-वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा सत्त्वो-इसमागो वा । तिण्णि आयुखेत्तमंगो । मणुसायुवंघगा लोगस्स असंखेन्जदिभागो सन्वलोगो वा । अवंघगा सन्वलोगो । चढुण्णं आयुवंघगा अवंघगा सन्वलोगो । णिरयगदि-देवगदिवंघगा छचोइसमागो । अवंघगा सन्वलोगो । तिरिक्ख-मणुसगदिवंघगा अवंघगा सन्वलोगो । चढुण्णं पगदीणं वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा णित्य । ओरालिय० वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा वारह्चोइसभागो वा । अवंघगा सन्वलोगो । वोण्णं पगदीणं वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा वारहचोइसभागो वा । अवंघगा सन्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंघगा सन्वलोगो । अवंघगा वारहचोइसभागो । अवंघगा सन्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंघगा अवंघगा सन्वलोगो । छसंघ० दोविहा० तथा अम्ह्याख्यानावरण ४ के वंघकोंका सर्वलोक स्पर्शन है । अवंघकोंका कर्ष्य । तथा हिंदा

[ विशेष-कषायाष्ट्रकके अवंधक देशसंयत तिर्यंचोंके मारणांतिक समुद्धातकी अपेचा अच्युत स्वर्गके स्पर्शनकी दृष्टिसे क्रि. भाग कहा है। १ ]

साता, असाताके बंधकोंके सर्वछोक है। दोनोंके बंधकोंके सर्वछोक है। अवंधक नहीं है। तीन वेद, हास्य-रित, अरित-शोक, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि ९ युगछ तथा दो गोत्रोंमें इसी प्रकार है। मिध्यात्त्रके बंधकोंका सर्वछोक है। अबंधकोंका क्रू

[ विशेष-मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा मिध्यात्वके अबंधक सासादन सम्यक्त्वी जीवोंके

कुर भाग स्पर्शन है।]

त्तरक-तिर्यंच-देवायुका क्षेत्रके समान लोकके असंख्यातमें भाग भंग है। मनुष्यायुके बंधकोंका लोकका असंख्यातमें भाग, वा सर्वछोक भंग है। अवंधकोंका सर्वलोक है। चारों आयुके वंधकों अवंधकों का सर्वछोक है। तरकगित, देवगितके वंधकों का क्षेत्र है। अवंधकों का सर्वलोक है। तिर्यंचगित मनुष्यगितिके वंधकों अवंधकों का सर्वलोक है। चारों प्रकृतिके वंधकों का सर्वलोक है। आवंधक नहीं हैं। औदारिक द्यारिक वंधकों का सर्वलोक है, अवंधकों का क्षेत्र के वंधकों का सर्वलोक है। अवंधकों का क्षेत्र के वंधकों का सर्वलोक है। अवंधकों का क्षेत्र के वंधकों का सर्वलोक है। अवंधकों का क्षेत्र के वंधकों का सर्वलोक है।

[ विशोष-वैकियिक शरीरके बंधक तियंचोंका अच्छुत स्वर्ग तथा सप्तम नरकके स्पर्शनकी अपेचा हुई भाग कहा है । ]

औदारिक-बंक्षियक शरीरके बंधकोंका सर्वेळोक है। अबंधक नहीं है। औदारिक अंगोपांगके बंधकों अबंधकोंका सर्वेळोक है। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकोंका कै आग है। अबंधकोंका सर्वेळोक है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकों-अबंधकोंका सर्वेलोक है।

- (१) "असंबदसम्मादिट्डि-संबदासंबदेहि केबडियं खेर्ग फासिदं, लंगस्स असंखेरबदिभागो, छचाइ-सभागा वा देख्णा।" –षट्खं० फो० सू० २७, २८।
- (२) "तिरिक्षेतु" 'मासगसम्मादिट्टीहि केबडियं खेर्ग फोसिदं १ छोगस्स असंखेजबदिभागो, सत्त-चोहसभागा वा देस्णा।"-षट्खं० फो० सृ० २३, २५।

दोसर० पत्तेगेण साधारणेण वि खेत्तभंगो । आणुपुन्वि-गदिभंगो । परघादुस्सा० आदा-उज्जो० वंधगा अवंधगा सव्वलोगो ।

§२९६. पंचिंदिय तिरिक्ख० ३-धुविगाणं बंधगा तेरह-चोहसभागा वा सन्त्रलोगो वा । अबंधगा णित्थ । थीणगिद्धि-तियं अट्ठकसा० बंधगा तेरहचोहस०, सन्वलोगो वा । अबंधगा छचोहसभागो वा । मिच्छ० बंधगा तेरहचोहस० सन्वलोगो वा । ५ अबंधगा सत्तचोहसभागो वा देखणा । सादबधगा सत्तचोहसभागो वा सन्वलोगो वा ।

[ विश्रोप—जिस प्रकार वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका क्षेत्र है उसी प्रकार वैक्रियिक अंगोपांग का भी वर्णन है, किन्तु औदारिक शरीरके समान औदारिक अंगोपांगका वर्णन नहीं है। कारण, एकेन्द्रियों में औदारिक अंगोपांगके अभावमें भी औदारिक शरीर पाया जाता है, किन्तु वैक्रियिक शरीरके साथ वैक्रियिक अंगोपांगका सदा सम्बन्ध पाया जाता है। इस कारण इनका स्पर्शन तुल्य है तथा श्रीदारिक शरीर एवं औदारिक अंगोपांगका स्पर्शन समान नहीं कहा गया है।]

छह संहनन, दो विहायोगित, दो स्वरका प्रत्येक तथा सामान्यसे क्षेत्रवत् भंग है अर्थात् बंधकों तथा अवंधकोंका सर्वछोक स्पर्शन है। आनुपूर्वीमें गतिके समान सर्वछोक प्रमाण भंग है।

[ विशेष-नरक देवातुपूर्वीके बंधकोंके 🖏 है। अबंधकोंके सर्वछोक हैं।]

परघात, उच्छ्वास, त्रातप, उद्योतके वंधकों-अवंधकोंका सर्वछोक है।

६२५६. पंचेन्द्रियतिर्यंच, पंचेन्द्रियतिर्यंच-पर्याप्तक, पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-योनिमतीमें---ध्रुवप्रक्र-तियोंके बंधकोंका 👯 माग वा सर्वछोक है। अबंधक नहीं हैं।

[ विशेष—सातवीं पृथ्वीके नारकीने उपपाद द्वारा पंचेन्द्रियतियँचोंकी भूमि मध्यलोकका स्पर्श किया, पञ्चात् तियंचरूपसे काल व्यतीत कर छोकाय्रमें जाकर बादर, पृथ्वी, जछ, वनस्पतिकायिकोंमें जन्म धारण किया, इस प्रकार हे इराज़ हुए। सप्तम नरकके नारकी जीवने जब तियंच पंचेन्द्रिय पर्योयके निमित्त प्रस्थान किया, तब तियंचायुका उदय श्रा जानेसे वह जीव तियंचसंज्ञाका पात्र हो गया।

स्त्यानमृद्धित्रिक तथा अनंतानुबंधी आदि ८ कषायके बंधकोंके देहे भाग, वा सर्वलोक है। श्रवंधकोंके दुर्ह भाग है। ]

[बिशोष-यहाँ अवंधक देशब्रती तिर्यंचोंका अच्युत स्वर्ग पर्यन्त उत्पादकी अपेक्षा 🖏 कहा है ।] मिथ्यात्वके बंधकोंका 👸 वा सर्वलोक है , श्रवंधकोंका देशोन 👸 है र ।

[ विश्लेष—मिध्यात्वके व्यवंधक सासादन गुग्पस्थानवर्ती तिर्वच न्हें भाग स्पर्ध करते हैं। धवलाकार सासादन सम्यक्त्वीका एकेन्द्रियमें उत्पाद न मानकर मारग्णान्तिक समुद्धात स्वीकार करते हैं। अतः छोकाप्रके एकेन्द्रियोंमें मारणांतिक समुद्धातकी व्यपेचा न्हें भाग कहा है। ] साताके बंधकोंका न्हें भाग वा सर्वलोक है।

<sup>(</sup>१) 'तिरिक्खेसु ''असंबदसम्माधिट्ठि संबदासंबदेहि केबडियं खेरां फोसिदं, होगस्स असंखेजबदि-मागो, छचोदसमागा वा देखणा ।'' –षट्खं० फो० सू०२७-२८। (२) 'सासणसम्मादिट्ठांहि केबडियं खेरां फोसिदं ? होगस्स असंखेबदिमायो, सचचोदसमागा वा देखणा।'' –षटखं० फो० सू० २४-२५।

अवंधगा तेरह-चोद्सभा० सन्वलोगो । असाद्यंधगा तेरहभागो वा, सन्वलोगो । अवंधगा सत्तभागा वा सन्वलोगो वा। दोण्णं वंधगा तेरह० सन्वलोगो वा। अवंधगा णिर्थ । एवं चदुणोक० थिराथिर-सुमासुभ० । इत्थिवे० वंधगा दिवहृढचोह्सभागा । अवंधगा तेरह० सन्वलोगो वा । पुरिस० वंधगा छन्चोह्स० । अवंधगा ५ तेरह० सन्वलोगो वा। णवंस० वंधगा तेरह० सन्वलोगो वा। अवंधगा छन्चोह्स० ।
तिण्णवेद० वंधगा तेरह० सन्वलोगो वा। अवंधगा णिर्य । चदुण्णं आयु० वंधगा खेत्तभंगो । अवंधगा तेरह० सन्वलोगो वा। णिर्यगदि-देवगदिवंधगा छन्चोद्सभागा । अवंधगा तेरह० सन्वलोगो वा। विश्विस्तगदिवंधगा सत्तचोह्सभागो,
सन्वलोगो वा अवंधगा वारहचोह्स० । मणुसगदि-वंधगा खेत्तभंगो । अवंधगा
१० तेरहचोट्दस० सन्वलोगो । चदुण्णं गदीणं वंधगा तेरहचोट्दस० सन्वलोगो । अवंधगा
णिर्य । एवं आणुपुन्व० । एइंदि० वंधगा सत्तचोद्दस० सन्वलोगो । अवंधगा
असाताके वंधकोका है । अवंधक नहीं हैं । हास्य-रित, अरित-शोक, स्थिर, अस्थर, सुभ, असुभमं
इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। स्वीवेदके वंधकोंका रैंड भाग है । अवंधकोंक है । विशेष-सौधमैद्विक पर्यन्त देवियोंका उत्पाद होता है अतः जिस तिर्यंचने मारणांतिक

[ विज्ञाप-साधमाद्धक पयन्त दावयाका उत्पाद हाता ह अतः । जस । तयचन मारणातिक समुद्धात द्वारा सौधर्म ईशानके प्रदेशका स्पर्शन किया, उसकी अपेक्षा रिष्ट माग कहा है।]

पुरुषवेदके बंधकोंका कैंद्र, अबंधकोंका कैंके वा सर्वछोक है।

[ विश्लोप—तिर्यचोंका अच्छात स्वर्गपर्यन्त उत्पाद होता है इस दृष्टिसे पुरुषवेदके बंधकके

नपुंसकवेदके बंधकोंका है है वा सर्वलोक है। अबंधकोंक है माग है। तीनों वेदोंके बंधकोंका है वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। चार आयुके बंधकोंका क्षेत्रके समान सर्वलोक मंग है। अबंधकोंका है वा सर्वलोक है। नरकगित, देवगितके बंधकोंका है साग है, अबंधकोंका है वा सर्वलोक है।

ि विज्ञोब-नरकगतिके बंधक तिर्यंचका सप्तमपृथ्वीके स्पर्शनकी व्यपेत्ता क्षेत्र है, इसी प्रकार देवगतिके बंधकके अच्युत स्वर्गकी अपेक्षा भी क्षेत्र भाग है।

तिर्यचगितके बंधकों के 🐾 भाग वा सर्वेटोक है, अवंधकों के 👯 है।

[ विशेष-तिर्यंचगितके अवंधकके अच्छत स्वर्ग तथा सप्तम नरक पर्यन्त ,स्पर्शकी अपेक्षा क्षेत्र भग है। तिर्यंचगितके बंधक पंचेन्द्रिय तिर्यंचके मध्यळोकसे ळोकान्तके एकेन्द्रियोंके क्षेत्रके स्पर्शनकी अपेक्षा कुँ है।

मनुष्यगितिके बंधकोंका क्षेत्रके समान लोकका असंख्यातवाँ भाग है । व्यबंधकोंके क्षेत्र वा सर्वछोक है। चारों गितयोंके बंधकोंके क्षेत्र वा सर्वछोक है। व्यबंधक नहीं हैं। आनुपूर्वीमें गितिके समान भंग हैं। एकेन्द्रियके बंधकोंके क्षेत्र , सर्वछोक है। अबंधकोंके क्षेत्र भाग है।

[ विशेष-लोकाम भागमें विद्यमान एकेन्द्रियोंमें उत्पन्न होनेकी अपेक्षा 👸 स्पर्शन है।

बारह० । तिण्णिजादीणं वंघगा खेत्तमंगो । अवंघगा तेरह० सन्वलोगो । पंचिदि० वंघगा वारह० । अवंघगा सत्त्वोद्दस० सन्वलोगो । पंचजा० तेरह० सन्वलोगो । अवंघगा वारह० । अवंघगा पात्थ । ओरालिय० वंघगा सत्त्वोद्दस०, सन्वलोगो । अवंघगा वारह० । वेउन्विय० वंघगा वारह०, अवंघगा सत्त्वोद्दस०, सन्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंघगा तेरह०, सन्वलोगो । अवंघगा पात्थ । समचदु० वंघगा छन्चोद्द० । अवंघगा ५ तेरह० सन्वलोगो । अवंघगा खेत्तमंगो । अवंघगा तेरह० सन्वलोगो । वुंदसंठाणस्य तेरह० सन्वलोगो । अवंघगा छन्चोद्दसमागो वा । छसंठाणाणं वंघगा तेरह० सन्वलोगो । अवंघगा णत्थ । ओरालिय-अंगो० वंघगा खेत्तमंगो । अवंघगा तेरह० सन्वलोगो । वेउन्विय-अंगो० वंघगा वारह० । अवंघगा सत्त्वोद्दस०, सन्वलोगो । दोण्णं अंगो० वंघगा वारह० । अवंघगा सत्त्वो०, १०

एकेन्द्रियके अबंधकोंका स्पर्शन सप्तम पृथ्वी पर्यन्त ६ राजू तथा ऋच्युत स्वर्ग पर्यन्त ६ राजू प्रमाण होनेसे क्ष्में कहा है । ]

दोइंद्रिय, शीन्द्रय, चौइंद्रिय जातिके बंधकोंका क्षेत्रके समान सर्वलोक भंग है। अबं-धकोंका 😽 वा सर्वलोक है।

[ विशोष-विकटेन्द्रियके व्यवंधकोंका लोकाग्रमें स्थित एकेन्द्रियका स्पर्शन तथा अधोलोकमें सप्तम प्रथ्वी पर्यन्त स्पर्शनकी अपेक्षा क्ष्ट्रै कहा है । ]

पंचेन्द्रिय जातिके बंधकोंके  $\frac{2}{12}$  है । श्रवंपकोंके  $\frac{2}{12}$  वा सर्वलोक है । पंच जातियोंके बंधकोंके  $\frac{2}{12}$  वा सर्वलोक है । श्रवंपक नहीं हैं । औदारिक शरीरके बंधकोंके  $\frac{2}{12}$  है, वा सर्वलोक है । अवंधकोंके  $\frac{2}{12}$  है ।

[ बिशोप—लोकामके एकेन्द्रियोंके स्पर्शनकी अपेत्ता बंधकोंके न्ह है। अवंधकोंके बैकियिक शरीरकी अपेत्ता ऊपर ६ राजू तथा नीचे ६ राजू इस प्रकार क्रेंहे है। ]

वैक्षियिक शरीरके बंधकों के कि है। अबंधकों के कि वा सर्वछोक है। दोनों शरीरों के बंधकों के कि या अवंधक नहीं हैं। समचतुरस्र संस्थानके बंधकों के कि तथा अवंधकों के कि वा सर्वछोक है।

[ विशोष-इस संस्थानके बंधकोंके अच्छुत स्वर्गके स्पर्शनकी अपेक्षा कि है । अबंधकोंके ऋधोलोकके ६ तथा कर्ष्वके ७ राजू मिलाकर कि भाग कहा है ।

चार संस्थान त्राथीत् समचतुरस्न तथा हुंडकको छोड़कर शेषके बंधकोंका क्षेत्रवत् सर्व-छोक है। अवंधकोंका नैहे वा सर्वलोक है। हुंडक संस्थानके बंधकोंका नेहे वा सर्वलोक है। अवंधकोंके नैहे भाग है। छह संस्थानोंके बंधकोंके नेहे वा सर्वलोक है। त्राबंधक नहीं है। औदारिक अंगोपांगके बंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है द्रार्थीत् सर्वछोक है। त्राबंधकोंके नेहे वा सर्वछोक है। वैक्षियिक अंगोपांगके बंधकोंका नेहे है, अवंधकोंका नहीं वा सर्वलोक भंग है।

[ विशेष-इसके वंधकोंके ऊपर ६ राजू तथा नीचे ६ राजू, इस प्रकार क्षेत्र भंग है । यह वैक्रियिक खंगोपांगके अबंधकोंके लोकायके एकेन्द्रिय जीवोंकी अपेक्षा क्ष्रुं कहा है। सन्वलोगो । छसंघ० पत्तेगेण साधारणेण वि खेत्तर्भगो । अवंधगा तेरह० सन्वलोगो । परघादुस्ता० वंधगा तेरह० सन्वलोगो वा । अवंधगा लोगस्स असंखेळि दिभागो, सन्वलोगो वा । आदावस्स वंधगा खेत्तर्भगो । अवंधगा तेरह० सन्वलोगो । उन्नोवस्स वंधगा सत्त्वोद्दस० । अवंधगा तेरह० सन्वलो० । अप्पसत्थिव० वंधगा छन्चोद्दस० । अवंधगा तेरह० सन्वलो० । अप्पसत्थिव० वंधगा छन्चोद्दस० । अवं० सत्त्वचेद्दस० । अवंधगा तेरह० सन्वलो० । अवंधगा सत्त्वचेद सन्वलो० । एवं दूसर० । तसवंधगा वारह० । अवंधगा सत्त्वो० सन्वलो० । स्वाधगा सत्त्वो० । स्वाधगा सत्त्वो० सन्वलोगो । अवंधगा वारहचोद्दस० । वेषणंपि वंधगा तेरहचोद्दस० सन्वलोगो । अवंधगा णिरथ । वादरं वंधगा तेरह० । अवंधगा लोगस्स असंखेळि दिभागो, सन्वलोगो वा । सुदुमवंधगा १० लोगस्स असंखे०, सन्वलोगो वा । अवंधगा तेरह० चोद्दस० । दोण्णं पगदीणं वंधगा तेरह० सन्वलो० । अवंधगा णिरथ । पन्तत्त-पन्नेग० वंधगा तेरह० सन्वलो० । अवंधगा लिख । पन्तत्त-पन्नेग० वंधगा तेरह० सन्वलो० । असंखे०,

दोनों अंगोपांगोंके बंधकोंका क्षेत्र तथा अबंधकोंका क्षेत्र वा सर्वलोक है।

[ विशेष-दोनों अंगोपांगोंके अबंधकोंका एकेन्द्रिय जीवोंमें उत्पत्तिकी अपेक्षा कृष्ट कहा है ।]
छह संहननोंका प्रथक प्रथक अथवा समुदाय रूपसे क्षेत्रके समान मंग है अर्थात सर्वलोक
है। अवंधकोंका कृष्ट वा सर्वलोक है। परघात, उच्छवासके बंधकोंके कृष्ट वा सर्वलोक है। अर्थधकोंके छोकका अर्यख्यातवाँ माग मंग है। अथवा सर्वलोक है। आतपके बंधकोंके क्षेत्रके समान सर्वछोक है। अर्थधकोंके कृष्ट अथवा सर्वलोक है। उद्योतके बंधकोंक कृष्ट, अर्थधकोंक क्षेत्रके समान सर्वछोक मंग है। अर्थधकोंके कृष्ट अथवा सर्वछोक क्षेत्रके समान सर्वछोक है। अर्थधकोंके कृष्ट अथवा सर्वछोक क्षेत्रके समान सर्वछोक है। अर्थधकोंके कृष्ट अर्थधकोंक क्षेत्रके समान सर्वछोक मंग है। अर्थधकोंके कृष्ट वा सर्वलोक है।

[ विशेष—अच्युत स्वर्गके स्पर्शनकी अपेक्षा क्ष्र कहा है, कारण देवोंके प्रशस्त विहायोगिति पायो जाती है। प्रशस्तिविहायोगितके अवंधक अर्थात् अप्रशस्तिवहायोगितिके वंधक अथवा दोनोंके अवंधककी अपेक्षा अधोलोकके ६ राजू तथा अर्ध्वके ७ इस प्रकार क्ष्रे है है।

अप्रशस्तविहायोगतिके बंधकोंका कुरू, अवंधकोंका कुरू वा सर्वलोक है।

[ विशेष—सप्तम पृथ्वीके स्पर्शनकी अपेक्षा अप्रशस्तिबहायोगितके बंधकोंके 🖧 है। विहायोगित के खबंधकी अपेक्षा छोकायके तिर्यंचोंके सर्शनकी दृष्टिसे 🖧 भाग है, कारण एकेन्द्रियके साथ विहायोगितिके बंधका सन्निकर्षपना नहीं पाया जाता है।]

दोनों विहायोगितिक बंधकोंके देने, अबंधकोंके देन वा सर्वळोक है। दो स्वरोंमें भी हसी प्रकार है। त्रसके बंधकोंके देने, अबंधकोंके देन वा सर्वळोक है। स्थावरके बंधकोंके देन वा सर्वळोक है। स्थावरके बंधकोंके देन वा सर्वळोक है। अबंधकोंके देने है। दोनोंके बंधकोंके देन वा सर्वळोक है। अबंधक नहीं हैं। बादरके बंधकोंके देने हैं, अबंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। स्क्मके बंधकोंके लेने हैं। स्वर्मके बंधकोंके लेने का असंख्यातवां भाग वा सर्वळोक है। अबंधकोंके देने भाग है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंके देने भाग है। अबंधक नहीं है। पर्याप्तक तथा प्रत्येकके बंधकोंका देने भाग वा सर्वळोक है। अबंधकोंके लेकका असंख्यातवां भाग वा सर्वळोक है। अपयोंप्त, साधारणके वंधकों

सन्वलो० । अबंधगा तेरह० सन्वलो० । दोण्णं पगदीणं बंधगा तेरह० सन्बलोगो । अबंधगा णित्थ । सुभग-आदेज्ज-समचदु०भंगो । दूभग-आपोदेज्ज-हुंडसंठाणभंगो । दोण्णं पगदीणं बंधगा तेरह सन्वलो० । अबंधगा णित्थ । जसगित्तिस्स बंधगा सत्त-चोहस० । अबंधगा तेरह० सन्वलोगो । अज्जस० बंध० तेरह० सन्वलो० । अबंधगा सत्तचोहस० । दोण्णं पगदीणं बंधगा तेरह० सन्वलोगो । अवंधगा णित्थ । दो ५ गोदाणं संठाण-भंगो ।

§२९७. पंचिदियतिरिक्ख-अवज्जता-पंचणा० णवदंस० भिच्छ० सोलसक० भयदु० तिण्णिसरीर-वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिण-पंचंतराइगाणं वंधगा लोगस्स असंखेज्जिदमागो सन्वलोगो वा । अवंधगा णिरथ । दोवेदणी० हस्सादि० दोयुगल-थिरादि० ४ वंधगा अवंधगा लोगस्स असंखेज्जिदमागो सन्वलोगो वा । दोण्हं पग-१० दीणं वंधगा लोगस्स असंखेज्जिदमागो, सन्वलोगो वा । अवंधगा णिरथ । इत्थि० पुरिस० वंधगा खेचमंगो । अवंधगा लोगस्स असंखेजिदमागो सन्वलोगो वा । णवुंस० वंधगा पिरलोगे माणिदन्वं । तिण्णि वेदाणं वंधगा लोगस्स असंखे०, सन्वलोगो वा । अवंधगा णिरथ । इत्थिवेदमंगो दोआयु-मणुसगदि-चदुजादि-पंचसंठा० ओरालि०

के लोकका असंख्यातवां भाग, सर्वलोक है। अबंधकों के ने विश्व सर्वलोक है। पर्याप्त अपयोप्त तथा प्रत्येक साधारणके बंधकों का ने विश्व सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। सुभग तथा आदेयका समचतुरस्र संस्थानके समान भंग है। दुर्भग, अनादेयका हुंडकसंस्थानके समान भंग है। सुभग, दुर्भग, आदेयका संस्थानके समान भंग है। सुभग, दुर्भग, आदेय, अनादेयके बंधकों का ने विश्व सर्वलोक है। अबंधक हैं। अबंधकों के ने विश्व हैं। यहाः की तिंके बंधकों के ने विश्व हैं। अबंधकों के ने विश्व हैं। अबंधक नहीं हैं।

[ विशेष-तिर्यचोंमें तीर्थंकरका बंध न होनेसे यहाँ उसका वर्णन नहीं किया गया है।] दो गोत्रोंके विषयमें संस्थानके समान भंग है।

१२९७. पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-लब्ब्यपर्याप्तकों में — प्रज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कथाय, भय, जुगुप्ता, औदारिक-तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुल्लु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके वंधकों के लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक हैं। अवंधक नहीं है। दो वेदनीय, हास्यादि दो युगल, स्थिरादि ४ युगलके वंधकों-अवंधकोंका लोकके असंख्यातवें भाग वा सर्वलोक है। दोनों प्रकृतियों के वंधकोंका लोकका असंख्यातवों भाग, वा सर्वलोक है। अवंधक नहीं है। क्की-पुरुष वेदके वंधकोंका क्षेत्र-भंग है अर्थात् लोकका असंख्यातवों भाग है। अर्थक्कोंका लोकके असंख्यातवें भाग वा सर्वलोक भंग है। चुपंसकवेदके वंधकोंका लोकका असंख्यातवों भाग वा सर्वलोक भंग है। अर्थक्कोंका लोकका असंख्यातवों भाग वा सर्वलोक के संग है। अर्थकोंका लोकका असंख्यातवों भाग वा सर्वलोक के संग है। अर्थकोंका लोकका असंख्यातवों भाग वा सर्वलोक है। अर्थकोंका लोकका असंख्यातवों भाग वा सर्वलोक है। अर्थक नहीं है।

<sup>(</sup>१) "पंचिदियतिरिक्षअपज्जचएहि केवडियं खेतां फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिमागो, सम्बलागो वा।" –षट्खं० फो० सू० ३२, ३३।

अंगो ० छसंघ० मणुसाणु० आदाउजो ० दोविहा ० सुभग-सुस्सर-आदेज्ज० उच्चागोदं च । ण्वंसगवेद-भंगो तिरिक्खगिद-एइंदियजादि-दुंडसंठाण-तिरिक्खाणुपुच्चि-थावर-पज्जत्तापज्ज० पर्नेग-साधारण-दूभग-दूसर-अणादेज्ज-णीचागोदं च । दोआपु० छसंघ० दोविहा० दोसर० वंधगा खेचभंगो । अवंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागो, सच्चलोगो ५ वा । गिद-जादि-संठाण-आणुपुच्चि-तस्थावरादिसत्तयुगलदोगोदाणं वंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागो, सच्चलोगो वा । अवंधगा णित्थ । परघादुस्साणं वंधगा अवंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागो, सच्चलोगो वा । उज्जोवस्स वंधगा सत्तचोहसभागो वा । अवंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिभागो सच्चलोगो वा । एवं वादरजसिगित्ति तत्पिष्ड-पक्खं सुद्धमं अज्जसिगित्ति ।

ऽ ६२९८. एवं मणुसापन्जत्त० सन्वविगिलिदिय-पंचिदिय-तस-अपजत्त-बादरपुढवि० आउ० तेउ० वाउ० बादरवणप्फदि-पत्तेय-पन्जत्ता । णवरि बादरवाउपन्जत्ते जंहि लोगस्स असंखेन्जदिभागो तंहि लोगस्स संखेन्जदिभागो कादन्वो ।

§२९९. मणुस० ३-पंचणा० णगदंस० सोलसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु०

दो आयु (मनुष्य-तिर्यंचायु) मनुष्याति, दोइंद्रियादि चार जाति, हुंडक विना ५ संस्थान, औदारिक झंगोपांग, ६ संहनन, मनुष्यानुपूर्वी, आतप, डचोत, २ विहायोगति, सुभग, सुस्वर, आदेय, उचगोत्रका स्नीवेदके समान भंग है। तिर्यंचगति, एकेन्द्रिय जाति, हुंडक संस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावर, पर्याप्त, अपर्याप्त, प्रत्येक, साधारण, दुभँग, दुस्वर, अनादेय, नीचगोत्रका नपुंसकवेदके समान भंग है। दो आयु, ६ संहनन, २ विहायोगिति, दो स्वरके बंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है अर्थात् सर्वलोक है। अवंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक मंग है। गति, जाति, संस्थान, आनुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि सम्न युगल, २ गोत्रके बंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अवंधक नहीं है। परवात, उच्छ्यासके बंधकों-अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक भंग है। उचोतके बंधकोंका न्रष्ट, अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक मंग है। उचोतके बंधकोंका न्रष्ट, अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक मंग है। उचोतके बंधकोंका न्रष्ट, अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक मंग है। उचोतक वंधकोंका न्रष्ट, अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। बादर, यशाकीर्ति तथा इनके प्रतिपक्षी सुक्त और अयशाकीर्ति में इसी प्रकार भंग है।

§२९८. लब्ब्यपर्याप्तक मनुष्य, सर्व विकलेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय अपर्याप्तक, त्रस-व्यपर्याप्तक, वादर पृथ्वी, जल, तेज, वायु, बादर वनस्पति, प्रत्येक, पर्याप्तकोंमें इसी प्रकार मंग है। विशेष, वादर-वायु-कायिक पर्याप्तकोंमें जहां लोकका असंख्यातवां भाग है, वहां लोकका संख्यातवां भाग जानना चाहिये।

\$२९९. भनुष्यत्रिक अर्थात् मनुष्य, पर्याप्त-मनुष्य, मनुष्यनीमें-५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, १६ कषाय, भय-जुगुष्सा, तैजस-कामीण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण, ५ अंतरायके

<sup>(</sup>१) "मणुसगदीए मणुस-मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु मिच्छादिट्ठीहि केवडियं खेतं फोसिदं? छोगस्स असंखेज्बदिमागो, सन्वलोगो वा। सासणसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेतं फोसिदं? छोगस्स असंखेज्बदिमागो सत्त्वोद्दसमागा वा देस्णा। सम्मामिच्छादिट्ठिप्पहुडि चाव अजोगिकेवलीहि केवडियं खेतं फोसिदं? छोगस्स असंखेज्बदिमागो असंखेज्जादमागो। सजोगिकेवलीहि केवडियं खेतं फोसिदं? छोगस्स असंखेज्जादिमागो। असंखेज्जावा मागा, सन्दर्शनोगो वा।" -षट्खंन फोन सु० ३४-४१।

उप० णिमि० पंचंतराइगाणं वंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो सव्यलोगो वा। अवंघगा केविलमंगो। मिन्छत्तस्य वंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो सव्यलोगो वा। अवंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो सत्त्र्योदमागो सत्त्र्योदमागो सत्त्र्योदमागो सत्त्र्योदमागो सत्त्र्यंचगा लोगस्स असंखेडजिदमागो केविलमंगो। अवंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो केविलमंगो। अवंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो सव्वलोगो वा। अवंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो स्विलमंगो। दोण्णं पगदीणं वंघगा केविलमंगो। अवंघगा लोगस्स असंखेडजिदमागो। इत्थि पुरिस० वंघगा खेनिलमंगो। अवंघगा केविलमंगो। ण्यंस० असाद-भंगो। तिण्णं वेदाणं वंघगा लोगस्स असंखेड मागो सव्वलोगो वा। अवंघगा केविलमंगो। हिण्यं वेदाणं वंघगा लोगस्स असंखेड मागो सव्यलोगो वा। अवंघगा केविलमंगो। इत्थिमंगो चदुआयु-तिण्णिगिदि-चदुजिदि-चेउिव्यज्ञाहार०-पंचसंठा० तिण्णि-अगो० छसंघ० तिण्णि-आणु० आदाव० दोविहा० तस-सुमग० दोसर (१) [सुस्सर०] १० आदे० उच्चागोदं च। ण्युंसकवेदमंगो हस्सरिद-अरिदसोग-तिरिक्खगिदि-एइंदियजिदि-ओरालि० हुडसंठा० तिरिक्खाणु० थावर-पडजत्त-अपडजत्त० पचेय० साधारण० थिरा-थिर-सुमासुम-दूमग-दुस्सर-अणादेजज-णीचागोदं च। एवं पनेगेण साधारणेण वि वेद-

वंधकोंका छोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वतोक है। अवंधकोंका केवछी-भंग है। मिश्यात्व के वंधकोंका तोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वतोक है। अवंधकोंका छोकका असंख्यातवां भाग वा नुष्ट अथवा केवछी-भंग है।

[ विश्रोय-भिध्यात्वके वंधकोंके मारणांतिक समुद्धात तथा उपपाद पदकी अपेक्षा सर्वछोक स्पर्शन कहा है। (ध० टी० फो० प्र०२१७)]

साताके वंधकोंके छोकका असंख्यातवां भाग वा केवछी-भंग है। व्यवंधकोंके छोकका व्यसंख्यातवां भाग वा सर्वछोक है। असाताके वंधकोंके छोकका व्यसंख्यातवां भाग वा सर्वछोक है। व्यवंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा केवछी-भंग है। दोनों प्रकृतियोंके वंधकोंका केवली-भंग है। अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग है।

[ विश्रोष-दोनोंके अवंधक अयोगकेवलीकी अपेक्षा असंख्यातवां भाग कहा है ।]

स्त्रीवेद, पुरुपवेदके बंधकोंका क्षेत्रके समान मंग है अर्थात् लोकका असंख्यातवां माग है। आवंधकोंका केवळी-मंग है। नपुंसकवेदका अस्राताके समान मंग है। तीनों वेदोंके बंधकोंका छोकका असंख्यातवां माग वा सर्वछोक मंग है। अवंधकोंका केवळी-मंग है। चार आयु, तीन गित, ४ जाति, वैक्रियिक, आहारक शरीर, ५ संस्थान, तीन अंगोपांग, छह संहनन, तीन आनुपूर्वी, आतप, दो विहायोगित, त्रस, सुभग, दो स्वर (१) [ सुस्वर ], आदेय तथा उच्चगोत्रका स्त्रीवेदके समान मंग है। हास्य, रित, अरित, शोक, तिर्यंचगित, एकेन्द्रिय जाति, औदारिक शरीर, हुंडक संस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावर, पर्याप्त, अपर्याप्त, प्रत्येक, साधारण, स्थिर, अस्थिर, श्रुभ, अश्रुभ, दुभंग, दुस्वर, अनादेय, नीचगोत्रका नपुंसकवेदके समान मंग है। प्रत्येक तथा सामान्यसे भी वेदके समान मंग है।

भंगो। परघादुस्ताणं हस्तभंगो। उज्बोवस्त बंधगा सत्तचोहसभागो। अबंधगा केविलभंगो। एवं बादरजसिगित्ति। सुंहुमबंधगो लोगस्त असंखेज्जिदभागी, सव्य-लोगो वा। अबंधगा केविलभंगो। अज्ञसिगित्तिस्त बंधगा लोगस्त असंखेजिदिभागो, सव्वलोगो वा। अबंधगा सत्तचोहसभागो केविलभंगो। दोण्णं पगदीणं वंधगा लोगस्त ५ असंखेजिदिभागो सव्यलोगो वा। अबंधगा केविलभंगो। तित्थयरस्त वंधगा खेत्तभंगो। अबंधगा लोगस्त असंखेजिदभागो केविलभंगो।

§३००, देवेसु–धुविगाणं वंधगा अट-णव-चोइसभागो वा । अवंधगा णित्य । थीणिगिद्धितिय-अर्णताणु० ४ वंधगा अट्टणव-चोइसभागो वा । अवंधगा अट्ट-चोइस-भागो वा । एवं णबुंस० ति√िक्खगदि० एइंदि० हुंडसंठा० तिरिक्खाणु० थावर०

परघात, उच्छ्वासका हास्यके समान भंग है। अर्थात् छोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अर्थथकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा केवळी-भंग है। उद्योतके वंधकोंका कुँद है। अर्थधकोंका केवली-भंग है। वादर तथा यशःकीर्ति में इसी प्रकार है। स्ट्सिक वंधकोंका छोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अर्थधकोंका केवळी-भंग है। अर्थशःकीर्तिक वंधकोंका छोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वछोक है। अर्थधकोंका कुँद वा केवळी-भंग है। बादर, सूक्त तथा यशःकीर्ति-अर्थशःकीर्तिक वंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वछोक है। अर्थधकोंका केवळी-भंग है। तीर्थंकरके बंधकोंका क्षेत्रवत् भंग है अर्थात् छोकका असंख्यातवां भाग है। अर्थधकोंका छोकका असंख्यातवां भाग वा केवळी-भंग है।

§३००. देवोंमें—ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके क्रि, क्रि भाग है। अबंधक नहीं हैं।

[ विश्लोष-विहारवन् स्वस्थान, वेदना, कषाय तथा वैक्रियिक समुद्धातसे परिणत मिथ्यात्व तथा सासादन गुणस्थानवर्ती देवोंने अतीतमें देशोन क्ष्म भाग स्पर्श किया है। मारणांतिक समुद्धातगत मिथ्यात्वी तथा सासादन सम्यक्त्वी देवोंने नीचे दो राजू तथा ऊपर सात राजू इस प्रकार क्ष्म भाग स्पर्श किया है ( भ्रिष्य टी० फो० प्र० २२५)।]

स्त्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंका ぢ वा 🕏 माग है। अबंधकोंका 🖘 🖺 भाग है।

[ विश्लोष-यहां स्त्यानगृद्धि आदिके श्रवंधक सम्यक्तिध्यात्वी, अविरतसम्यक्ती जीवोंके विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय तथा विक्रयिक समुद्धातकी अपेक्षा ऊपर छह राजू तथा नीचे दो राजू इस प्रकार क्रिंग मारणंतिक समुद्धातकी अपेक्षा भी क्रिंग मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा भी क्रिंग भाग है। उपपादकी श्रयेक्षा क्रिंग भाग है।

नपुंसकवेद, तिर्यंचगति, एकेन्द्रिय जाति, हुंडकसंस्थान, तिर्यंचानुपूर्वी, स्थावर, दुर्भग,

<sup>(</sup>१) "देवगदीए देवेतु मिच्छादिद्वि-सासणसम्मादिद्वीहि केगडियं खेत फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदि-मागो, अहुणवचोद्दसमागा वा देखणा ।" –षट्खं० फो० सू० ४२, ४३ ।

<sup>(</sup>२) 'सम्मामिच्छादिष्टि-अवंजदसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फासिदं ? लोगस्स असंखेन्जिदिभागो, बहुचोद्दसमागा वा देखणा।'' -पद्खं० फो० सु० ४४, ४५।

दूभग-अणादेज गीचागोदं च । मिच्छत्तस्स वंघगा अवंघगा अदृणवचोद्दसभागो वा । एवं उचागो० । सादासादवंघगा अवंघगा अदृणवचोद्दसभागो वा । दोण्णं पगदीणं वंघगा अदृणव-चोद्दसभागो वा । अवंघगा णित्य । एवं दृस्सादिदोयुगलं थिरादि-तिण्णियुगलं च । इत्थि० पुरिस० वंघगा अदृचोद्दसभागा । अवंघगा अदृणव-चोद्दसभागो वा । तिण्णं वेदाणं अट्ठणव-चोद्दस० । अवंघगा णित्य । इत्थिमंगो दोआयु- ५ मणुसगदि-पंचिदि० पंचसंठा० ओरालि० अंगो० छसंघ० भणुसाणु० आदाव० दोवि-हाय० तस-सुभग-आदेज० दोसर० तित्थयर० उच्चागोदं च । एवं पत्तेगेण साधारणेण वि वेदमंगो । णवरि आयुभंगो छसंघ० दोविहाय० दोसर० ५त्तेगेण साधारणेण वि । एवं सव्वदेवाणं अप्पण्यणो फोसणं काद्व्वं ।

अनादेय तथा नीचगोत्रका इसी प्रकार है। मिथ्यात्वके बंधकों अबंधकोंका र्दछ वा द्वैष्ठ है। इसी प्रकार उच्चगोत्रमें भी है। साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका र्दछ वा द्वैष्ठ भाग है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंका र्दछ वा द्वैष्ठ भाग है। अबंधक नहीं हैं।

[ विशेष—देवों में आदिके चार गुणस्थान ही होते हैं अतः अयोगकेवलीमें अवंध होनेवाले इन साता-असाता युग्मका अवंधक यहां नहीं कहा है। असाताका प्रमन्तसंयत तक तथा साताका सयोगी जिन पर्यन्त बंध होता है इसी कारण देवों में इनके अवंधक नहीं हैं।]

हास्यादि दो युगल तथा स्थिरादि तीन युगलमें इसी प्रकार है । खीवेद, पुरुषवेदके बंधकोंके वर्ष है । अबंधकोंके ईन्छ वा क्रि है । तीनों वेदोंके बंधकोंका ईन्छ वा क्रि है । अबंधक नहीं हैं ।

[ विशेष -जब देवों में वेदोंके अबंधक नहीं है, तब खीवेद, पुरुषवेदके अबंधकोंका तात्पर्य नपुंसकवेदके बंधकोंसे है। नपुंसकवेदका बंध मिध्यात्वी जीवोंके ही होगा अतः उनके  $\frac{2}{3}$  वा  $\frac{2}{3}$  कहा है।

तिर्यंच-मनुष्यायु, मनुष्यगति, पंचेन्द्रियजाति, ५ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संह-नन, मनुष्यानुपूर्वी, आतप, दो विहायोगित, त्रस, सुभग, आदेय, दो स्वर, तीर्थंकर और उच्चगोत्रका स्त्रीवेदके समान मंग है। अर्थात् वंधकोंके क्ष्र तथा अवंधकोंके क्ष्र वा कुष्टे है। इस प्रकार प्रत्येक तथा साधारणसे भी वेदोंके समान मंग जानना चाहिए। विशेष, छह संहनन, दो विहायोगिति, दो स्वरका प्रत्येक तथा साधारणसे दो आयु (तिर्यंच-मनुष्यायु) के समान मंग जानना चाहिए।

इस प्रकार सर्वदेवोंमें अपना-अपना स्पर्शन निकाल लेना चाहिए।

[ विञ्चोष-भवनत्रिकमें भिथ्यात्व तथा सासादन गुणस्थानकी अपेक्षा छोकका असंख्यातवां भाग, देहैं, क्ष्र वा क्षेत्र भाग है। वे विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, विक्रियापदके द्वारा उपरोक्त छोकका स्पर्यन करते हैं। मेस्तछसे दो राजू नीचे तथा सौधर्मस्वर्गके विमान-स्वजदंड

<sup>(</sup>१) "भवणवासिय-वाणवेंतर-जोदिसियदेवेसु मिन्छादिष्टि-सासणसम्मादिद्वीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ! छोगस्स असंखेजन[दमागो, अद्धुद्वा वा अट्टणवचोद्दसमागा वा देस्णा ।" -षट्खं० फो० सू० ४६-४७ ।

पर्यन्त उत्तर रुष्ट्रै स्वयमेव विहार करते हैं । उत्तरके देवोंके प्रयोगसे र्न्छ तथा मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा उत्तर सात तथा नीचे दो, इस प्रकार रुष्ट्र स्पर्शन करते हैं। सम्यग्मिध्यादृष्टि, असंयत सम्यग्दृष्टि देवोंमें अतीत-अनागत कालकी व्यपेक्षा रुष्ट्रे वा र्न्छ भाग स्पर्शन है। चे सौधर्मद्विकके देवोंका विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कवाय, वैक्रियिकपदकी दृष्टिसे आदिके दो गुणस्थानोंमें र्न्छ है। मारणान्तिकपदसे परिणत उक्त गुणस्थानोंमें र्न्छ भाग है। उपपादकी अपेक्षा रुष्ट्रे है। मिश्र तथा व्यविरत गुणस्थानमें र्न्छ है। अविरत सम्यक्त्वींके मारणांतिककी अपेक्षा देशोन र्न्छ तथा उपपादकी क्रपेक्षा रुष्ट्रे है।

उसनत्क्रमारादि पांच कल्पोंमें स्वस्थान स्वस्थानपदपरिग्रत देवोंने अतीतकालमें लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है । वर्तमानकालकी अपेक्षा भी छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्श किया है। विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक तथा मारणान्तिक समुद्घातकी अपेक्षा इन्ह है। उपपाद परिणत सनन्छमार, माहेन्द्र कल्पवासी देवोंने देशोन हैन्ह, ब्रह्म-ब्रह्मोत्तर-वासी देवोंने देशोन है । छांतव-कापिष्ठवासी देवोंने रेड, शुक्र-महाशुक्रवासी देवोंने ४३, शतार-सहस्रारवासी देवोंने के भाग स्पर्श किया है। विशेष, मिश्रगणस्थानवर्ती देवोंके मार्ग्णातिक तथा जपपाद पद नहीं होते हैं। <sup>४</sup> आनत, प्राणत, आरण, अच्युतवासी देवोंका विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक तथा मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा देशोन के भाग स्पर्शन है। मिश्रगु ग्रास्थानमें मारणांतिक तथा उपपादपद नहीं होते हैं । त्रानत-प्राणत-कल्पके उपपाद परिग्गत असंयत सम्यग्दृष्टि देवोंने देशोन <sup>५३</sup> भाग स्पर्श किये हैं। आरग्ग-अच्युतवाले देवोंने हु भाग स्पर्श किया है। कारण वैरी देवोंके सम्बन्धसे सर्व द्वीपसागरोंमें विद्यमान असंयत-सम्यग्दृष्टि तथा संयतासंयत तिर्थेचोंका आरग्-अच्युतकल्पमें उपपाद पाया जाता है। नव ग्रैवेयकवासी देवोंका मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयत सम्यन्दृष्टि गुणस्थान पर्यन्त लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्शन है। अनुदिशसे सर्वार्थसिद्धि पर्यन्त असंयत सम्यक्त्वी देवींके स्वस्थान-स्वस्थान, विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक, मारणांतिक उपपादरूप परिणमनकी अपेक्षा लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्शन है।

<sup>(</sup>१) "सम्मामिन्छादिष्टि-असंबदसम्मादिर्हाहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? ह्योगस्स असंखेजिदमागो, अद्युद्धा वा अट्टचोद्समागा वा देसणा।"-षद्खं० फो० सू०४८-४९।

<sup>(</sup>२) ''सोधम्मीसाणकप्यवासियदेवेसु मिच्छादिट्टिप्यहुडि जाव असंजदसम्मादिद्वित्ति देवोषं।''-सू० ५०।

<sup>(</sup>३) ''सणक्कुमारप्यहुढि जाव सदार-सहस्सारकप्यवासियदेवेसु मिन्छादिहिप्यहुढि जाव असंजदसम्मा-दिहीहि केवडियं खेचं फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदिभागो अट्टचोद्दसभागा वा देस्णा ।''-सू० ५१,५२।

<sup>. (</sup>४) "आणद जाव आरणच्चुदकप्यासियदेवेतु मिच्छाइट्ठिप्यहुिंड जाव असंजदसम्मादिट्डीहि केविडयं खेचं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजजिदमागो । छ चोद्दसभागा वा देख्णा फोसिदा । णवगेवेजज्ञियणवासियदेवेतु मिच्छादिट्ठिप्यहुिंड जाव असंजदसम्मादिट्डीहि केविडयं खेचं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदमागो । अणुहिस जाव सन्यट्ठिसिद्धिवमाणवासियदेवेतु असंजदसम्मादिट्डीहि केविडयं खेचं फोसिदं ? लोगस्स असंखेजिदमागो ।" —सू० ५३-५६ ।

§२०१. एइंदिएसु-धुविगाणं बंघगा सन्त्रलोगो । अवंघगा णित्थ । सादासाद-वंघगा अवंघगा सन्त्रलोगो । दोण्णं पगदीणं वंघगा सन्त्रलोगो । अवंघगा णित्थ । एवं सन्त्राणं वेदणीयभंगो । णविर मणुसायुवंघगा लोगस्स असंखेखिदिमागो, सन्त्र-लोगो वा । अवंघगा सन्त्रलोगो । तिरिक्खायुवंघगा अवंघगा सन्त्रलोगो । दोण्णं आयुगाणं वंघगा अवंघगा सन्त्रलोगो । एवं छसंघ० औरालि० अंगो० परघादुस्सास- ५ आदाउक्षोव-दोविहाय-दोसर० ।

§२०२. एवं सन्त्रसुहुम-एइंदिय-पुढवि० आउ० तेउ० वाउ० वणप्कदि-णिगोद एदेसि० सन्त्रसुहुमाणं च ।

§३०३, वादरेइंदिय-पज्जत्ताअपज्जत्त-धुविगाणं वंधगा सन्वलोगो । अवंधगा णात्थि । सादासाद-वंधगा अवंधगा सन्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंधगा सन्वलोगो । ४० अवंधगा णात्थि । एवं चदुणोकसा० परघादुस्सा० थिराथिरसुभासुभाणं । इत्थि० पुरिस्त० वंधगा लोगस्स असंखेज्जदिभागो । अवंधगा सन्वलोगो । णवंस० वंधगा सन्वलोगो । अवंधगा लोगस्स संखेजदिभागो । एवं इत्थिभंगो तिरिक्खायु-चदुजादि-पंचसंठा० ओरालि०

§३०१. एकेन्द्रियोंमें—े भ्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वेलोक है। अबंधक नहीं है।

[ विञ्चोष-स्वस्थान-स्वस्थान, वेदना, कषाय, मारणांतिक तथा उपपादकी ऋपेक्षा एकेन्द्रिय जीवोंने अतीत-अनागत काळमें सर्वेळोक स्पर्श किया है। ( घ० टी० फो० स० २४० ) ]

साता-असाताके बंधकों-अबंधकोंका स्पर्शन सर्वलोक है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वलोक स्पर्शन है। अबंधक नहीं है। इस प्रकार सर्व प्रकृतियोंका वेदनीयके समान भंग है। विशेष, मनुष्यायुके बंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक स्पर्शन है। अबंधकोंका सर्वलोक है। तियंचायुके बंधकों-अबंधकोंका सर्वलोक है। तियंचायुके बंधकों-अबंधकोंका सर्वलोक है। छह संहनन, औदारिक अंगोपांग, परवात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, दो विहायोगित तथा दो स्वरमें इसी प्रकार भंग है।

§३०२. सर्वसूद्रम एकेन्द्रियोंमें इसी प्रकार है। पृथ्वीकायिक, जलकायिक, तेजकायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक, निगोद, इनके सर्वसूद्रम भेदोंमें भी इसी प्रकार है<sup>२</sup>।

§३०३. बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकों में — प्रुच प्रकृतियों के बंधकों के सर्वलोक है। अवंधक नहीं है। साता-असाताक बंधकों अवंधकों के सर्वलोक स्पर्शन है। दोनों प्रकृतियों के वंधकों के सर्वलोक है। अवंधक नहीं हैं। हास्यादि चार नोकषाय, परघात, उच्छ्वास, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभमें इसी प्रकार जानना चाहिए। स्त्रीवेद, पुरुषवेदके बंधकों के लोकका असंख्यातवां भाग, अबंधकों के सर्वलोक है। नपुंसकवेदके बंधकों के सर्वलोक है तथा

<sup>(</sup>१) "इंदियाणुवादेण एइंदिय बादर-सुद्धुम-पज्जतापजनएडि केवडियं खेत्तं फीखिदं ? सध्यज्ञेगो ।" --पट्सं० फो० सु० ५७ ।

<sup>(</sup>२) "भादरपुढिविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवणप्पदिकाइय-प्रवेयसरीरपञ्जचएहि क्रेवडियं खेत्रं फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदिमगो सन्बळोगो वा ।" –सू० ६७–६८।

अंगो० छसंघ० आदा० दोविहाय० तस-सुमग-दोसर-आदेज्ज० । णघुंसक-भंगो एइंदिय हुंडसंठा०-थावर-दूभग-अणादेऽज० । मणुसायु-वंघगा लोगस्स असंखेज्जिदमागो । अवंधगा लोगस्स संखेज्जिदमागो सक्वलोगो वा । दो-आयु-वंघगा लोगस्स संखेज्जिदिमागो । अवंधगा लोगस्स संखेज्जिदिमागो । अवंधगा लोगस्स संखेज्जिदिमागो । अवंधगा लोगस्स संखेज्जिदिमागो । अवंधगा लोगस्स असंखेज्जिदिमागो । मणुस-गिदवंधगा [लोगस्स] असंखेज्जिदमागो । अवंधगा सक्वलोगो । दोण्णं पगदीणं वंधगा सक्वलोगो । अवंधगा णित्थ । एवं दो-आणु० दो-गोदाणं । उज्जीवस्स वंधगा लोगस्स संखेज्जिदमागो, सत्त्वोदसागो वा । अवंधगा सक्वलोगो । एवं वादर-जस० । पज्जत्ता-अपज्जत्त-पत्तेगं साधारणं वेदणीय-मंगो । सुहुम-अज्जस० वंधगा सक्वलोगो । अवंधगा लोगस्स क्षेज्जिदमागो, सत्त्वोदसमागो वा । दोण्णं पगदीणं वंधगा सक्व-१० लोगो । अवंधगा णित्थ । एवं वादर-वाउ० अपज्जत्तात्ति । वादर-पुढिव-आउ० तेउ०-तेसं च अपज्जत्ता वादर-वाणप्पदि-णिगोद-पज्जत्ता-अपज्जत्ता वादर-वाणप्पदि-

अबंधकोंके लोकका संख्यातवां भाग है। तिर्यंचाय, चार जाति, पांच संस्थान, औदारिक अंगोपांग, छह संहनन, आतप, दो विहायोगित, त्रस, सुभग, दो स्वर तथा आदेयमें स्नी-वेदका भंग जानना चाहिए । एकेन्द्रिय, हुंडकसंस्थान, स्थावर, दुर्भग तथा अनादेयमें नपंसक-वेदका भंग जानना चाहिए । मनुष्यायके बंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग है । श्रबंधकोंका लोकका संख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। मनुष्य-तिर्यंचायुके बंधकोंका लोकका संख्यातवां भाग है। अबंधकोंका वेलोकका संख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। छह संहनन, दो विहायोगति तथा दो स्वरमें इसी प्रकार है। तियंचगितके बंधकोंके सर्वलोक है। अबंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग है। मनुष्यगतिके वंधकोंके [लोकका] असंख्यातवां भाग है, अवंधकोंके सर्वलोक है । दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंके सर्वलोक है । अबंधक नहीं है । मनुष्य-तिर्यचानुपूर्वी तथा दो गोत्रोंमें इसी प्रकार है। उद्योतके बंधकोंका लोकका संख्यातवां भाग वा 🐾 भाग है। श्रबंधकोंके सर्वलोक है। बादर तथा यशःकी तिमें इसी प्रकार जानना चाहिए। पर्याप्त. अपर्याप्त, प्रत्येक, साधारणमें वेदनीयके समान भंग है। सूच्म तथा अयदाःकीर्तिके वंधकोंका सर्वेलोक है। अबंधकोंका लोकका संख्यातवां भाग वा 👸 है। बादर-सुक्त तथा यशःकीर्ति-अयशःकी तके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। बादर वायुकायिक, बादरवायुकायिक अपर्याप्तकों में इसी प्रकार है । बादर प्रथ्वीकायिक, बादर अप्कायिक, बादर तेजकायिक, बादर-पृथ्वीकायिक-अपर्याप्तक, बाद्र-अपकायिक ग्रापर्याप्तक, बाद्र-तेजकायिक-अपर्याप्तक, वनस्पतिकायिक, बादर निगोद, बादर वनस्पतिकायिक पर्याप्तक, बादर वनस्पतिकायिक-श्रपर्याप्तक, बादर निगोद पर्याप्तक, बादर-निगोद-अपर्याप्तक, बादर वनस्पति प्रत्येक, बादर वनस्पति प्रत्येक

<sup>(</sup>१) ''बादरवाउपज्जत्तएहि केवडियं खेतं फोसिदं ? लोगस्स संखेज्जदिभागो। सब्बलोगो वा।''-षट्खं० फो० स्, ६९, ७२। (२) ''भारणंतियउववादपरिणदेहि सब्बलोगो फोसिदो। एवं बादर तेउकाइयपज्जचार्ण पि वचन्वं। णवरि वेउन्वियस्य तिरियलोगस्स संखेजदिभागो वचन्वो।'' -घ० टी० फो० पु० २५२।

पचेय तस्सेव अपज्जत्तवादरएइंदियमंगो । णवरि यं हि लोगस्स संखेजादिमागो तं हि लोगस्स असंखेजदिमागो कायव्वो ।

§२०४. पंचिदिय-तस-तेंसि पज्जना-पंचणा० छदंस० अट्ठक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंत बंघगा लोगस्स असंखेजिदिभागो, अट्ठ-तेरह-चोइसभागो वा सव्वलोगो वा । अवंघगा केविलिभंगो । शीणिगिद्धि० २ अणंताणु० ४ ५ बंघगा अट्ठ-तेरह०, सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-चोइसभागो केविलिभंगो । [साद० वंघगा अट्ठ-तेरह-चोइस० केविल-भंगो ।] अवंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । असाद-वंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० चोइस० केविलिभंगो । दोण्णं वंघगा अट्ठतेरह० चोइसभागो केविलि-भंगो । दोण्णं अवंघगा अप्यासमें वादर एकेन्द्रियके समान भंग है । विशेष, जहाँ ठोकका संख्यातवां भाग है, वहाँ लोकका असंख्यातवां भाग करना चाहिए।

§३०४. 'पंचेन्द्रिय, त्रस, पंचेन्द्रिय-पर्याप्तक, त्रस-पर्याप्तकोंमें—4 ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, आठ कषाय, भय-जुगुप्सा, तेजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुळघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधक छोकके असंख्यातवें भाग, प्रश्न, वैश्वे वा सर्वजीकका स्पर्शन करते हैं। अबंधकोंका केवली-भंगहै। स्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुवंधी ४ के बंधकोंका वृद्ध, वैश्वे वा सर्वजीक है। अबंधकोंके वृद्ध भाग वा केवछीके समान भंग जानना चाहिए।

[ विशेष—विद्यारवत् स्वस्थान, वेदना, कथाय और वैक्रियिक समुद्रातकी अपेज्ञा ज्ञानावरस्मादिके वंथकोंका स्पर्शन कि है, कारण मेरुतलसे ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजू प्रमाण स्पर्शन
है। मारणांतिक तथा उपपादकी अपेक्षा सर्वलोक है। सप्तम पृथ्वीके नारकीने मारणांतिक कर
मध्यलोकको स्पर्श किया, प्रभात् मध्यलोकमें जन्म धारण कर अनंतर लोकाम्रमें जाकर वाद्र
पृथ्वीकायिक आदिके रूपमें उत्पन्न हुआ। इस प्रकार ६ तथा ७ = कि राजू स्पर्शन हुआ।
अवंधकोंमें केवली-भंग लोकका असंख्यातचाँ भाग प्रमाण, अथवा प्रतर समुद्धातकी अपेक्षा
असंख्यात बहुमाग एवं लोकपूरणकी अपेक्षा सर्वलोक प्रमाण है। स्त्यानगृद्धित्रिक तथा
अनंतानुवंधी ४ के अवंधक सम्यक् मिध्यात्वी तथा अविरतसम्यक्त्वी जीवोंकी अपेक्षा
क्रिंह है, कारण ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजू प्रमाण स्पर्शन विद्यारवा संस्थान, वेदना,
कषाय, वैक्रियिक तथा मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा कहा है। मिश्रगुणस्थानमें मारणांतिक समुद्धात नहीं होता है ( ध० टी० फो० प्र० १६७ )]

[ साता वेदनीयके बंधकोंका र्न्छ, १३ वा केवछी-मंग है।] अबंधकोंका र्न्छ, १३ वा सर्व-छोक है। असाताके बंधकोंका र्न्छ, १३ वा सर्वतोक है। अबंधकोंका र्न्छ, १३ वा केवछी-मंग है। दोनोंके बंधकोंका र्न्छ, १३ वा केवछी-मंग है। दोनोंके अबंधकोंका छोकके असंख्यातवें भाग है।

<sup>(</sup>१) 'पंचिदिय-पंचिदियपण्जवएसु मिच्छादिद्टीहि केवडियं खेरां फोसिदं ? छोगस्स असंखेरज्जदि-भागो । अट्टचोद्दसभागा देस्णा. सव्यक्षोगो वा। सासणसम्मादिट्टिप्पहुडि बाव अजोगिकेविक्रिस ओसं।'' -पद्खं० फो० सृ० ६०, ६२।

<sup>&</sup>quot;तसकाइय-तसकाइयपज्जत्तप्सु मिञ्छादिट्ठिप्पहुडि जाव अजोगिकेविरुति ओषं।" -सू० ७२।

लोगस्स असंखेज्जिदिमागो । भिच्छत्तस्स बंधगा अट्ठतेरह०, सन्वलोगो वा । अवंधगा अट्ठतेरह० केविलिमंगो । अपन्चक्खाणा० ४ वंधगा अट्ठतेरह०, सन्वलोगो वा । अवंधगा छचोहसभागो केविलमंगो । इत्थि० पुरिस० वंधगा अट्ठ-वारह० । अवंधगा अट्ठतेरह० केविलिमंगो । णवंस० वंधगा अट्ठ-तेरह० सन्वलोगो वा । अवंधगा अट्ठतरह० केविलिमंगो । तिण्णि वेदाणं वंधगा अट्ठ-तेरह० सन्वलोगो वा । अवंधगा केविलिमंगो । इत्थिमंगो पंचसंठा० छस्संव० सुभग-दोसर-आदे० । णवंस-कभगो हुंडसठा० दूभग० अणादे० । साधारणेण वेदमंगो । णविर संघडणसरणा-माणं वंधगा अट्ठ-वारह-चोद्दसभागो वा । अवंधगा अट्ठणव-चोद्दस० सन्वलोगो वा । इस्सरिद-अरिद-सोग-बंधगा अट्ठ-तेरह० सन्वलोगो वा । अवंधगा अट्ठ-तेरह० सन्वलोगो वा । अवंधगा केविलिमंगो । एवं थिराथिरसुभासुभ० दो-आयु तिण्णिजादि । आहारदुगं खेचमंगो । अवंधगा अट्ठतेरह० केविलिमंगो । एवं थिराथिरसुभासुभ० दो-आयु तिण्णिजादि । आहारदुगं खेचमंगो । अवंधगा अट्ठतेरह० केविलिमंगो । दो-आयु० मणुसगिद-आदाव-तित्थय०

[ विशेष-दोनोंके अबंधक अयोगकेवलीका स्पर्शन लोकका असंख्यातवाँ भाग कहा है। (१७०)]
मिध्यात्वके बंधकोंका क्रि, क्षेष्ट्रे वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्रि, क्षेष्ट्रे वा केवली-भंग है।
अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका क्रि, क्षेष्ट्रे वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्रि वा केवली-भंग है।
[ विशेष-अप्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक देशसंयमीके अच्युत स्वर्ग पर्यन्त मारणांतिककी

अपेक्षा 🖏 कहा है। ( घ० टी० फो० प्र० १७० ) ]

स्त्रीवेद, पुरुषवेदके बंधकोंका 📆, 👯 है। अबंधकोंका 📆, 👯 वा केवली-भंग है।

[ विशेष—मेरुतळसे ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजू इस प्रकार 💤 है। ७ वीं पृथ्वीका नारकी मारणांतिक कर मध्यळोकका स्पर्श करता है, मरण कर वहाँ उत्पन्न हुन्ना, पश्चात् श्रन्थुत

स्वर्गका स्पर्शन किया, इस प्रकार ५४ राजू स्त्री-पुरुषवेदके बंधकोंके हुए । ]

नपुंसकवेदके वंघकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{2}{3}$  वा सर्वछोक है। अवंघकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{2}{3}$  वा केवछीभंग है। तीनों वेदोंके वंधकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{2}{3}$  वा सर्वलोक है। अवंघकोंका केवछी-भंग है। ५ संस्थान, ६ संहनन, प्रमग, दो स्वर, आदेयका स्त्रीवेदके समान भंग है। हुंडक संस्थान, दुर्भग, अनादेयका नपुंसक वेदके समान भंग है। विशेष, संहनन, स्वर नामक प्रकृतियोंके वंधकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{2}{3}$  भाग है, अवंघकोंके  $\frac{2}{3}$ , व्यक्तींके वंधकोंका की संग है।

िविद्योष-तीसरी पृथ्वीमें विक्रिया द्वारा पहुँचा हुआ देव मारणांतिक द्वारा लोकाप्रका स्पर्श

करता है इस प्रकार कुर भाग होता है।]

हास्य-रित, अरित-शोकके बंधकोंका र्रंट, १३ वा सर्वलोक स्पर्श है। अबंधकोंका र्रंट, १३ वा केवळी-भंग है। सामान्यसे हास्यादि ४ के बंधकोंका र्रंट, १३ वा सर्वळोक है। अबंधकोंका केवली-भंग है। स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ, दो आयु तथा ३ जातिमें इसी प्रकार जानना चाहिए। आहारकिंद्रकमें क्षेत्रके समान भंग है। अर्थात् लोकका असंख्यातवाँ भाग है।

अक्षिरकाद्रकम क्षत्रक समान भग है। अथात् लोकका असल्यातवा भाग है। अवंधकरेका 😴, 📆 वा केवळी-भंग है। दो आयु, मतुष्यगति, आतप तथा तीर्थंकरके बंधकरेका वंधगा अट्ठचोव्दसमागो। अवंधगा अट्ठ-तेरह० केवलिमंगो। चदु-आधुवंधगा अट्ठ-चोव्दसभागो। अवंधगा अट्ठतेरह० सव्वलोगो वा। दोगिद-वंधगा छच्चो-द्दस०। अवंधगा अट्ठतेरह० केविलमंगो। तिन्विखगिद वंधगा अट्ठतेरह० सव्वलोगो वा। अवंधगा अट्ठ-नेरह० केविलमंगो। चढुण्णं गदीणं वंधगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा। अवंधगा अट्ठ-वारह० केविलमंगो। चढुण्णं गदीणं वंधगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा। अवंधगा केविलमंगो। एवं आणुपुच्वीणं। एइंदिय० वंधगा अट्ठ-५ पव-चोव्दस० सव्वलोगो वा। अवंधगा अट्ठ-पवचोव्दस० केविलमंगो। पंचिदि० वंधगा अट्ठ-वारह०। अवंधगा अट्ठ-पवचोव्दस० केविलमंगो। पंचिपणं वादीणं वंधगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा। अवंधगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा। अवंधगा केविलमंगो। वेउव्वय० वंधगा अट्ठ-तेरह०, सव्वलोगो वा। अवंधगा वारस० केविलमंगो। वेउव्वय० वंधगा वारह०। अवंधगा अट्ठतेरह० केविल-मंगो। दोण्णं वंधगा ध्विगाणं मंगो। ओरालि० अंगो० १० अट्ठवारह-चोव्दस०। अवंधगा अट्ठतेरह० केविलमंगो। दोण्णं वंधगाणं अट्ठवारहभागो। अवंधगा अट्ठतेरह० केविलमंगो। परवादुस्सा० वंधगा अट्ठतेरहभागो, सव्वलोगो वा। अवंधगा केविलमंगो। उज्जीवस्स वंधगा अट्ठतेरह०। अवंधगा अट्ठतेरहभागो केविलमंगो। उज्जीवस्स वंधगा अट्ठवारहभागो। अवंधगा अट्ठतेरहभागो केविलमंगो। उज्जीवस्स वंधगा अट्ठवारहभागो। अवंधगा० अट्ठतेरहभागो केविलमंगो। उज्जीवस्स वंधगा अट्ठवारहभागो। अवंधगा० अट्ठतेरहभागो

र्न्छ है। अबंधकोंका र्न्छ, नैहै वा केवलीभंग है। चार आयुके बंधकोंका र्न्छ है, अबंधकोंका र्न्छ, नैहै वा सर्वलोक है। नरकगित-देवगितके बंधकोंका र्न्छ है; अबंधकोंके र्न्छ, नैहै वा केवली भंग है। तिर्थंचगितके बंधकोंका र्न्छ, नैहै वा सर्वलोक है। अबंधकोंका र्न्छ, नैहै वा केवली-भंग है। चारों गितके बंधकोंका र्न्छ, नैहै वा सर्वलोक है, अबंधकोंका र्न्छ, नैहै वा सर्वलोक है, अबंधकोंके केवली-भंग है। आनुपूर्वियोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

एकेन्द्रियके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा सर्वलोक है। अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा केवली-संग है। पंचेन्द्रियके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है। अबंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा केवली-संग है। पंचजातियोंके बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा सर्वलोक है, अबंधकोंके केवली-संग है। औदारिक शरीरके बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा सर्वलोक है। अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$  वा केवली-संग है।

[ विश्लोष-जीदारिक शरीरके व्यबंधकों अर्थात् वैक्रियिक शरीरके बंधकोंके मेरूतलसे उत्पर अच्यत पर्यन्त ६ राजू तथा सप्तम पृथ्वी पर्यन्त ६ राजू, इसी प्रकार कृष्ट्र हैं । ]

वैक्रियिक शरीरके बंधकोंके ने अबंधकोंके ने अवंधकोंके ने अवंधकोंके के विद्यान से हैं। दोनोंके बंधकोंके के अवंधकोंके के विद्यान से साम है। अवंधकोंका के अवंधकोंका के

तेरहु० केवलिसंगो । दोण्णं बंघगा अट्ठवारह्मागो० । अबंघगा अट्ठ-णव-चोद्दस० केवलिसंगो । तसबंघगा अट्ठवारह० । अबंघगा अट्ठणवचोद्दस० केवलिसंगो । थावर-बंघगा अट्ठ-णव-चोद्दस० सव्वलोगो वा । अबंघगा अट्ठ-वारह० केवलिसंगो । दोण्णं बंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० । अवंघगा केवलिसंगो । पज्जत्तत्व्य० वंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा केवलिसंगो । पुहुम-अपज्जत-साधारणवंघगा लोगस्स असंखेजिदि-भागो सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० केवलिसंगो । वादर-सुहुम-वंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो । जसगित्ति उज्जोव (१) वंघगा अठ्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठ-तेरह० केवलिसंगो । उच्चागोदं मणुसा-युभंगो । णीचागोदं वंघगा अट्ठ-तेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा केवलिसंगो । उच्चागोदं मणुसा-युभंगो । णीचागोदं वंघगा अट्ठतेरह० सव्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठाहेस० केवलिसंगो ।

योगति, श्रप्रशस्तिबहायोगितिके बंधकोंका ५६, ५३ है। अबंधकोंका ५६, ५३ वा केवली-भंग है। दोनोंके बंधकोंका ५६, ५४ है। श्रबंधकोंका ५६, ५५ वा केवली-भंग है।

[ विशेष-एकेन्द्रिय जातिके साथ विहायोगितिका सिन्नकर्ष नहीं पाया जाता है अतः विहायोगितिष्क्रिक के अवंधकोंके मेरुतलसे ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजूकी अपेक्षा 😽 तथा मेरुतल से ऊपर सात राजू तथा नीचे दो राजू, इस प्रकार नुष्टे भाग जानना चाहिए।]

श्रसके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$  है । अबंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$  वा केवली-भंग है । स्थावरके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$  वा कवली-भंग है । दोनोंके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$  वा कवली-भंग है । दोनोंके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{3}$  वा कवली-भंग है । यादरके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$  वा  $\frac{1}{3}$  है । अवंधकोंके केवली-भंग है । यादरके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$  वा सर्वलोंक है । अवंधकोंके केवली-भंग है । सूक्ष्म, अपर्याप्त, साधारणके बंधकोंका लोकका असंख्यातगाँ भाग वा सर्वलोंक है । अवंधकोंके  $\frac{1}{2}$  अवंधकोंके  $\frac{1}{2}$  अवंधकोंके केवली-भंग है । यादर, सूक्ष्मके बंधकोंके  $\frac{1}{2}$  अवंधकोंके केवली-भंग है । यादर, सूक्ष्मके वंधकोंके बंधकोंके बंधकोंके  $\frac{1}{2}$  वा सर्वलोंक है । अवंधकोंके केवली-भंग है । वोनोंके बंधकोंके क्ली भंग है । अवंधकोंके केवली-भंग है । केवली-भंग है । वोनोंके बंधकोंके क्ली स्त्र भे है वा सर्वलोंक भंग है । अवंधकोंके केवली-भंग है ।

[ विश्लोष-यहाँ यशःकीर्तिके साथ उद्योतका पाठ अधिक प्रतीत होता है । कारण परघात, उच्छवासके बंधकोंके अनंतर उद्योतका वर्णन किया जा चुका है । ]

उच्चगोत्रका मनुष्यायुके समान भंग है अर्थात् लोकका असंख्यातवाँ भाग, र्र्ड वा सर्वेलोक है, अवंधकोंका सर्वेलोक है। नीच गोत्रके वंधकोंका र्र्ड, र्रेड्ड वा सर्वेलोक है। अवंधकोंके र्र्ड वा केवली-भंग है।

<sup>(</sup>१) ''वंचिदिय-वंचिदियपञ्चचएसु मिन्छादिङीहि केवडियं खेत्तं पोसिदं १ लोगस्य असंखेज्बदियागो । अङ्क्योद्दसमाना देख्या, सञ्च्छोगो वा ।" -षष्ट्खो० फो० सु० ६०, ६१।

§३०५, एवं पंचमण० पंचवचि०। णवरि केविलभंगो णास्य। वेदणीयस्स अवंघगा णास्य। काजोगि-ओघो। णवरि वेदणी० अवंघगा णास्य।

§३०६. ओरालियकाजोगीसु-पंचणा० छटंसणा० अट्टकसा० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइगाणं वंधगा सन्वलोगो । अवंधगा लोगस्स असंखेज्जदिभागो। सेसाणं तिरिक्खोघो कादव्यो । णवरि अवंधा (धगा) धुविगाणं भंगो । ५

§३०७. आयु-संघडण-विहायगदिसरं मोत्तूण । ओरालियमिस्सवेगुन्वियमिस्स-आहार० आहारमिस्स खेत्तमंगो । णवरि ओरालियमिस्स-मणुसायुवंघगा छोगस्स असंखेज्जदिमागो, सन्वलोगो वा । अवंधगा सन्वलोगो ।

§३०८. वेगुन्विय-काजोगीस-पंचणा० छदंस० बारसक० भयदु० ओरालि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ बादर-पञ्जत्त० पत्तेय-णिमिण-पंचंतराइगाणं बंधगा १०

§३०५. पंच मन, पंच वचनयोगियोंसे—इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ केवळी-संग नहीं है। वेदनीयके अवंधक नहीं है। काययोगीमें-ओघके समान है। यहाँ वेदनीयके अवंधक नहीं हैं।

\$२०६ औदारिक काययोगियोंमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, प्रत्याख्यानावरण ४ तथा संज्वलन ४ रूप कषायाष्ट्रक, भय-जुगुष्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधकोंके सर्वलोक हैं। अबंधकोंके लेकका असंख्यातवाँ भाग हैं। शेष प्रकृतियोंका तिर्यचोंके ओधवत् जानना चाहिए। विशेष, अबंधकोंमें ध्रुव प्रकृतियोंका भंग जानना चाहिए।

\$२०७. व्औदारिक मिश्र, वैक्रियिक मिश्र, ब्राहारक, ब्राहारकमिश्रमें-आयु, संहनन, विहायोगित, दो स्वरको छोड़कर रोष प्रकृतियोंका क्षेत्रके समान छोकका असंख्यातवाँ माग जानना चाहिए। विरोष, ब्रौदारिक मिश्र काययोगमें-मनुष्यायुके वंधकोंका छोकका असंख्यातवाँ माग वा सर्वछोक स्पर्शन है। अवंधकोंके सर्वछोक है।

§३०८. <sup>३</sup>वैक्रियिक काययोगियोंमें—५ ज्ञानावरसा, ६ दर्शनावरसा, अप्रत्याख्यानावरसादि १२ कषाय, भय, जुगुप्ता, औदारिक-तेजस-कार्माण शरीर, वर्ण ४, अगुरुख्यु ४, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक,

<sup>(</sup>१) ''ओरालियकायजोगीतु मिन्छादिहो ओध (सब्बलोगो )। पमत्तर्संबदप्यहुडि जाव सजोगि-केवलीहि केवडियं खेत्तं पोसिदं ? लोगस्स असंखेज्जदिमागो।'' **–षट्**खं० फो० सू० ८१–८७।

<sup>(</sup>२) "वेडिवयिमस्सकायजोगीसु मिन्छादिद्वीसासणसम्मादिद्वी-असंजदसम्मादिद्वीहि केविदयं खेचं पोसिदं ? छोगस्स असंखेजबिद्भागो।" –सू० ९४।

<sup>&#</sup>x27;'आहारकायजोगि-आहारमिस्सकायजोगीसु पमचसंजदेहि केवडियं खेचं पोसिदं ? छोगस्स असंखे-ज्जदिमागो।'' –सू० ९५। ''ओराछिमिस्सकायजोगीसु छिच्छादिही ओयं।'' –सू० ८८।

<sup>&</sup>quot;सासणसम्माइहि-असंजदसम्माइहि-संजोगिकेवलीहि केवडियं खेर्च फोसिदं? लोगस्स असंखेज्जदि-भागो।" —सू० ८९।

<sup>(</sup>३) 'वैज्ञियकायकोगीसु सिन्छादिद्वीहि केवडियं खेचं पोसिदं १ ह्येगस्य असंखेज्जांद्वभागो । अद्भुतेरहचोद्दसमागा वा देस्या ।" सु०-९०।

अट्ठतेरह् । अवंधगा णत्थि । थीणगिद्धि ३ मिच्छत्त ० अणंताणु ० ४ वंधगा अट्ठतेरह ० । अवंधगा अट्ठ-चोट्दसभागो । णवि मिच्छत्तस्स वंधगा अट्ठतारह-भागो । सादासादस्स वंधगा अवंधगा अट्ठ-तेरह्मागो । दोण्णं वंधगा अट्ठतेरह ० । अवंधगा णिथि । एवं हस्सादि-दोयुगलं, थिरादि-तिण्णियुगलं । इत्थि ० पुरिसवेदाणं ५ वंधगा अट्ठतरहमागो । अवंधगा अट्ठतेरहमागो । णव्धंसग-वेदस्स वंधगा अट्ठ-तेरहमागो । अवंधगा अट्ठ-तेरहमागो । तिण्णि वेदाणं अट्ठतेरहमागो । अवंधगा णिथि । इत्थिमो अट्ठतेरहमागो । तिण्णि वेदाणं अट्ठतेरहमागो । अवंधगा णिथि । इत्थिमो पंचसंठा० ओरालि० अंगो० छसंघ० सुभग० आदेज्ज० । णव्धंसगवेदभंगो हुंडसंठा० दूभग० अणादे० । साधारणेण वेदभंगो । दोआयु० मण्रसग० मण्रसाणु० आदावं तित्थयरं उच्चागोदं वंधगा अट्ठ-चोट्दसभागो । १० अवंधगा अट्ठतेरहमागो । तिरिक्खगदि—तिरिक्खाणु० णीचागोदं वंधगा अट्ठ-

निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधकोंका र्क्न, क्रे है। अबंधक नहीं हैं।

[ विशेष—मिश्यादृष्टि वैक्रियिक काययोगियोंने विद्यारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय तथा वैक्रियिकसमुद्धात पद परिणत जीवोंने ऊपर ६ राजू तथा मेस्तत्तसे नीचे २ राजू इस प्रकार र्ष्ट्र भाग स्पर्श किया है। माराणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा ऊपर ७ तथा नीचे ६ राजू, इस प्रकार क्षेष्ट्र भाग स्पर्श किया है। ( घ० टी० फो० टी० २६६ ) ]

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंका र्न्छ, देहे है, अबंधकोंका र्न्छ है। विशेष, मिध्यात्वके बंधकोंका र्न्छ, देन्छ है।

[ विशेष—स्त्यानगृद्धित्रिकादिके अवंधक सम्यग्मिध्यादृष्टि तथा अविरत सम्यक्त्वी विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक, मारणांतिक परिणत जीवोंके क्रि स्पर्शन किया है। मिश्र गुणस्थानमें मारणांतिक नहीं है। ( घ० टी० फो० पु० २६७ )]

साता, असाताके बंधकों अबंधकों के र्न्ड, नैहें हैं। दोनोंके बंधकों के र्न्ड, नैहें हैं। अबंधक नहीं है। हास्य-रित, अरित-शोक, स्थिरादि तीन युगलमें इसी प्रकार जानना चाहिए। स्वीवेद, पुरुषवेदके बंधकों के र्न्ड, नैहें है। अबंधकों के र्न्ड, नैहें है। अबंधक नहीं हैं। ५ संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहन्त, सुभग, आदेयमें स्वीवेदका मंग है। हुंडक संस्थान, दुर्भग, अनादेयमें नपुंसकवेदके समान मंग है। मनुष्य-तियंचायु, मनुष्यगति, मनुष्यानुपूर्वा, आतप, तीर्थंकर तथा उच्चगोत्रके बंधकों का र्न्ड है, अबंधकों का र्न्ड, नैहें भाग है।

[ विशोष-वैक्रियिक काययोगी त्र्यविरतसम्यक्त्वी विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रि-यिक तथा मारणांतिक समुद्धात द्वारा ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजू, इस प्रकार ई॰ सर्वान करता है। तीर्थंकर आदि प्रकृतियोंके अवंधक मिश्यात्वी जीवने मेरुतलसे नीचे ६ राजू तथा ऊपर ७ राजू इस प्रकार कैंक्ट्रे भाग स्पर्श किया है।]

तिर्यंचगित, तिर्यंचातुपूर्वी तथा नीचगोत्रके बंधकोंके ぢ, 👸 भाग है । अबंधकोंके

तेरहमागी । अवंधगा अट्ठवोद्दसमागी । दोण्णं वंधगा अट्ठतेरह० मागो । अवंधगा णित्थ । एवं दोण्णं आउ० ( णु० ) ( १ ) दोगोद० । एइंदि० वंधगा अट्ठणव- वोद्दसमागो । अवंधगा अट्ठवारहमागो । पंचिदियवंधगा अट्ठवारह० । अवंधगा अट्ठणव- वोद्दसमागो । वंधगा अट्ठलारहमागो । अवंधगा णित्थ । एवं तस-थावर० । उज्जोव-वंधगा-अवंधगा अट्ठतेरहमागो । अप्यसत्थिव० वंधगा अट्ठ- वंधगा अट्ठवारह० । अवंधगा अट्ठ- तेरहमागो । अप्यसत्थिव० वंधगा अट्ठ- वारहमागो । अवंधगा अट्ठ- वारहमागो । अवंधगा अट्ठ- वारहमागो । अवंधगा अट्ठवारहभागो । अवंधगा अट्ठ- वारहमागो । एवं ओरालिय० अंगो० छसंघ० (१) दोसर० ।

§३०९. कम्मइगस्स-पंचणा० छदंस० बारसक० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइगाणं वंधगा सन्वलोगो । अवंधगा लोगस्स असं० १०

र्न्छ भाग है । दोनों गतियोंके बंधकोंके र्न्छ, रैन्डे है । अबंधक नहीं हैं । दोनों आनुपूर्वी तथा दोनों गोत्रोंका इसी प्रकार वर्षान जानना चाहिए । एकेन्द्रियके बंधकोंके र्न्ड, रैन्डे है । अबंधकोंके र्न्ड, रैन्डे है । यंचेन्द्रिय जातिके बंधकोंके र्न्ड, रैन्डे है । अबंधकोंके र्न्ड, रैन्डे है । वोनोंके बंधकोंके र्न्ड, रैन्डे माग है । अबंधक नहीं है ।

[ विश्रोष-वैक्रियिक काययोगियोंके विकलत्रयका वंध नहीं होनेसे दोइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय,

चौइन्द्रिय जातिका वर्णन नहीं किया गया है।]

त्रस, स्थावरोंका इसी प्रकार जानना चाहिए । उद्योतके बंधकों, अबंधकोंका  $\frac{1}{2}$  है । प्रश्नस्तिवहायोगितके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । त्रश्नस्तिवहायोगितके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । त्रांचिहायोगित के बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  भाग है । अबंधकोंके  $\frac{1}{2}$  भाग है । अवंधकोंके  $\frac{1}{2}$  भाग है । औदारिक त्रंगोपांग(?), ६ संहनन (?), दोस्त्रमें इसी प्रकार जानना चाहिए ।

[ विशोष—औदारिक अंगोपांग तथा ६ संहतनका ५ संस्थात, सुभगादिके साथ वर्णन पूर्वमें हो सका है । यहां प्रतः समका वर्णन किया स्विधे किया गया यह जिल्लीय है । रे

हो चुका है। यहां पुनः उसका वर्णन किस दृष्टिसे किया गया, यह चितनीय है।

§३०९. कार्माण काययोगीमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय-जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुछघु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायके वंधकोंका सर्वरोक स्पर्शन है। अवंधकोंका लोकका असंख्यातवां भाग, असंख्यात बहुभाग वा सर्वलोक है।

[ विशेष—कार्माण काययोगमें झानावरणादिके अवंधक सयोगकेवतीके छोकका असंख्यातवाँ माग स्पर्श धवछा टीकामें नहीं कहा है, किन्तु यहाँ झानावरणादिके अवंधकोंके छोकका असंख्यात माग क्या है। यह विषय चिंतनीय है। प्रतर समुद्धातगत केवछीके कार्माण काययोगमें छोकके असंख्यात बहुमाग स्पर्श कहा है। कारण छोक पर्यन्त स्थित वातवछयोंमें केवछी मगवान् के आत्मप्रेश प्रतर समुद्धातमें प्रवेश करते हैं। छोकपूरण समुद्धातमें सर्वछोक स्पर्श है। कारण चारों ओरसे ज्याप्त वातवछयोंमें भी केवछीके आत्म-प्रदेश प्रविष्ट हो जाते हैं। (घ० टी० फो०पू० २०१)]

<sup>(</sup>१) ''कम्मइयकायजोगीमु मिच्छादिठ्ठी ओषं (सन्बलोगो)। सजोगिकेवलीहि केबहिय लेचं फोसिदं? लोगस्स असंखेज्जा भागा सज्बलोगो वा।'' -षट्खं० फो० सू० ९६, १०१।

असंखेजा वा भागा वा सच्चलोगो वा । थीणगिद्धि० ३ अणंताणु० ४ वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा छच्चोइसभागो, केविलभंगो । सादासाद वंघगा अवंघगा सच्चलोगो । दोण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा णित्थ । मिच्छत्तस्स वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा एकारहभागो, केविलभंगो । इत्थि० पुरिस० णवुंस० वंघगा अवंघगा सच्चलोगो । अवंघगा केविलभंगो । एवं तिण्णं वेदाणं भंगो चदुणोक० पंचजादि-छसंटा० तसथावरादिणवयुगलं दोगोदं च । तिरिक्खगदि-मणुस-गदिवंघगा अवंघगा सच्चलोगो । देवगदिवंघगा खेत्तमंगो । अवंघगा सच्चलोगो । तिण्णं गदीणं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा केविलभंगो । एवं तिण्णि आणु० । ओरालि० वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा लोगस्स असंखेजदि० वा भागा वा सच्चलोगो वा । वेउ- १० विवयवंघगा खेत्तमंगो । अवंघगा सच्चलोगो । वोण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्यलोगो । अवंघगा सच्चलोगो । वोण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्चलोगो । वोण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्चलोगो । वाण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्चलोगो । वाण्णं वंघगा सच्चलोगो । अवंघगा सच्चलोगो ।

स्त्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंके सर्वछोक है। अबंधकोंके क्रि वा केवछी-मंग है।

[ विशेष—इस योगमें स्त्यानमृद्धि आदिके अबंधक द्यसंयतसम्यक्त्वी तिर्यंच मेस्तलसे क्रपर छह राजू जा करके उत्पन्न होते हैं। मेस्तलसे नोचे ५ राजू प्रमाण स्पर्शन क्षेत्र नहीं पाया जाता है, कारण नारकी द्यसंयतसम्यक्त्वी जीवोंका तिर्यंचोंमें उपपाद नहीं होता है। (पृ० २७१) ]

साता-असाता वेदनीयके बंधकों-अबंधकोंका सर्वलोक है। दोनोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं है। मिथ्यात्यके बंधकोंका सर्वलोक है, अबंधकोंका क्रेड्र अथवा केवली-भंग है।

[ विश्लोष—उपपाद पदमें वर्तमान मिथ्यात्वके अवंधक सासादन सम्यक्त्वी जीव मेरुके मूल भागसे नीचे पांच राजू और ऊपर अच्युत कल्प तक छह राजू प्रमाण क्षेत्रका स्पर्शन करते हैं इससे कि भाग प्रमाण स्पर्श किया हुआ क्षेत्र हो जाता है। (ध० टी० फो० पृ० २७०)]

स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेदके बंधकोंका सर्वेळोक स्पर्शन है। तीनों वेदोंके बंधकों-का सर्वेलोक है। अबंधकोंका केवळी-मंग है। हास्यादि ४ नोकषाय, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि नवयुगल तथा २ गोत्रका वेदत्रयके समान मंग है। तिर्यंचगति मनुष्यातिके बंधकों अबंधकोंका सर्वेळोक स्पर्श है। देवगतिके बंधकोंका क्षेत्रके समान अर्थात् लोकका असंख्यातवाँ भाग भंग है। अबंधकोंका सर्वेळोक है। तीन गतिके बंधकोंका सर्वेळोक है। श्रवंधकोंका केवळी-भंग है। तीन श्रानुष्वियोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

[ विशेष-कार्माण काययोगमें नरकगित तथा नरकगत्यानुपूर्वीका बंध न होनेसे यहाँ तीन हो गित्योंका उल्लेख किया है। विशेष

औदारिक शरीरके बंधकोंका सर्वेठोक है। अवंधकोंका छोकके असंख्यात बहुभाग वा सर्वेठोक है। वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका क्षेत्र समान भंग है अर्थात् छोकका असंख्यातवां भाग है। अवंधकोंका सर्वेठोक है। दोनों शरीरोंके बंधकोंका सर्वेठोक है। अबंधकोंक

<sup>(</sup>१) "कम्मे उरालमिस्तं वा।"-गो० क० गा० ११९। "ओराले वा मिस्तेणहि सुरणिरयाजहा-रणिरयदुगं।"-गो० क० गा० ११६।

केविलमंगो । ओरालि० अंगोवंगस्स वधगा अवंधगा सव्वलोगो । वेउन्विय० अंगो० खेत्तमंगो । दो-अंगोवंगाणं वंधगा अवंधगा सन्वलोगो । एवं छसंघ० परघादुस्सास— आदाउजो० दोविहा० दोसर० । तित्थय० वंधगा खेत्तमंगो । अवंधगा सव्वलोगो ।

§३१०. इस्थिबेदे-पंचणा० चहुदंस० चहुसंज० पंचंतराइगाणं वंधगा अट्ठतेरह० सन्बलोगो । अबंधगा णित्थ । श्रीणांगद्धि० ३ अणंताणु० ४ वंधगा अट्ठतेरह० ५ सन्बलोगो वा । अबंधगा अट्ठचोब्द्सभागो । णिव्दापयला-भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं वंधगा अट्ठतेरह० सन्बलोगो वा । अबंधगा खेत्तभंगो ।

केवली-मंग है। औदारिक अंगोपांगके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। बैक्रियिक अंगोपांगका क्षेत्रके समान मंग है अर्थात् बंधकोंका लेकका असंख्यातवां भाग, अबंधकोंका सर्वलोक है। दोनों अंगोपांगोंके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। छह संहनन, परधात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, दो विहायोगिति, दो स्वरमें ऐसा ही है। तीर्थंकरके बंधकोंका क्षेत्रके समान लोकका असंख्यातवां भंग है। अबंधकोंके सर्वलोक है।

§२१०. स्त्रीवेदमें-५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, ५ अंतरायके बंधकींका न्ह, नृष्ट्र भाग वा सर्वलोक है। अवंधक नहीं हैं।

[ विश्लोष—विहारवात्त्वस्थान, वेदना, कषाय और वैक्रियिक समुद्धात परिणत देवीमें आठ राजू बाहुल्यवाले राजू प्रतर प्रमाण क्षेत्रमें अपण करनेकी शक्ति होनेसे न्द्र स्पर्शन कहा है। मारणांतिक तथा उपपाद परिणत उक्त जीव सर्वतोकको स्पर्श करते हैं, कारण मारणांतिक और उपपाद परिणत मिध्यात्वी स्त्री, पुरुषवेदी जीवोंके अगम्य प्रदेशका अभाव है। ऊपर सात राजू तथा नीचे छह राजू प्रमाण क्षेत्रका स्पर्शनकी अपेन्ना अतीत-अनागत कालकी दृष्टिसे नैं अभाग है। (२०२) ]

स्त्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंके  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{2}{3}$  वा सर्वलोक है। अबंधकों के  $\frac{2}{3}$  है।

[ विशेष-स्त्यानगृद्धि ३ तथा अनंतानुवंधी ४ के अवंधक सम्यन्मिध्यात्वी वा अविरत-सम्यक्त्वी जीवोंने अतीत-अनागत काळकी अपेक्षा विद्वारनत्त्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक, मारणान्तिक समुद्धातकी अपेक्षा ऊपर छह और नीचे दो इस प्रकार ई रपर्शन किया है। मिश्र गुणस्थानमें उपपाद पद तथा मारणान्तिक समुद्धात नहीं होते हैं। स्त्रीवेदी जीवोंमें असंयत सम्य-क्त्वीका उपपाद नहीं होता है। (२७४) ]

निद्रा-प्रचला, भय-जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपघात, निर्माणके बंधकों का कुर्नु, कुर्नु वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्षेत्रके समान है अर्थात् लोकके असंख्यातवें

<sup>(</sup>१) ''वेदाणुवादेण इत्थिवेदपुरिसवेदएसु मिच्छादिट्ठोहि केबडियं खेरा फोसिदं ? लोगस्स असंखेलिदिभागो । अट्डचोद्दसभागा देस्णा सन्यलोगो वा ।" न्यद्खं० फो० सू० १०२, १०३ ।

<sup>(</sup>२) "सम्मामिन्छादिट्ठि-असंजदसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेतं फोसिदं ? लोगस्म असंखेन्जिद-मागो । अटठचोहसमागा वा देखणा फोसिदा ।"—स० १०६

सादवंघगा अट्ठ-णवचीद्दस० सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । असंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठणवचीद्दस० सन्वलोगो वा । दोणां वंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य । मिन्छत्तस्स वंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य । मिन्छत्तस्स वंघगा अट्ठतेरह-चोद्दस० सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठणव-चोद्दसभागो । अपचक्खाणा० ५ ४ वंघगा अट्ठ-तेरह०, सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो । णवुंस० वंघगा अट्ठचोद्दसभागो । अवंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो । णवुंस० वंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य । हस्सरित सादभंगो । अरितसोगं असादभंगो । दोणां युगठाणं वंघगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य । हस्सरित सादभंगो । अर्वचगा खेत्तभंगो । एवं

माग हैं । साता वेदनीयके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  वा सर्वेठोक है। अबंधक का  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{2}{2}$  वा सर्वेठोक है। असाताके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{2}{2}$  वा सर्वेठोक है। अबंधकोंका  $\frac{1}{2}$ 

[ विश्लोष—मिध्यात्वके अबंधक सासादन सम्यक्त्वी जीवोंने विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय तथा वैक्रियिक समुद्धातकी अपेक्षा कृष्ट भाग स्पर्श किया है, कारण ८ राजू बाहुल्यवाले राजू प्रतरके भीतर देव श्ली सासादन सम्यग्दिष्ट जीवोंके गमनागमनके प्रति प्रतिषेधका अभाव है। मारणान्तिक समुद्धात परिग्णत उक्त जीवोंने नीचे दो और ऊपर ७ राजू अर्थात् कृष्ट भाग स्पर्श किये हैं। (२७२)]

अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंके 😽 , देहें वा सर्वलोक स्पर्श है, अबंधकोंके ぢ है । ि विशेष—अप्रत्याख्यानावरणके अबंधक देशव्रती स्त्रीवेदीने मारणान्तिक द्वारा दर्फ माग स्पर्श

किये, कारण श्रन्युत कल्पके ऊपर संयतासंयत तियंचोंका उत्पाद नहीं होता है। (२७५)]

स्रीवेद-पुरुषवेदके बंधकोंका  $\frac{1}{5}$ , अबंधकोंका  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। नपुंसकवेदके बंधकोंका  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। अबंधकोंका  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं है। अबंधकोंका  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं है। हास्य-रितमें साता वेदनीयके समान है अर्थात्  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है, अबंधकोंका  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। अर्थात् बंधकोंक  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। अर्थात् बंधकोंक  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। हास्य-रित, अरित-शोक हन दो युगलोंके बंधकोंक  $\frac{1}{5}$ ,  $\frac{1}{7}$  वा सर्वलोक है। शबंधकोंक क्षेत्रके समान मंग है।

<sup>(</sup>१) "सामणसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगरस असंखेज्जदिभागो । अट्टणवचोट्द-सभागा देख्णा ।"-षट्खं० फो० सू० १०४, १०५ ।

<sup>(</sup>२) ''संजदासंजदेहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? छोगस्स असंखेजदिमागो । छचोद्दसणागा देख्णा ।"-सू० १०८

<sup>(</sup>३) 'पमचर्संजदप्पहुडि जाव अणियिष्टिउवसामग-खवएिह क्षेत्रडियं खेत्तं फोसिदं ? छोगस्स असंखे-ज्जदिभागो ।''**-स्**० १९०

थिराथिर-सुभासुभ-णिरयदेवायु-तिण्णिजादि । आहारदुगं तित्थयरं बंधगा खेत्तभंगी । अवंधगा अद्व-तेरहमागो सन्वलोगो वा । दोआयु-मणुसगदि-मणुसाणुपुन्वि-आदा-उज्जोवं दोगोदं बंधगा अट्ट-चोहसमागो । अबंधगा अट्टतेरहभागो, सन्वलोगो वा । दोगदि-दोआणुपुन्वि-बंघगा छचोहसभागो । अबंघगा अद्वतेरहभागो, सव्वलोगी वा। तिरिक्खगदि-तिरिक्खाणुपुन्तिबंधगा अट्ठणवचीहसभागी, सन्बलोगी वा। अबंधगा ५ अट्ठबारहभागो । चदुण्णं गदीणं बंधगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो वा । अबंधगा खेत्तर्भगो । एवं आणुपुन्वीणं । एइंदियबंधगा अट्ठणवचोदसभागो सन्बलोगो वा । अवंधगा अट्ठवारहभागो । पंचिदियं बंधगा अट्ठवारहभागो । अवंधगा अट्ठणवचीहस-भागी, सन्वलोगी वा । पंचणां जादीणं बंधगा अट्ठतेरहभागी, सन्वलोगी वा। अवंधगा खेत्तभंगो । ओरालियसरीरं वंधगा अट्ठणव-चोद्दसभागो, सव्वलोगो वा । १० [ अबंधगा ] अट्डबारहभागी । वेउन्वियं बंधगा बारहभागी । अबंधगा अट्डणव-चोद्दसभागो सन्वलोगो वा । दोण्णं बंधगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो वा । अबंधगा खेतमंगो । पंचसंठाणं इत्थिमंगो । हुंडसंठाणं णद्यंमगवेदं साधारणेण वि वेदमंगो । णवरि अवंघगाणं खेत्तभंगी । ओरालिय-अंगोवंगबंघगा अटठचोदुदसमागो. अवं० अट्ठ-तेरहमागो, सञ्बत्तोगी वा । वेउव्वियसरीर-अंगोवंगवंघगा

अर्थात् लोकके असंख्यातवें भाग है । स्थिर-श्रस्थिर, शुभ-अशुभ, नरकायु, देवायु, तीन जातिमें इसी प्रकार है। आहारकद्विक और तीर्थंकरके बंधकोंका क्षेत्रके समान संग है। अबंधकोंका र्रह , १३ वा सर्वेछोक है । मनुष्याय, तिर्यंचाय, मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, आतप, उद्योत तथा दो गोत्रके बंधकोंका 😽 है। अबंधकोंका 😽 , 📆 वा सर्वछोक है। नरक-गति, देवगति, नरकानुपूर्वी, देवानुपूर्वीके बंधकोंका क्रि है। अबंधकोंका क्रि, क्रेड वा सर्वछोक है। तिर्यंचगति, तिर्यंचातुपूर्वीके बंधकोंका 🛠 , १४ वा सर्वछोक है। अबंधकोंका ६४ , १४ है। चार गतियोंके बंधकोंका 😽 , 📲 वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है। चारों आनुपूर्वीमें इसी प्रकार जानना चाहिए । एकेन्द्रियके बंधकोंका क्रि, क्रें वा सर्वलोक है। अवंधकोंका 🚭 , क्रेडे है । पंचेन्द्रियके बंधकोंका 🚭 , क्रेडे है, अबंधकोंका 🚭 , क्रेड वा सर्वेछोक है । पांचों जातियोंके बंधकोंका 🖧 , ५३ वा सर्वलोक है। अबंधकोंके क्षेत्रके समान भंग हैं। औदारिक शरीरके बंधकोंका क्रं, क्रं वा सर्वलोक है। [ अबंधकोंका ] क्रं, क्रें है। वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका के है। अबंधकोंका के , के वा सर्वलोक है। दोनों शरीरोंके बंधकोंका र्दें , र्वेड्ड वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है। ५ संस्थानोंमें स्त्रीवेदके समान भंग है। हुंडक संस्थानका नपुं सकवेदके समान भंग है। ६ संस्थानोंका सामान्यसे वेदके समान भंग है। विशेष, अबंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है अर्थात् केवली-भंग है। अीदारिक अंगोपांगके बंधकोंका 😽 है। अबंधकोंका 😽 🖁 वा सर्वलोक है। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकोंका 😽 है।

<sup>(</sup>१) "तिष्णं वेदाणं वंघगा सञ्चलोगो, अवंधगा केवलिमंगो । वेदाणं मंगो हस्सादिदोयुगलं पंचजादिछसंठा० तसथावरादिणवयुगलं दोगोदं च ।"-(महाबंधे क्षेत्रप्ररूपणायाम्)

अबंधगा अडुणवचोद्दसमागी, सन्वलोगी वा । दोण्णं बंधगा अहवारहमागी। अवंधगा अट्ठणव-चोद्दसभागी, सन्वलोगी वा । छसंघडणं बंधगा अहचोद्दसभागी । अबंधगा अद्वतेरहभागो सञ्चलोगो वा । एवं साधारणेण वि । परघादुस्लासं बंधगा अट-वारहभागो सन्वलोगो वा। अबंधगा लोगस्स असंखेजदिभागो, सन्वलोगो वा। ५ उच्चागोढं बंधगा अहणवचोद्दसभागो वा । अबंधमा अहतेरह० सन्बलोगो वा । पसत्थविहायगदिं बंधगा अहुचोद्दसभागो । अबंधगा अट्ठतेरह० सन्बलोगो वा । अप्पसत्यविहायगदिं वंघगा अठ्ठवारहभागी । अवंघगा अठणवचीददसभागी सन्वलोगी वा । दोण्णं बंधगा अट्ठबारहभागो । अबंधगा अट्ठणवचोद्दसभागो सन्वलोगो वा । एवं दोसराणं। तस-वंधगा अट्टवारहभागो। अवंधगा अट्टणवचोद्दसभागो, सन्वलोगो १० वा । थावर-बंधगा अट्ठणव-चोद्दसमागी सव्वलोगी वा । अवंधगा अट्ठवारहमागी । दोण्णं पगदीणं बंघगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो वा । अबंधगा खेत्तमंगो । वादर-बंधगा अट्ठ-तेरहमागो । अबंघगा लोगस्स असंखेजिदिमागो, सव्वलोगो वा । सुहुम-बंघगा लोगस्स असंखेजदिभागो, सन्बलोगो वा । अवंधगा अट्ठतेरहभागो । दोण्णं पगदीणं वंधगा अट्ठतेरहमागो सन्वलोगो वा । अवंधगा खेत्तमंगो । एवं पज्जतापज्जत-१५ पत्तेय-साधारणं च । सुभग-आदेखाणं वंघगा अट्ठचोद्दसभागी, [ अवधगा ] अट्ठ-तेरहमागो, सन्बलोगो वा । दूमग-अणादेखाणं बंघगा अट्ठतेरहमागो, सन्बलोगो वा ।

अबंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । दोनों अंगोपांगोंके बंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । छह संहत्तक बंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । सामान्यसे भी छह संहत्तका इसी प्रकार जान्ता चाहिए । परधात, उच्छ्वासके वंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वें अथवा सर्वछोंक हैं । अवंधकोंका छोंक असंख्यातयें भाग वा सर्वछोंक हैं । उवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । अप्रशस्त विहायोगितिके वंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । स्थायरके वंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  वा सर्वछोंक हैं । स्थायरके वंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं हैं । अवंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं वा सर्वछोंक हैं । होनोंके वंधकोंका  $\sqrt{s}$ ,  $\sqrt{s}$  हैं वा सर्वछोंक हैं । अवंधकोंका श्रीप्रके समान हैं अथंशकेका असंख्यातवां भाग वा सर्वछोंक वंधकोंका छोंकका असंख्यातवां भाग वा सर्वछोंक वंधकोंका हैं । स्थायरकेंका प्रतिक वंधकोंका हैं । अवंधकोंका छोंकका असंख्यातवां भाग वा सर्वछोंक वंधकोंका हैं । स्थायरकेंका हैं । अवंधकोंका हैं । स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका हैं । सर्वछोंका हैं । स्थायरकेंका स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका स्थायरकेंका स्थायरकेंका असंख्यातवां भाग स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका असंख्यातवां भाग स्थायरकेंका हैं । स्थायरकेंका स्थायरकेंका असंख्यायरकेंका असंख्यातवां भाग स्थायरकेंका हैं। स्थायरकेंका असंख्यायरकेंका स्थायरकेंका स

सुभग, आदेयके बंधकोंका क्ष्र है। [अबंधकोंका] क्ष्र, क्ष्रे वा सर्वलोक है। दुर्भग, अनादेयके बंधकोंका क्ष्र, क्ष्रे वा सर्वलोक है। अबंधकोंका क्ष्र है। सुभग, दुर्भग, आदेय, अनादेयके अवंघगा अट्ठचोद्दसभागो । दोण्णं पगदीणं वंघगा अट्ठतेरहभागो, सन्वलोगो वा । अवंघगा खेत्तभंगो । जसगित्तिस्स वंघगा अट्ठणव-चोद्दसभागो । अवंघगा अट्ठ-तेरहचोद्दसभागो, सन्वलोगो वा । अजसगित्तिस्स वंघगा अट्ठतेरहभागो, सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठणवचोद्दसभागो । दोण्णं वंघगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य । उच्चागोदं वंघगा अट्ठमागो, अवंघगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो ५ वा । णीचागोदं वंघगा अट्ठतेरहभागो, सन्वलोगो वा । अवंघगा अट्ठमागो । दोण्णं गोदाणं वंघगा अट्ठतेरहभागो सन्वलोगो वा । अवंघगा णित्य ।

§३११. एवं पुरिसवेदस्त । णवरि तित्थयरं वंघगा अट्ठचोट्दसमागो । अवंघगा अट्ठतेरहमागो, सन्वलोगो वा ।

े ३११२. ण बुंसगवेद० — धुविमाणं वंधमा सव्वलोगो । अवंधमा णित्थ । थीण- १० गिद्धितियं अणंताणुवंधिचदुक्कं वंधमा सव्वलोगो । अवंधमा छच्चोद्दसमागो । णिद्दा-पथला-पच्चक्खाणाव० ४ भयदु० तेजाकः० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणं वंधमा सव्वलोगो । अवंधमा खेचमा सव्वलोगो । वांधमां सव्वलोगो । अवंधमा स्वलोगो । वांधमांका क्रि, क्रेड वा सर्वलोक है । अवंधकोंका क्षेत्रवत् भंग है । यशकीविके वंधकोंका क्रि, क्रेड है । अवंधकोंका क्रि, क्रेड वा सर्वलोक है । अवंधक नहीं है ।

[ विशेष-दोनोंके अवंधक उपशांत कषायादिमें होते है अत एव स्त्रीवेदमें श्रबंधकोंका अमाव बताया है । ]

उच्चगोत्रके बंधकोंका  $\frac{2}{3}$  है। अबंधकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{3}{3}$  वा सर्वलोक है। नीच गोत्रके बंधकोंका  $\frac{2}{3}$ ,  $\frac{3}{3}$  वा सर्वलोक है। अबंधक तहीं है। अबंधक तहीं है। अबंधक तहीं है।

[ विशेष-दो गात्रोंका वर्णन आतप, उद्योतके साथ पूर्वमें किया है और यहाँ पुनः वर्णन हुआ है। यहाँका गोत्रका वर्णन विशेष संगत प्रतीत होता है। ]

§३११. पुरुषवेदमें इसी प्रकार है। विशेष, तीर्थं कर प्रकृतिके बंधकोंका 😽 है। अवंधकोंका 😽, नेर्डं वा सर्वलोक है।

ुँ३१२. नपुंसकवेदमॅं-मृत प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। स्त्यान-मृद्धित्रिक, अनंतातुबंधी ४ के बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधकोंका क्रैं है।

[ विञ्चोष-मारणांतिक पद परिरात व्यसंयत सम्यक्त्वी नपुंसकवेदीका अच्युत कल्पके स्पर्शन की अपेक्षा क्रुं भाग कहा है (ए० २७८)।]

निद्रा, प्रचला, प्रत्याख्यानावरण ४, भय-जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुछपु, उपदात, निर्माणके बंधकोंका सर्वेळोक है। अवंधकोंका क्षेत्रके समान ळोकका असंख्यातवाँ भाग

<sup>(</sup>१) ''सम्मामिच्छादिद्वि–असंबदसम्मादिद्वीहि क्षेत्रडियं खेचं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजदिभागो । अङ्गचोहसमागा वा देखुणा फोसिदा ।'' –घटुखं ० फो० सु० १०६ ।

दोण्णं बंधगा सन्वलोगो। अवंधगा णित्थ। एवं जस-अक्षसगित्ति-दोगोदाणि। मिच्छत्तं बंधगा सन्वलोगो। अवंधगा बारहभागो०। अपच्चक्खाणावरण-चउक्कं बंधगा सन्वलोगो। अवंधगा छच्चोट्दसभागो। इत्थि० पुरिस० णवुंसग-वेदाणं बंधगा अवंधगा सन्वलोगो। तिण्णं बंधगा सन्वलोगो। अवंधगा णित्थ। हस्सा-५ (दि० ४ बंधगा अवंधगा [ एवं ] दोण्णं युगलाणं बंधगा अवंधगा खेत्तभंगो। एवं पंचजादि-छसंडा० तसथावरादि-अद्वयुगलं दो-आयु०। आहारदुगं तित्थयरं खेत्तभंगो। अवंधगा सन्वलोगो। तिरिक्खायु-वंधगा अवंधगा सन्वलोगो। मणुसायु-वंधगा लोगस्स असंखेज्जिदभागो, सन्वलोगो वा। अवंधगा सन्वलोगो। चदुण्णं आयुगाणं वंधगा अवंधगा सन्वलोगो। एवं छसंघ०। दोविहा० दोसर० दोगिदि० १० दोआणु० वंधगा छच्चोट्दसभागो। अवं० सन्वलोगो। दोगिदि० दोआणु० वंधगा अवंधगा सन्वलोगो। चदुगिदि-चदुआणु० वंधगा सन्वलोगो। अवंधगा सेत्तमंगो।

है। साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका सर्वछोक स्पर्शन है। दोनोंके बंधकोंका सर्वछोक है। अबंधक नहीं है। यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, दोनों गोत्रोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। मिश्यात्वके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधकोंका नुष्टे भाग है।

[ विशेष--मारणांतिक पद परिण्त मिध्यात्वके अवंधक सासादन सम्यक्त्वी जीवोंने नेष्टे भाग स्पर्श किया, कारण नारकियोंके ५ राजू तथा तिर्यंचोंके ७ राजू इस प्रकार १२ राजू बाहुल्य बाला राजू प्रतर प्रमाण स्पर्शन क्षेत्र है (२७७)।

अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका सर्वेछोक है। अबंधकोंका क्रि है।<sup>२</sup>

[ विशेष—मारणांतिक पद परिणत संयतासंयतोंने क्रिं स्पर्श किया है कारण श्रच्युत कल्पके क्रपर संयतासंयत तिर्यंचोंके गमनका श्रभाव है (२७८)।

स्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसक वेदके पृथक्-पृथक् रूपसे बंधकों और श्रवंधकोंका सर्वलोक स्पर्शन है। तीनों वेदोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं है। हास्यादि चारके पृथक् पृथक् रूपसे बंधकों, अबंधकोंका इसी प्रकार है। दोनों युगळोंके बंधकों श्रवंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है। इसी प्रकार पाँच जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावरादि ८ युगळ तथा २ आयुमें जानना चाहिए। आहारकद्विक तथा तीर्थंकरका क्षेत्रवत भंग है। अबंधकोंके सर्वलोक है। तिर्यंचायुके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। तिर्यंचायुके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। चारा श्रयुक्त वंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। छह संहत्तनमें इसी प्रकार है। वो विहायोगति, दो स्वर, दो गति, दो श्रातुर्वीके बंधकोंका सर्वलोक है। चार गति, र आतुर्प्वीके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। चार गति,

<sup>(</sup>१) "सासणसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्य असंखेज्बदिभागो। बारह चोइसभागा वा देख्णा।" -पद्खं० फो० सू० ११२, ११३।

<sup>(</sup>२) "णउंसयवेदेसु असंबदसम्मादिट्िन्संबदासंबदेहि क्षेवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्बदिन् मागा, छत्तोदसमागा देख्णा।" — सू० ११५।

ओरालियसरीरस्स बंधगा सन्वलोगो । अबंधगा बारह० । वेउन्विय० बंधगा बारह० । अवंधगा सन्वलोगो । दोण्णं बंधगा सन्वलोगो । अवंधगा खेत्तर्भगो । ओरालिय-अंगोवंगं बंधगा, अबंधगा सन्वलोगो । वेउन्विय-अंगोवंगं, बंधगा बारह-भागो, अबंधगा सन्वलोगो । दोण्णं बंधगा अवंधगा सन्वलोगो । परघादुस्सासं आदादुन्जोवं बंधगा अबंधगा सन्वलोगो । एवं णीचुच्चागोदाणं ।

§३१३, अवगदवेदे खेत-भंगो । एवं अकसाह० केविलणा० संज० सामाह० छेदो० परिहा० सुहुमं प० ( सुहुमसंप० ) यथाक्खाद० केवलदंसण त्ति ।

§३१४. कोधादि० ४-ओघमंगो । णवरि धुविगाणं बंधगा सन्वलोगो । अबंधगा णत्थि । यं हि अबंधगा अस्थि तं हि लोगस्स असंखेऊदिमागो ।

\$2१५. मदि० सुद०-धुविगाणं बंधगा सन्वलोगो । अबंधगा णित्थ । सादा-१० साद-बंधगा अबंधगा सन्वलोगो । दोण्णं बंधगा सन्वलोगो । अबंधगा णित्थ । एवं तिण्णिवे० इस्सादि-दोयुगलं पंचलादि-छसंठा० तसथावरादिणवधुगलं दोगोदाणं च । सिन्छत्तं बंधगा सन्वलोगो । अबं० अद्ववारह० । दो-आयुबंधगा खेत्तसंगो । चार आनुपूर्विके बंधकोंका सर्वलोक है, अबंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है । औदारिक शरीरके बंधकोंका सर्वलोक है । अबंधकोंका क्षेत्रके समान मंग है । अबंधकोंका सर्वलोक है । अबंधकोंका सर्वलोक है । वोनोंके बंधकोंका सर्वलोक है । वोनोंके बंधकोंका सर्वलोक है । वोकियक अंगोपांगके बंधकों और अबंधकोंका सर्वलोक है । वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकों और अबंधकोंका सर्वलोक है । वैक्रियक अंगोपांगके बंधकोंका क्षेत्रके समान है । आवारिक अंगोपांगके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है । वोनोंके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है । परधात, उच्छवास, आतप, उद्योतके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है । इसी प्रकार नीच गोत्र, उच्च गोत्रका स्पर्शन जानना चाहिए।

\$२१२. श्रपगतवेदमें क्षेत्रके समान भंग है। व्यक्षाय, केवलज्ञान, संयम, सामाधिक, छेदोपस्थापना, परिहारविद्युद्धि, सून्त्रसांपराय, यथाख्यात, केवलदर्शन पर्यन्त इसी प्रकार है। \$२१४. क्रोधादि ४ कथायमें-श्रोधके समान भंग है। विशेष, भ्रुव शकृतियोंके वंधकोंका सर्वलोक है। श्रवंधक नहीं हैं। जहाँ श्रवंधक हैं, वहाँ लोकका असंख्यातवां भाग स्पर्शन है।

§२१५. मत्यज्ञानी श्रुताज्ञानीमं-ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। साता, असाताके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। दोनोंके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। तीन वेद, हास्यादि दो युगल, ५ जाति, ६ संस्थान, त्रस-स्थावपादि नव युगल तथा २ गोत्रोंमें इसी प्रकार है। सिध्यात्वके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधकोंका कुई, कुँडे है।

[ विशेष—मिध्यात्वके अवंयक सासादन स्म्यक्त्वी जीवोंकी श्रापेक्षा विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक पदोंमें र्न्छ भाग है। मारणांतिककी अपेक्षा नैहें भाग है। (ए० २८२) ] देव-नरकायुके वंयकोंका क्षेत्रके समान भंग है। अवंयकोंका सर्वेछोक है। तिर्यंचायुके

<sup>(</sup>१) ''अपगदवेदपुषु अणियष्टिप्पहुडि जाव अजोगिकेविलिचि ओषं। सजोगिकेवली ओषं।'' -षट्खं फो॰ सू॰ ११८, ११९।

अबंधगा सम्बलोगो । तिरिक्खायुवंधगा अबं० सम्बलोगो । मणुसायु-बंधगा अष्ट-बारह् ० सम्बलोगो । अबंधगा सम्बलोगो । चढुआयुवंध० अवं० सम्बलोगो । एवं छसंघ० दोविहा० दोसर० । णिरचगिद-णिरमाणु० वंधगा छम्चोदस० । अवं० सम्बलोगो । देवगिदि० दोआणु० वंध० अवं० सम्बलोगो । देवगिद-देवगिदिपाओ० वंधगा ५ पंच-चोहस० । अवं० सम्बलोगो । चढुगिद-चढुआणु० वंधगा सम्बलोगो । अवंधगा णित्थ । ओरालि० वंधगा सम्बलोगो । अवंधगा एक्कारहमागो । वेउन्वियाणु० (१) (वेउन्विय ) बंधगा एक्कारहमागो । अवंधगा सम्बलोगो । दोण्णं वंधगा सम्बलोगो । अवंधगा णित्थ । ओरालिय० अंगोवंगं वंधगा अवंधगा सम्बलोगो । वेयुन्विय० अंगोवंगं वंधगा [ अवंधगा ] वेगुन्विय० मंगो । दोण्णं वंधगा अवंशगा अदंठतेरह-

\$३१६. एव अन्भवासाद्ध० । मच्छादिद्याहाम्ह भग ध्रावगाण वधगा अट्ठतरह-भागी, सत्वलोगी वा । अवंधगा णित्थ । सादासाद० वंधगा अवंधगा अट्ठतरहभागी, सव्वलोगी वा । दोण्णं वंधगा अहतेरहभागी, सव्वलोगी वा । अवंधगा णित्थ । एवं चदुणी० ४ (१) थिराथिर-सुभासुभाणं । मिच्छत्त-बंधगा अहतेरह० सव्वलोगी वा । अवंधगा अहवारहभागी । हत्थि० पुरिस० वंधगा अहवारह-चोहस० । अवं० अहतेरह०

बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। मनुष्यायुक्ते बंधकोंका क्रि, क्रेंडे वा सर्वलोक है। अबंधकोंका सर्वलोक है। चार आयुक्ते बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है। छह संहत्तन, दो विहायोगित, दो स्वरमें इसी प्रकार है। नरकगित, नरकानुपूर्वीके वंधकोंके क्रेंड है। अबंधकोंके सर्वलोक है। मनुष्यगति-तिर्यंचगित, मनुष्यानुपूर्वी, तिर्यंचानुपूर्वीके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक है।

देवगति, देवगत्यानुपूर्विके बंधकोंका नेष्ठ , अबंधकोंके सर्वछोक है । ४ गति, ४ आनु-पूर्विके बंधकोंका सर्वछोक है । अबंधक नहीं हैं । औदारिक शरीरके बंधकोंका सर्वलोक है । अबंधकोंके नेष्ठे हैं । वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका नेष्ठे है । अबंधकोंका सर्वलोक है ।

[ विश्लेष-उपपादकी अपेक्षा नीचेके ५ राजू तथा ऊपरके छह राजू इस प्रकार 🙌 भाग स्पर्शन है (२८२)।]

दोनों शरीरके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधकों अबंधकोंका सर्वलोक हैं। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकों (अबंधकों) का वैक्रियिक शरीरके समान है अवंधकोंका के के अबंधकोंका के के अबंधकोंका सर्वलोक है।

\$२१६ अभव्यसिद्धिकोंमें इसी प्रकार है। मिथ्यादृष्टियोंमें ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका क्रुं, क्रुं वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं।

[ विश्लोष-मेरतळसे ऊपर ६ राजू तथा नीचे २ राजू इस प्रकार ᡩ है तथा मेरुतळसे ऊपर ७ राजू तथा नीचे ६ राजू इस प्रकार 📲 भाग है । ]

साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका 🚓 📲 वा सर्वलोक है। दोनोंके बंधकोंका 👡 📲 वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। ४ नोकषाय, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभमें इसी प्रकार है। मिध्यात्वके बंधकोंका 😽 नेड़े सर्वलोक है, अबंधकोंका ५ नेड़े वा है। स्रीवेद पुरुषवेदके सन्वलोगो वा। णबुंस० बंधगा अट्ठतेरह० सन्वलो०। अबंधगा अहवारह० । तिण्णं वेदाणं बंधगा अहतेरह० सन्वलोगो वा । अबंधगा णित्थ । इत्थिवेदभंगो पंचिदिय-जादि-पंचसंठा० छसंघ० तससुमग० आदेन्ज० । णवंसगभंगो एइंदिय-इंडसंठा० थावरदुभग-अणादेजाणं । णवरि एइंदिय-थावर-बंधगा अटठणव० सन्वलोगी वा । अबंधगा अट्ठबारहभागो । पत्तेगेण साधारणेण वेदभंगो । दोआयु० तिण्णिजादि- ५ वंधगा खेत्तमंगी । अवंधगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । दोआयु० मणुसगदि० मणुसाणु॰ आदाव॰ उचागोदं बंधगा अट्ठचोइसमागो । अबंधगा अट्ठतेरह० सच्व-लोगो वा । णिरयगदिबंधगा छचीइसमागी । अबंधगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । तिरिक्खगदि० णीच० बंधगा अट्ठतेरह० सन्वलोगो वा । अबंधगा अट्ठेकारस०। णवरि णीचा० अट्ठमागी । देवगदि-बंधगा पंचचोद्दस० । अवंधगा अट्ठतेरह० सन्ब- १० लोगो वा । चदुण्णं गदीणं बंधगा अट्ठतेरहभागो, सव्वलोगो वा । अबंधगा णात्थ । एवं चेव आणुपुन्वि-णीचुच्चागी० । औरालियसरीरं बंधगा अट्ठतेरहभागी सन्वलोगी वा । अवंधगा एककारहभागो । वेउन्विय-वंधगा एककारह० । अवंधगा अट्ठतेरह-भागी । दोण्णं वे० ( बं० ) अट्ठतेरह० सन्वली० । अवंघगा णत्यि । ओरालि० अंगो० बंधगा अट्ठबारह०। अबंधगा अट्ठतेरह० सन्वलो०। वेउन्विय० अंगो० बंधगा १५ एक्कारह० । अवंधगा अट्ठतेरह० सन्वलो० । दोण्णं वंधगा अट्ठवारह० । अवंधगा

बंधकोंका नुई, नैहुँ है, अबंधकोंका नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। नपुंसकवेदके बंधकोंका नुई, नैहुँ वा सर्वलोक है। अबंधकोंका नुई, नैहुँ है। तीनों वेदोंके बंधकोंका नुई, नैहुँ वा सर्वलोक है। अबंधक नहीं हैं। पंचेन्द्रिय जाति, ५ संखान, ६ संहनन, त्रस, सुमग, आदेयमें खीवेदका मंग है। एकेन्द्रिय, हुंडक संस्थान, स्थावर, दुर्भग तथा अनादेयमें नपुंसकवेदका मंग है। विशेष, एकेन्द्रिय, स्थावरके बंधकोंके नुई, नैहुँ है। प्रत्येक तथा सामान्यसे वेदके समान मंग है। हो। आयु, तीन जातिके बंधकोंका क्षेत्रके समान मंग है। अबंधकोंका नुई, नैहुँ है। अबंधकोंका नुई, नैहुँ है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वलोक है। तथा अगु, मनुज्याति, मनुष्यानुपूर्वी, आतप तथा उच्चगोत्रके बंधकोंक नुई है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। तथा गीत्रका नुई है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। वारों गतियोंके बंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। अबंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। वारों गतियोंके बंधकोंके नुई, नैहुँ वा सर्वछोक है। अबंधकोंके नुई। इसी प्रकार आयुर्ग्वयों तथा नीच, उच्च गोत्रोंके जाना चाहिए।

श्रौदारिक शरीरके बंधकोंका  $\frac{1}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  वा सर्वलोक है । श्रबंधकोंका  $\frac{2}{45}$  है । वैक्रियिक शरीरके बंधकोंका  $\frac{2}{45}$  है । श्रबंधकोंके  $\frac{2}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  है । दोनोंके बंधकोंके  $\frac{2}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  वा सर्वलोक है । श्रबंधक नहीं है । श्रौदारिक श्रंगोपांगके बंधकोंका  $\frac{2}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  है । श्रबंधकोंके  $\frac{2}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  वा सर्वलोक है । बेक्रियिक श्रंगोपांगके बंधकोंका  $\frac{2}{45}$ , श्रबंधकोंके  $\frac{2}{45}$ ,  $\frac{2}{45}$  वा सर्वलोक

अट्ठणवची । सन्वलीगी वा । परवाहुस्सा । वंधगा अट्ठतेरह । सन्वलीगी वा । अवंधगा लोगस्स असंखे अदिमागी, सन्वलीगी वा । उज्जोव-वंधगा अट्ठतेरह भागी, अवंधगा अट्ठतेरह भागी सन्वलीगी वा । एवं जसगित्ति । पसत्यविहायगि वंधगा अट्ठवारह भागी । अवंधगा अट्ठतेरह । सन्वलीगी वा । दोण्णं वंधगा अट्ठवारह । अवंधगा अट्ठतेरह । सन्वलीगी वा । दोण्णं वंधगा अट्ठतेरह । अवंधगा लोगस्स असंखे अदिमागी, सन्वलीगी वा । एवं दोसर । बाद संधगा अट्ठतेरह । अवंधगा लोगस्स असंखे अदिमागी, सन्वलीगी वा । तिन्ववरीदं सुहुमं । दोण्णं वंध । अवंधगा लोगस्स असंखे जिद्दिमागी सन्वलीगी वा । तिन्ववरीदं अपज्ज । साधारण । अवंधगा अट्ठतेरह । सन्वलीगी वा । अवंधगा परिथ ।

§३२९७. आभि० सुद० ओघि०-पंचणा० छदंस० अट्ठकसा० पुरिस० भयदु० पंचिदि० तेजाक० समचदु० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थ० तस० ४ सुभगादि-१५ तिण्णि णिमिण-उचागोदं-पंचंतराइगाणं बंधगा अट्ठचो० । अवं० खेचमंगो।

है। दोनों अंगोपांगोंके बंधकोंका कु, कैई है। अबंधकोंके कु, कु वा सर्वलोक है। परघात, उच्छवासके बंधकोंका कु, कैई वा सर्वलोक है। अबंधकोंके छोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। उद्योतके बंधकोंका कु, कैई है। अबंधकोंके कु, कैई वा सर्वछोक है। यशःकीर्तिमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

प्रशास विद्याणेगितिके बंधकोंके द्रु, नैहै है। अबंधकोंके द्रु, नैहै वा सर्वलोक है। अप्रशासतिक वंधकोंके द्रु, नैहे है। अबंधकोंके द्रु, नैहे वा सर्वलोक है। दोनोंके वंधकोंके द्रु, नैहे है। अबंधकोंके द्रु, नैहे है। अवंधकोंके द्रु, नैहे है। अवंधकोंके द्रु, नैहे है। अवंधकोंके ही। हिमा क्षार हो स्वरके विषयमें जानना चाहिए। बादरके वंधकोंके द्रु, नैहे है। अवंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। सुसके विषयमें विपरीत क्रम है अर्थात् वंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अवंधकोंका द्रु । वा नैहे है। द्रोनोंके वंधकोंका द्रु , नैहे वा सर्वलोक है। अवंधक नहीं है। पर्याप्त प्रत्येकके वंधकोंका द्रु , नैहे वा सर्वलोक है। अवंधकों लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अपर्याप्त तथा साधारणमें इसके विपरीत क्रम है अर्थात् वंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग वा सर्वलोक है। अर्थायकोंके द्रु , नैहे वा सर्वलोक है। अर्थायकोंका द्रु । ने विक्रिक विधकोंका द्रु । ने ने विधकोंका द्रु । विधकोंका द्रु । विधकोंका विधकोंका द्रु । विधकोंका देश ने विधकोंका विधकोंका विधकोंका देश ने विधकोंका विधकोंका

§३१७. आभिनिवोधिक-श्रुत-अवधिज्ञानियोंमें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ८ कषाय, पुरुष-वेद, भय, जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय, तैजस-कार्माण, समचतुरस्रसंस्थान, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, प्रशस्त-विद्यायोगिति, त्रस ४, सुभगादि ३, निर्माण, ज्वगोत्र, ५ अंतरायके बंधकोंके क्रूं, त्रबंधकोंमें क्षेत्र सादासाद-बंधना अबंधना अहचोहस० । दोण्णं बंधना अट्ठचोहस० । अबं० णित्थ । अप्पच्चक्खाणा० ४ वज्जिरिसह० बंधमा अट्ठचो० । अबं० छचोहस० । हस्सरिद-अरिदसोगाणं वंधमा अवंधमा अट्ठचोहस० । दोण्णं युगलाणं वंधमा अट्ठचो० । अवं० खेचमंगा अवंधमा अट्ठचो० । अवं० खेचमंगो । एवं थिराधिर-सुभासुभ-जसअजसिनिर्मणं । मणुसायु-तित्थयरं वंधा (धमा) अबंधमा अट्ठचोहसभागो । देवायु० आहारदुग० वंधमा ५ खेचभंगे । अवं० अट्ठचो० । दोण्णं आयुगाणं वंधा (धमा) अवंधमा अट्ठचोहस० । वेचमित्र अवंधमा अट्ठचोहस० । वेचमित्र ४ वंधमा छच्चोहस० । अवं० अट्ठचोहस० । वेचमित्र ४ वंधमा छच्चोहस० । अवं० अट्ठचोहस० । अवं० अट्ठचोहस० । अवंधमा छच्चोहस० । अवंधमा छच्चोहस० । अवंणं वं० अट्ठचोहसभागो । अवंधमा खेचमंगो । एवं दोसरी० दोअंगो० दोआणु० ।

§३१८. एवं ओधिदं०। मणवज्ञ० संजद० सामा० छेदो० परिहार० सुहुमसंप० ५०

के समान भंग है अर्थात् छोकका असंख्यातवाँ भाग है।

[ विशोष—अतीत कालको अपेक्षा विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैकियिक तथा मार-णान्तिक समुद्धातगत सम्यक्त्वी जीवोंने  $\frac{1}{2}$  माग स्पर्शन किया, जो कि मेरुके मूलसे ६ राजू ऊपर तथा नीचे दो राजू प्रमाण है। (१६७) $^{\circ}$ ]

साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका 😽 है। दोनोंके बंधकोंका 😽 है। अबंधक नहीं हैं।

त्रप्रत्याख्यानावरण ४, वज्रवृषमसंहननके वंघकोंका ᡩ , अवंघकोंका 🐈 है । र

[विशेष—मारणांतिकसमुद्धातगतसंयतासंयतोने अच्युतकल्य पर्यन्त न्हें भाग स्पर्श किया है।] हास्य-रित, अरित-शोकके बंधकों अबंधकोंका न्हें हैं। दोनों युगलोंके बंधकोंका न्हें हैं। अबंधकोंका क्षेत्रके समान मंग है अर्थात् लोकका असंख्यातवां भाग है। इस प्रकार स्थिर-अस्थिर, सुभ, असुभ, यशाकीर्ति, अयशाकीर्तिमें भी जानना चाहिए। मनुष्यायु तथा तीर्थंकरके बंधकों अबंधकोंके न्हें हैं। देवायु तथा आहारकद्विकके बंधकोंका क्षेत्रवत् मंग है अर्थात् लोकके असंख्यातवें भाग है। अवंधकोंके न्हें हैं।

मतुष्यायु रेवायुके वंधकों अवंधकोंका क्ष्र है। मतुष्यगति ४ के वंधकोंका क्ष्र है। अवंधकोंका क्ष्र है। देवगति ४ के बंधकोंका क्ष्र है। अवंधकोंका क्ष्र है।

[ विशेष-मनुष्यगति, मनुष्यानुष्यां, ओदारिक शरीर, औदारिक अंगोपांगके अवंधक देश-व्रतीकी अपेचा क्रुं कहा है। ]

मनुष्यगति ४, देवगति ४ के बंधकोंका क्षेत्र हैं। अबंधकोंका क्षेत्रके समान छोकका ऋसंख्यातवां भाग है। दो शरीर, दो झंगोपांग तथा दो आनुपूर्वी में इसी प्रकार जानना चाहिए। §३१८. अवधिदर्शनमें-ऐसा ही जानना चाहिए। मनःपर्ययक्षानी, संयम, सामायिक, छेदोप-

<sup>(</sup>१) "संबदासंबदेहि केवडियं खेतं फोसिदं? छोगस्य असंखेबदिभागो।" -षट्खं० फो० सू० ७।

<sup>(</sup>२) 'पमचसंकदप्पहुडि बाव अजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्बदिमागो।''
-पट्खं० फो० सू०९। (३) ''असंबदसम्माइट्ठीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं ? लोगस्स असंखेज्बाद-भागो। अट्डचोहसभागा वा देखणा" -सू०५-६।

खेत्तभंगो०।

§३१९. संजदासंजद-ध्रुविगाणं वंधगा छच्चोइस० । अवंधगा णित्थ । सादा-साद-वंधा(धगा) अवंधगा छच्चोइस० । दोण्णं पगदीणं वंधगा छच्चोइसभागो । अवंधगा णित्थ । एवं चदुणोक० थिरादि-तिण्णियुगछ० । देवायु-तित्थयरं वंधगा ५ खेत्तभंगो । अवं० छच्चोद्दसमागो ।

§३२०. असंजदेशु—युविगाणं बंधगा सव्वलोगो । अबंधगा णित्य । थीणगिद्धितियं अणंताणुबं० ४ बंधगा सव्वलो० । अबंधगा अट्ठचोद्दस० । भिच्छत्तबंधगा सव्यलोगो । अबं० अट्टबारह० । वेउव्विय-छक्कं आयुचदुक्कं तित्थयरं च ओघं । सेसं मिद-अण्णाणिमंगो ।

१० §३२१. चक्खुदं० तस-पज्जत्त-मंगी । णवरि केवलिभंगी णत्थि । अचक्खुदं० ओघं। णवरि केवलिमंगी णत्थि ।

§३२२. किण्ह-णील-काउ०-धुविगाणं वंघगा सव्वलोगो । अवंघगा णित्य । श्रीणिगिद्धि ३ अर्णताणु० ४ वंघगा अवंधगा खेत्तभंगो । भिन्छत्तवंघगा सव्वलोगो । अवंधगा पंच-चत्तारि-वे-चोद्दसभागो वा ।

स्थापना, परिहारनिशुद्धि, सूक्मसांपरायमें- क्षेत्रके समान लोकका असंख्यातवां भाग है।

\$2१९. संयतासंयतों में प्रवृ प्रकृतियोंके बंधकोंका है है। अबंधक नहीं है। साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका है है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंका है है। अबंधक नहीं है। हास्य-रित, अरित-शोक तथा स्थिरिद तीन युगलोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। देवायु तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधकोंका क्षेत्रके समान है। अबंधकोंका हुई है।

§३२०. असंयतों में न्ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वतोक है। अबंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रक, अनंतातुबंधी ४ के बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधकोंका नृष्ट है। मिध्यात्वके बंधकोंका सर्वलोक है। अबंधकोंका नृष्ट, नै३ है । वेंक्रियिकषट्क, आयु ४ तथा तीर्थंकरका ओघवत् भंग है। शेष प्रकृतियोंका मत्यज्ञानके समान भंग है।

§३२१. चच्चदर्शनमें-त्रस-पर्याप्तकके समान भंग है। विशेष, केवली-भंग नहीं है। अचच्छ-दर्शनमें ओषवत् जानना चाहिए। विशेष, केवली-भंग नहीं है।

§३२२. कृष्ण-नील-कापोत लेश्यामें-धु न प्रकृतियोंके बंधकोंके सर्वलोक है। अबंधक नहीं है। स्यानगृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकों अबंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है। मिथ्यात्यके बंधकों का सर्वलोक है। अबंधकोंका वृष्ट्रे, वृष्ट्रे, वृष्ट्रे है।

<sup>(</sup>१) "पमत्तसंबदप्पहुढि बाव अजोगिकेवलीहि केवडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्य असंखेबदिमागो ।" -बद्खं० फो० स्० ९ ।

<sup>(</sup>२) "सारणसम्मादिहीहि केवडियं फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदिभागो । अट्ठवारह चोद्दरमागा वा देख्णा।" स्० ३-४।

<sup>&#</sup>x27;'सासणसम्मादिट्ठीहि केवडियं खेत्तं कोसिदं ? ह्योगस्स असंखेरजदिभागो । पंचचचारिवे-चोद्दसमागा वा देस्ला ।'' सू०-१४७, १४८ ।

दोआयु-देवगदि-देवाणु० तित्थयर-वंधगा खेत्रभंगो । अवंधगा सन्वलोगो । तिरिक्ख-मणुसायु० णवुंसगभंगो । चहुआयु-वंधगा अवंधगा सन्वलोगो । णिर-यगदिदुगं वेगुन्वियदुगं वंधगा छन्नोद्दस-चत्तारिबे० । अवंधगा सन्वलोगो । ओराछि० वंधगा सन्वलोगो । अवंधगा छन्तारि-वेनोद्दस० । [ वेउन्विय० वंधगा छन्तारि-वेनोद्दस० । अवंधगा सन्वलोगो । अवंधगा ५ णिरिथ । सेसाणं असंजदभंगो ।

§३२३. तेजलेस्साए-पंचणा० छदंस० चदुसंज० भयदुगुं० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ बादर-पज्जत्त-पत्तेय० णिमि० पंचंत० वंधगा अद्दृणवचो० । अवंधगा णात्थ । थीणगिद्धितियं अणंताणुवंधि० ४ वंधगा अदणवचो० । अवंधगा अट्टचोद्दस-

[ विश्लोष—मारणांतिक समुद्धात तथा उपपाद-पद-परिणत छठवें नरकके नारकी सासादन गुग्णस्थानीने कृष्णलेश्यागुक्त हो  $\frac{1}{2}$ , नील लेश्या बाले ५ वीं पृथ्वीयालोंने  $\frac{1}{2}$  तथा कापोत लेश्या बाले तीसरी पृथ्वीके नारकी सासादनसम्यक्त्वी जीवोंने  $\frac{1}{2}$  भाग स्पर्श किया है ( पृ० २९१ ) ]

देवायु, नरकायु, देवगति, देवानुपूर्वी तथा तीर्थंकरके बंधकोंका क्षेत्रके समान लोकका असंख्यातवां भाग है। अबंधकोंका सर्वछोक है। तिर्यंचायु, मनुष्यायुका नपुंसकवेदके समान भंग है। चारों खायुके बंधकों अबंधकोंका सर्वछोक जानना चाहिए।

नरकगति, नरकानुपूर्वी, वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकोंके क्रि, क्रि, क्रि है। अबंधकोंके सर्वछोक है।

[ विशेष—इन प्रकृतियोंके बंधक मनुष्य तथा तिर्यंच ही होंगे। देव तथा नारकी इन प्रकृतियोंका बंध नहीं करते हैं। सातवें नरकमें उपपाद या मारणांतिककी अपेक्षा कृष्ण लेश्यामें न्हें है। नील लेश्या में ५ वीं पृथ्वीकी अपेक्षा उपपाद या मारणांतिके द्वारा न्हें है। कापोत लेश्यामें तीसरी पृथ्वीकी अपेक्षा न्हें है।]

श्रीदारिक शरीरके बंधकोंके सर्वलोक है। श्रवंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{$ 

[ विश्लोष-श्रौदारिक शरीरके श्रवंधक नारिकियोंमें उपपाद तथा मारणांतिककी श्रपेचा सातवीं, पांचवी तथा तीसरी प्रथ्वीकी दृष्टिसे क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त भाग कहा है। ]

§३२३. तेजोल्डेस्यामें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संब्वलन, भय-जुर्गुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्घु ४, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, निर्माण तथा ५ अतंरायके बंधकोंका द्रु, दुर्फ है। अर्बधक नहीं हैं।

[ विश्लोष—विहारवतस्वस्थान, वेदना, कषाय और वैक्रियिक पद परिणत मिध्यात्वी जीवोंने क्य भाग, मारखातिक समुद्धात परिखत जीवोंने क्य भाग स्पर्श किया है। (२९५)]

<sup>(</sup>१) "तेउलेस्सिएसु मिन्छादिद्ठि-सासणसम्मादिद्ठीहि केवडियं खेतं कोसिदं? होगस्य असंखे ज्जदिभागो । अद्ठणवचोद्दसभागा वा देस्णा ।"-सद्खं फो० सू० १५१-१५२ ।

भागो । सादासाद-वंधगा अट्ठणवची० । दोण्णं बधंगा अट्ठणवची० । अवंधगा णित्थ । एवं चदुणोक० थिरादि-तिण्णि-युगलं । मिच्छत्त-उज्जोव-वंधगा अट्ठणवचीव्दस० । अवच्चनावारण० ४ वंधगा अट्ठणवची० । अवंधगा दिव-इट्वोद्दसभागो । पच्चक्खाणावरण० ४ वंधगा अट्ठणवची० । अवंधगा खेत्तभंगो । इत्थि० पुरिस० वंधगा अट्ठचोद्दस० । अवंधगा अट्ठणवची० । णवुंस० वंधगा अट्ठणवची० । अवंधगा जित्था । हिथ्यभंगो दोआपु-मणुसगदिदुगं पंचिदि० पंचसंठा० ओराखि० अंगो० छसंघ० आदा० दोविहा० तस-सुभग-आदे० तित्थयरं उच्चागोदं च । णवुंसगभंगो तिरिक्खगदिदुगं एइंदि० इंडसंठा० थावर-दूभग-

स्त्यागृद्धित्रिक, अनंतानुबंधी ४ के बंधकोंका न्ह, नेह है। अबंधकोंका न्ह है।

[ विशेष-विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कवाय, बैक्रियिक तथा मारणांतिक पद परिएात मिश्र तथा अविरत सम्यक्त्वी जीवोंने पीत लेश्यामें  $\frac{1}{2}$  स्परीन किया है। विशेष, मिश्र गुणस्थानमें मारणांतिक नहीं होता है। उपपादपरिएात अविरत सम्यक्त्वी जीवोंके  $\frac{9}{2}$  भाग होता है।  $\frac{2}{2}$  १२ (२९६)]

साता, असाताके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । दोनोंके बंधकोंका  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अवंधक नहीं है । हास्यरित, अरितशोक, स्थिरित तीन युगळमें इसी प्रकार जानना चाहिए। मिथ्यात्व तथा उद्योतके बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अप्रत्याख्यानावर्या ४ के बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अप्रत्याख्यानावर्या ४ के बंधकोंके  $\frac{1}{2}$ ,  $\frac{1}{2}$  है । अवंधकोंके  $\frac{1}{2}$  है ।

[ विशेष—विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक पदसे परिणत मिध्यात्वी तथा सासादन गुणस्थानवर्ती जीवोंने  $\frac{e}{\sqrt{2}}$ , मारणांतिक समुद्धात परिणत उक्त जीवोंने  $\frac{e}{\sqrt{2}}$ , तथा उपपाद परिणत उन्त जीवोंने  $\frac{e}{\sqrt{2}}$  सर्थ किया है। मिश्र तथा अविरत गुणस्थानमें भी  $\frac{e}{\sqrt{2}}$ ,  $\frac{e}{\sqrt{2}}$  आग है। विशेष, मिश्रमें मारखांतिक नहीं होता है। उपपाद परिण् अविरत सम्यक्तवी जीवोंने  $\frac{e}{\sqrt{2}}$  स्पर्ध किया है। ]

प्रत्यांच्यानावरण् ४ के बंधकोंका क्रुं, क्रुं है । अबंधकोंका क्षेत्रके समान लोकका झसंख्यातवां भाग है । क्षीवेद, पुरुषवेदके बंधकोंका क्रुं, अवंधकोंके क्रुं, क्रुं है । वपुंसकवेदके बंधकोंके क्रुं, क्रुं है । अवंधक नहीं हैं । मनुष्य-ितर्यंचायु, मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, पंचेन्द्रिय, पंच संस्थान, औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, आतप, हो बिह्ययोगिति, त्रस, सुभग, आदेय, तीर्थंकर तथा उचगात्रका क्षीवेदके समान जानना चाहिए । तिर्यंचगिति, तिर्यंचगत्यानुपूर्वी, एकेन्द्रिय, हंडकसंस्थान, स्थावर, दुर्भग, आनादेय तथा नीचगोत्रका

<sup>(</sup>१) 'सम्मामिन्छादिट्ठि-असंबदसम्मादिद्हीहि केविडयं खेत्तं फोसिदं ? छोगस्स असंखेज्जदिन भागो । अडचोद्दरमागा वा देस्णा ।" -बर्स्ब फो० सू० १५२-१५३ ।

<sup>(</sup>२) ''संबदासंबदेहि केवडियं खेर्च फोसिदं ? छोगस्छ असंखेजबदिभागो । दिवड्हचोद्दसभागा वा देस्एा।''-सू० १५४-१५५ ।

अणादे० णीचागोदं च । देवायु-आहारदुगं बंधगा खेत्तभंगो । अबंधगा अट्ठणवचोव्दस० । देवगदि० ४ बंधगा दिवह्ट-चोव्दसभागो । अबंधगा अट्ठणवचो० । ओगालियसरीरं बंधगा अट्ठणवचो० । अबंधगा दिवह्टचोव्दसभागो । एवं पत्ते० साधारणेण वि । सञ्वपगदीणं बंधगा अट्ठणव-चोव्दसभागो । अबंधगा णात्य । आयु० अंगोवंग-संघडण-विहाय० [ एवं ] ।

§३२४. पम्माए-पंचणा छदंसणा चदुसंजल भयदु पंचिदि तेजाक वणण अ अगु अ तस अ णिक्षिण-पंचंतराइयाणं बंधगा अट्ठ । अबंधगा णित्य । थीणिगिद्धितयं भिच्छत्त अणंताणु अ बंधा (धगा ) अबंधगा अट्ठचोट्द समागो । एवं दोआयु उज्जोवं तित्थयरं च । सादासादाणं बंधा (धगा ) अबंधगा अट्ठचोट्द समागो । एवं दोआयु उज्जोवं तित्थयरं च । सादासादाणं बंधा (धगा ) अबंधगा अट्ठचोट्द समागो । दोण्णं वंधगा अट्ठचोट्द समागो । अबंधगा अट्ठचोट्द समागो । सेसाणं पचेगेण साधारणेण । णविर देवायु वंधगा खेत्रमंगो । अबंधगा अट्ठचोट्द समागो । तिण्णं आयु वंधा (धगा ) अबंधगा अट्ठचोट्द समान लोक क्यांख्या अट्ठचोट्द समान संग है । देवायु, आहारक दिक्क वंधकोंके क्षेत्रके समान लोक क्यांख्या तवां साग है । अवंधकोंक प्रे , प्रे है । देवगति, देवगत्यातुपूर्धी, वैक्षियिक शरीर, वैक्षियिक अंगोपांगके वंधकोंके प्रे , प्रे है । अवंधकोंके प्रे , प्रे है । अवंधकोंके प्रे , प्रे है । अवंधक तथा सामान्यसे सी इसी प्रकार है । शेष सर्व प्रकृतियोंके वंधकोंके प्रे , प्रे है । अवंधक नहीं हैं । आयु, अंगोपांग, संहनन तथा विहायोगितिमें [ इसी प्रकार जानना चाहिए ]।

§३२४. पद्मालेश्यामें - ५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भय-जुगुष्सा, पंचेन्द्रिय जाति, तेजस, कार्भाण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, त्रस ४, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंधकोंके ई है। अबंधक नहीं है।

[ विशोष—पद्मालेश्या वाले मिध्यात्वसे खविरत सम्यवस्वी पर्यन्त जीवोंने विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक तथा मारणांतिककी अपेक्षा ६ राजू ऊपर तथा नीचे दो राजू, ईन् भाग स्पर्श किया है। विशेष, मिश्र गुणस्थानमें उपपाद मारणांतिकपनेका अभाव है। (प्र. १९८)]

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, श्रमंतानुवंधी ४ के बंधकों अबंधकोंका र्म्स् है। मनुष्य-तिर्यंचायु, उद्योत तथा तीर्थंकरका इसी प्रकार है। साता, असाताके बंधकों श्रमं श्रमं की र्म्स् है। दोनोंके बंधकोंका र्म्स् है। अबंधक नहीं हैं। इस प्रकार बंधने वाळी यथा हास्यादि ४, स्थिरादि तीन युगळों वेदनीयके समान भंग है। शेष प्रकृतियोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे इसी प्रकार है। विशेष, देवायुके बंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है अर्थात् छोकका असंख्यातवां माग है। श्रमंदिकोंका र्म्स् है। तीन आयु (नरकायु विना) के बंधकों अवंधकोंका र्म्स् है।

<sup>(</sup>१) "पम्मलेसिएसु मिन्छादिहिष्पहुडि जात्र असंजदसम्मादिद्वीहि केत्रडियं खेत्तं पोसिदं ? लोगस्स असंखेजदिभागो । अद्वचोद्दसमागो वा देस्णा ।" नषट्सं० फो० सू० १५७-१५५ ।

भागो । देवगदि० ४ बंधगा पंचचोद्दस० । अबंधगा अट्ठचोद्दसभागो । अप-च्चक्खाणा० ४ ओराल्यिस० ओराल्यिय० अंगो० छसंघ० साधारणेण पंधगा अबंधगा पंचचोद्दस० । पच्चक्खाणा० ४ वंधगा अट्ठचोद्दस० । अबंधगा खेत्त-भंगो । आहारदुगं देवायुभंगो ।

§३२५. सुकाए—पंचणा० छदंस० अट्ठकसा० मयदु० पंचिदि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमिण-पंचंतराइयाणं बंधगा छच्चोद्दसमागो । अबंधगा केवलिभंगो । थीणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-अट्ठकसा० मणुसायु-तित्थयरं बंधगा छच्चो-

देवगति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियिक शरीर, वैक्रियिक अंगोपांगके बंधकोंका ने हैं। अबंधकोंका ने हैं। अबंधकोंका ने हैं। अप्रत्याख्यानावरणचतुष्क, औदारिक शरीर, श्रौदारिक अंगोपांग, ६ संहननके बंधकों अबंधकोंका सामान्यसे के हैं।

[ विशेष—देशसंयमी पद्मलेश्या वाले जीवोंके मारणांतिक समुद्धातकी अपेक्षा शतार सहस्रार कल्पके स्पर्शनकी दृष्टिसे क्षेत्र कहा है । १ ]

प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका <sub>र्पर</sub> हैं । अवंधकोंका क्षेत्रके समान लोकका असंख्यातवां भाग भंग है ।

[ विश्लोष-प्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक प्रमत्तरः यतींकी ऋपेत्ता लोकका ऋसंख्यातवां भाग कहा है। २]

आहारकद्विकका देवायुके समान भंग है अर्थात् बंधकोंके लोकका असंख्यातवां भाग है। अबंधकोंके र्न्ह है।

§३१५. शुक्क ठेरयामें--५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, प्रत्याख्यानावरणादि ८ कपाय, भय-जुगुप्सा, पंचेन्द्रिय, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्तषु ४, त्रस ४, निर्माण तथा ५ अंतरायके बंघकोंका वैश्व हैं । अबंघकोंके केवळी-भंग हैं ।

[ विशेष—मिण्यात्व, सासादन, मिश्र तथा असंयत सम्यक्त्वी शुक्कटेश्यावालोंने विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक तथा मारणान्तिक पद परिणत जीवोंने न्हुं स्पर्शे किया है। स्वस्थान स्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियिक पद परिणत संयतासंयतोंने छोकका असंख्यातवां भाग स्पर्शे किया है। मारणांतिक पद परिणत एक जीवोंने न्हुं भाग स्पर्शे किया है। कारण तिर्थंच संयतासंयतोंका शुक्कटेश्याके साथ अच्युत कल्पमें एपपाद पाया जाता है। मिश्र-गुणस्थानमें उपपाद तथा मारणांतिक पद नहीं होते हैं। (पृ० ३००)]

स्त्यानगृद्धि ३, मिथ्यात्व, अनंतानुबंधी आदि ८ कषाय, मनुष्यायु, तीर्थंकरके बंधकोंके

<sup>(</sup>१) संजदासंजदेहि केवडियं खेत्तं पोसिदं १ लोगस्स असंखेजनिदमागो । पंचचोद्दसमागा वा देख्णा ।" -षट्खं० फो० सू० १५९-१६० ।

<sup>(</sup>२) "प्रमचाप्रमचैलेंकस्यासंख्येयमागः।'' -स० सि० १।८।

<sup>(</sup>३) ''मुक्कलेस्तिएसु मिन्छादिट्डिप्पहुडि जाव संजदासंजदेहि केगडियं खेत्तं फोसिदं १ लोगस्स असंखेजजदिमागो ।'' छत्त्वोद्दशमागा वा देखुणा।'' -स्टू० १६२-१६३ ।

٤

व्दसमागो । अवंधगा छच्चोद्दसभागो, केविलमंगो । साद-वंधगा छच्चोद्दसभागो केविलमंगो । अवंधगा छच्चोद्दसभागो । असाद-वंधगा छच्चोद्दसभागो । अवंधगा छच्चोद्दसभागो । अवंधगा छच्चोद्दसभागो । अवंधगा छच्चोद्दसभागो केविलमंगो । अवंधगा णित्थ । देवगदि० ४ वंधगा छच्चोद्दस० । अवंधगा छच्चोद्दस० केविलमंगो । अवंधगा छच्चोद्दस० । अवंधगा छच्चोद्दस० केविलमंगो । एवं णेदच्यं । भवसिद्धि ओषं ।

§२२६. सम्मादिट्ठि ओधिभंगो । णविर केविलिभंगो काद्व्यो । खह्ग-सम्मा-दिट्ठि० पंचणा० छदंस० वारसक० पुरिस० भयदु० पंचिदि० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-णिमिण-उच्चागोद-पंचंतराह-गाणं वंधगा अट्ठचोद्दस० । अवंधगा केविलिभंगो । एवं सेसाणं पगदीणं सम्मा-दिट्ठि-भंगो । णविर मणुसगदिपंचगं अवंधगा । देवगदि० ४ वंधगा खेत्तभंगो । १० वेदगे ओधिभंगो पत्तेगेण साधारणेण । अवंधगा णिर्थ ।

§३२७. उवसमस० खइगसम्मादिट्ठिमंगो । णवरि केवलिमंगो णित्थ । तिःथयरं

्षु भाग हैं। अवंधकों के पूर्व वा केवली-भंग है। साता के बंधकों के पूर्व भाग तथा केवली-भंग है। अवंधकों के पूर्व है। असाता के बंधकों के पूर्व है। अवंधकों के पूर्व वा केवली-भंग है। दोनों के बंधकों के पूर्व वा केवली-भंग है। अवंधकों के पूर्व वा केवली-भंग है। श्रेष प्रकृतियों का इसी प्रकृत कि का का किल्ली भंग है। श्रेष प्रकृतियों का इसी प्रकृत किल्ला का किल्ला वा हिए।

भन्यसिद्धिकोंमें 'ओघवत भंग है।

§३२६. सम्यक्त्वियोंमें २ अवधिज्ञानके समान भंग है। विशेष, यहाँ केवली-भंग करना चाहिए।
[ विशेष—सम्यक्त्वमार्गणामें चतुर्थसे लेकर चौदहवें गुणस्थानका सद्भाव है। इस कारण
यहाँ केवली-भंग भी कहा है।]

क्षायिक सम्यक्त्वीमें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, पंचिन्द्रिय, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्तष्ठ ४, प्रशस्तविद्दायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, उच्चगोत्र, ५ अंतरायके बंधकोंका रूड है। श्रबंधकोंका केवळी-मंग है।

[ विशेष—विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कथाय, वैक्रियिक तथा मारणांतिक समुद्घातकी अपेक्षा अविरत गुणस्थानवर्ती क्षायिक सम्यक्त्वीने क्रि माग रफ्त किया है। (ध० टी० फो० ए० ३०२) ] इस प्रकार शेष प्रकृतियोंका सम्यक्टिके समान भंग है। मनुष्यगति ५ के अवंधकोंमें विशेष जानना चाहिए। देवगति ४ के बंधकोंका क्षेत्रके समान भंग है।

<sup>(</sup>१) ''দাবিযাণ্ডবাবৈশ মবধিব্লিছেন্ত্ৰ দিভ্জাবিহ্তিঅন্তুত্তি जाव अजोगिकेवलिचि ओघं।''-षट्खं० फो॰ सृ॰ १६५।

<sup>(</sup>२) ''सम्मत्ताणुवादेण सम्मादिट्ठीसु असंबदसम्मादिट्ठिप्पहुडि बाव संबोगिकेवलिति।''-सू०१६७।

#### बंधगा खेत्तभंगो।

§३२ ८. सासणे धुविनाणं बंधगा अह्वारह०। अवंधगा णित्थ । सादालाद्वंधगा अवंधगा अट्ठवारह०। दोण्णं वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा णित्थ । एवं चढुणोक०। धिरादि-तिण्णि-युगलं । इत्थि० पुरिस० वंधगा अवंधगा अट्ठएक्कारसभागो० ॥ ५ दोण्णं वंधगा अट्ठएक्कारसभागो० ॥ ५ दोण्णं वंधगा अट्ठएक्कारसभागो० ॥ ५ दोण्णं वंधगा अट्ठवारह०। दो आयु-मणुसगदिदुगं उच्चागोदं वंधगा अट्ठवोट्दस०। अवंधगा अट्ठवारह०। देवायुवंधगा खेत्तभंगो। अवंधगा अट्ठवारह०। तिण्णि आयु-वंधगा अट्ठवारह०। वेवायुवंधगा अट्ठवारहभागो। तिरिक्खगदिदुगं णीचागोदं च वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा अट्ठवारहभागो। तिरिक्खगदिदुगं णीचागोदं च वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा अट्ठवारहभागो। देवगदि० ४ वंधगा पंच-१० चोट्दस०। अवंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा णित्थ। ओरालि० ओरालि० अंगो० पंचसंघ० वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा पंचचोट्दसभागो। उज्जोवं वंधगा अवंधगा अट्ठवारहभागो। सुभग-आदे० वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा अट्ठवारहभागो। इभग-अणादे० वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा अट्ठवारहभागो। इभग-अणादे० वंधगा अट्ठवारह०। अवंधगा अट्ठवारहभागो। विस्थान अट्ठवारह०। दोण्णं वंधगा वेदणीयभंगो।

§३२९. सम्मामिच्छाइट्ठि धुविगाणं वंधगा अट्ठ-चोद्दस०। अवंधगा णित्थ।

§३२८ सासादनमें—धू व प्रकृतियों के वंधकों का दृष्ट, देन्हें हैं । अवंधक नहीं है । साता, असाता के वंधकों अवंधकों का दृष्ट, देन्हें हैं । दोनों के वंधकों का दृष्ट, देन्हें हैं । अवंधक नहीं है । इस प्रकार हास्यादि चार नोकषाय तथा स्थिरादि तीन अगलमें जानना चाहिए । स्त्रीवेद, पुरुषवेदक वंधकों अवंधकों के दृष्ट, देन्हें हैं । अवंधक नहीं है । ५ संस्थान ( हुंडक बिला ) ५ संहनन ( असंप्राप्तास्पादिका बिना ), दो विहायोगित तथा दो स्वरमें इसी प्रकार है । तियंचमतुष्यायु, मनुष्ट्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, ज्वगोग्रित तथा दो स्वरमें इसी प्रकार है । तियंचमतुष्यायु, मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, ज्वगोग्रिक वंधकों के दृष्ट । अवंधकों के दृष्ट तथा देने हैं । देवायुक वंधकों से क्षेत्रवत् भंग है । अवंधकों में दृष्ट, देने हैं । तीन आयु ( नरक विना ) के बंधकों के दृष्ट, अवंधकों के दृष्ट, देने हैं । तियंचमति, तियंचानुपूर्वी, नीचगोग्रिक वंधकों के दृष्ट, देने हैं है । अवंधकों के वंधकों के वंधकों के दृष्ट, देने हैं है । अवंधकों के दृष्ट है । अवंधकों के वंधकों के वंधको

§३२९. सम्यग्मिथ्यादृष्टिमें—ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका ᡩ है। अबंधक नहीं है।
[ विशेष-विद्यारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय तथा वैकियिक समुद्धातकी अपेत्ता मैस्तळसे
ऊपर ६ राजू तथा नीचे दो राजू, 😽 भाग है। ( ध० टी० फो० पृ० १६७ ) ]

देवगदि० ४ बंधगा खेत्त-भंगो । अबंधगा अट्ठ-चोइसभागो । मणुसगदिपंचगं बंधगा अट्ठ-चोइस० । अबंधगा खेत्तभंगो । सेसाणं पत्तेगेण बंधगा अबंधगा अट्ठ-चोइस-भागो । साधारणेण ध्रविगाणं भंगो ।

§३३०. सण्णी मणजोगिभंगो । असण्णी खेत्तभंगो । णवरि एइंदियपगदीणं एइंदि-यभंगो ।

§३३१. आहारादि (१) (आहार०) ओघं। णवरि केवलिभंगो णात्थि । अणाहार० कम्महगभंगो । णवरि वेदणीयं साधारणेण ओघं।

#### एवं फोसणं समत्तं।

देवगति ४ के बंधकोंके क्षेत्रके समान भंग है। अबंधकोंके रूप है। मनुष्यगति ५ के बंधकोंके रूप है। अबंधकोंके क्षेत्रके समान है। रोप प्रकृतियोंके प्रत्येकसे बंधकों अबंधकोंका रूप है। सामान्यसे प्रुव प्रकृतियोंका भंग है।

\$२२० संझीमें—मनोयोगियोंका भंग है। असंझीमें—क्षेत्रके समान है। विशेष, एकेन्द्रिय जातिका एकेन्द्रियके समान भंग है।

§३३१. आहारकोंंमें ° ओघवत् भंग है। किन्तु केवलिभंग नहीं है।

[ विशेष—मिथ्यादृष्टी जीवके सर्वलोक है, सासादनके लोकका असंख्यातवां भाग, ᡩ, 👬 भाग है। मिश्र तथा अविरत सम्यक्त्वीके लोकका आसंख्यातवां भाग, ᡩ है। देशसंयतके असंख्यातवां भाग वा 🐈 है। प्रमत्तसंयतसे सयोगि जिनपर्यन्त लोकका आसंख्यातवां भाग है। विशेष, सयोगकेवलीके प्रतर तथा लोकपूरण समुद्धात आहारक आवश्योमें नहीं होते।]

श्रनाहारकों में -कार्माण काययोगवत् है । विशेष, वेदनीयका सामान्यसे श्रोघवत् भंग है ।

### इस प्रकार स्पर्शनानुगम समाप्त हुआ।

<sup>(</sup>१) "आहाराणुवादेण आहारएसु मिच्छादिद्वी आंग्रं। सासणसम्मादिट्ठिप्सुडि जाव संजदासंजदा ओथं। पमत्तसंजदप्यडुडि जाव सजोगिकेवळीहि केवडियं खेनं पोसिदं? छोगस्स असंखेंज्जदिभागो।" —पट्खं० फो० सू० १८१–१८३।

<sup>(</sup>२) "अनाहारकेषु मिथ्याद्दियाः सर्वजीकः स्पृष्टः । सासादनसम्बन्धियिकेकिस्यासंख्येय-भागः, एकादशः चतुर्दशभागा वा देशोनाः । सयोगकेवित्रनां छोकस्यासंख्येयभागः सर्वजीको वा । अयोगकेवित्रनां लोकस्यासंख्येयभागः ।"—स० सि० १-८ ।

<sup>&</sup>quot;आणाहारएसु कम्मइयकायजोगिभंगो । णवरि विसेसो । अजोगिकेवलीहि केविडयं खेतं पोसिदं ? लोगस्य असंखेज्जिदिभागो ।" —सू० १८४–१८५

## [ कालागुगम-परूवणा ]

६३३२. कालाणुगमेण दुविही णिदेसी, ओवेण आदेसेण य।

§३३३. तत्थ ओघेण पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त सोलसक० भयदु० तेजाक० आहारदुगं वण्ण० ४ अगु० ४ आदाउजो० णिमिण० तित्थयर-पंचंतराहगाणं वंधगा अवंधगा केवचिरं कालादो होंति १ सन्वद्धा । सादासादाणं वंधा (वंधगा) अवंधगा० सन्वद्धा । दोण्णं वंधगा अवंधगा केवचिरं कालादो होंति १ सन्वद्धा । एवं सेसाणं पगदीणं वेदणीय-भंगो । णविर तिण्णिआयु-वंधगा केवचिरं कालादो होंति १ जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं, उक्कस्सेण पलिदोवमस्स असंखेजिदिभागो । अवंधगा सन्वद्धा । तिरिक्खायुवंधावंधगा केवचिरं कालादो होंति १ सन्वद्धा । एवं चदुआयुगाणं। एवं ओघभंगो काजोगीग्र ओरालियकाजोगी० भवसिद्धि० आहारगत्ति । णविर भवसिद्धिये दोवेदणीयस्स अवंधगा केव० कालादो होंति १ साधारणेण जहण्णुक्कस्सेण अंतो-

## [कालानुगम]

§३३२. काळानुगमका (नानाजीवोंकी अपेक्षा) ओच तथा आदेशसे दो प्रकार निर्देश करते हैं।

§३३३. श्रोघसे—५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिध्यात्व, १६ कपाय, भय-जुगुप्सा, तेजस, का-मीण, श्राहारकद्विक, वर्ण ४, अगुरुत्तचु ४, श्रातप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर, ५ श्रांतरायों के वंधक श्रवंधक कितने काल तक होते हैं १ नानाजीवोंकी अपेक्षा सर्वकाल होते हैं । साता असाताके बंधक अवंधक कितने काल तक होते हैं १ सर्वकाल होते हैं । रोनोंके वंधक श्रवंधक कितने काल तक होते हैं १ सर्वकाल होते हैं । रोष प्रकृतियोंका वेदनीयके समान मंग है । विशेष, ३ श्रायुके बंधक कितने काल तक होते हैं १ जघन्यसे अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्टसे पत्योपमके असंस्थातवें भाग तक है । अवंधकोंका सर्वकाल है । तिर्यंचायुके बंधक अवंधक कितने काल तक होते हैं १ सर्वकाल होते हैं । इसी प्रकार चार आयुका जानना चाहिए।

काययोगी, श्रौदारिककाययोगी, भव्यसिद्धिक, आहारक मार्गणापर्यन्त ओघवत् जानना चाहिए। इतना विशेष है कि भव्यसिद्धिकोंमें दो वेदनीयके अवंधक कितने काल तक होते हैं ?

<sup>(</sup>१) ''ओषेण मिन्छादिद्वी केवचिरं काळादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च सब्बद्धा। सब्बकालं णाणाजीवं पहुच्च सिन्छादिद्वीणं वोच्छेदो णात्थिचि भणिदं होदि ॥''—ध० दी० का० पृ० ३२३।

<sup>&</sup>quot;वायणसम्मादिद्ठी केवचिरं काळादो हॉति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमञ्जो, उक्कस्सेण पळिदोवमस्स असंखेज्जिदिमागो।"-षट्खं० का० सू० ५, ६।

<sup>(</sup>२) "चढुण्हं खबगा अजोगिकेवली केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहुत्तं उक्कस्मेण अंतोसुहुत्तं ।"-षट्खं० का० स० २६ ।

म्रहुत्तं । सेसाणं मग्गणाणं वेदणीयस्स साधारणेण अवंधगा णात्थि । णवरि काजोगि-ओरालियका० तिण्णं आयुगाणं जहण्णेण एगसमओ ।

§३३४. आदेसेण णेरहयेसु धुविगाणं वंधगा केवचिरं कालादो होंति ? सन्बद्धा । अवंधगा णित्थ । थीणगिद्धि-तियं मिन्छत्त-अणंताष्ठ० ४ उज्जोव-तित्थयराणं ओघं । तिरिक्खायु-वंधगा केव० कालादो होंति ? जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं, उक्कस्सेण पिठदो- ५ वमस्स असंखेजिदिभागो । अवंधगा सन्बद्धा । मणुसायु-वंधगा केव० जहण्णुक्कसेण अंतोम्रहुत्तं । अवंधगा सन्बद्धा । दो-आयु वंधगा केवचिरं ? जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं, उक्क-स्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिभागो । अवंधगा सन्बद्धा । सेसाणं पर्नगेण सन्वे विग-प्या सन्बद्धा । साधारणेण अवंधगा णित्थ । एवं सन्वणेरहुगाणं ।

§३३५. तिरिक्खेसु-चढुआयु ओघं । सेसाणं सन्वे विगप्पा सन्वद्धा । एवं एइंदि० १०

सामान्यकी अपेक्षा जघन्य तथा उत्कृष्टसे अंतर्भुहूर्त है।

[ विशेष-दोनों वेदनीयके ऋवंधक अयोगी जिनकी अपेक्षा ऋंतर्भुहूर्त काल कहा है।]

शेष मार्गणाओंमें सामान्यसे वेदनीयके अबंधक नहीं हैं। विशेष, काययोगियों, औदारिक काययोगियोंमें तीन आयुके बंधक कितने काल तक होते हैं ? जघन्यसे एक समय पर्यन्त होते हैं।

\$२२४. चादेशसे—नारिकयोंमें ध्रुवप्रकृतियोंके बंघक कितने काल तक होते हैं ? सर्वकाल होते हैं । अवंघक नहीं हैं । रत्यानगृद्धित्रिक, मिश्याल, अनंतानुबंधी ४, उद्योत और तीर्धंकरके बंधकोंमें ओघके समान सर्वकाल जानना चाहिए । तिर्यंचायुके बंधक कितने काल तक होते हैं ? जघन्यसे खंतर्युह्त, उत्कृष्टसे पत्यके अंसख्यातवें भाग होते हैं । अवंघक सर्वकाल होते हैं । मनुष्यायुके बंधक कितने काल तक होते हैं ? जघन्य तथा उत्कृष्टसे अंतर्युह्त होते हैं । खांधक सर्वकाल होते हैं । वावंघक सर्वकाल होते हैं । वावंघक सर्वकाल होते हैं । वो आयु अर्थात् मनुष्य-तिर्यंचायुके बंधक कितने काल तक होते हैं ? जघन्यसे अंतर्युह्त , उत्कृष्टसे पत्यके खसंख्यातवें भाग होते हैं । अवंघक सर्वकाल होते हैं । शेष प्रकृतियोंमें सर्व विकल्प प्रथक् स्पसे सर्वकालरूप होते हैं । साधारणसे खवंधक नहीं हैं । इसी प्रकार सर्व नारिकयोंमें जानना चाहिए ।

§३३५. <sup>२</sup>तिर्यचगतिमें चार आयुके बंधक अबंधक कितने काल तक होते हैं ? ओघके समान जानना चाहिए। शेव सर्व विकल्प सर्वकाल प्रमाण हैं । उकेन्द्रिय, पृथ्वीकायिक, जलकायिक,

<sup>(</sup>१) "गेरइएसु मिच्छादिद्टी केनचिरं कालादो होति ? णाणाजीनं पहुन्च सन्वदा।"-षट्खं० का० ३३।

<sup>(</sup>२) "तिरिक्खगदीए तिरिक्खेमु मिन्छादिट्ठी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच सम्बद्धा ।" —पटखं० का ४७।

<sup>(</sup>३) "एइंदिया केविचरं काळादो होंति ? णाणाबीवं पहुच्च सम्बद्धा ।" (स्० १०७) । "पुढिविकाहया-आउकाइया-तेउकाइया-वाउकाइया केविचरं काळादो होंति ? णाणाबीवं पहुच्च सम्बद्धा ।" (स्० १३९) । "बादरपुढिविकाइय-बादरआउकाइय-बादरतेउकाइय-बादरवणण्किदकाइय-पतेयसरीर-अवज्जना केविचरं

पुढ़िव॰ आउ॰ तेउ॰ वाउ॰ वणप्फदि-पत्तेय॰ तेसिं बादर-वादर-अपञ्चत्त-सन्बसुहुम॰ वणप्फदि-णिगोद-मदि॰ सुद॰ असंजद॰ तिष्णि स्तेस्सा॰ अन्भवसि॰ मिच्छादिष्टि-असण्णिति ।

§३३६. पंचिदिय-तिश्क्लिस चदुआयु जहण्णेण अंतोस्रहुनं, उक्कस्सेण पिलदोव-५ मस्स असंखेज्जदिभागो । अबंधगा सन्वद्धा । सेसाणं सन्वे भंगा सन्वद्धा ।

§३२७. एवं पंचिदिय-तिरिक्ख-पञ्जत्तजोणिणीसु । पंचिदिय-तिरिक्ख-अपञ्ज०-दो आयुवंधगा जहण्येण अंतोम्रहुरां । उक्कस्सेण पित्रदोवमस्स असंखेज्जिदिभागो । अवंध्या सन्वद्धा । एवं सन्विवगिलिदिय-पंचिदिय-तस० अपन्जत्त-बादर-पुढवि० आउ० तेउ० वाउ-बादरवणप्कदिपनेय-पज्जत्ताणं ।

§३३८. मणुसेसु सादासादवंघगा सन्वद्धा । दोण्णं चेदणीयाणं वंघगा सन्वद्धा ।

तेजकायिक, वायुकायिक, वनस्पति, प्रत्येक तथा इनके वादर तथा वादर अपर्याप्तकोंमें, सर्व सूक्तोंमें, वनस्पतिनिगोदोंमें, मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, व्यसंयत, कृष्णादिलेश्यात्रय, अभव्यसिद्धिक, मिथ्यादृष्टि असंज्ञी पर्यन्त पूर्ववत् जानना चाहिए।

§३३६. पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमं-चार श्रायुके बंधक कितने काळ तक होते हैं ? जघन्यसे अंत-मुंहूर्त, उत्क्रप्टसे पल्यके असंख्यातचें भाग पर्यन्त होते हैं। अबंधक सर्वकाळ होते हैं। रोष प्रकृतियोंके सर्व विकल्प सर्वकाळ जानना चाहिए।

§३३७. पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंचपर्याप्तक, पंचेन्द्रिय तिर्यंचयोतिमतियोंमं इसी प्रकार जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय तिर्यंचछब्ध्यपर्याप्तकोंमं दो आयु (नर-तिर्यंचायु) के बंधक जघन्यसे अंतर्यक्रेह्त, उत्कृष्टसे पल्यके असंख्यातवें भाग होते हैं। अबंधक सर्वकाळ होते हैं। सर्वविकळेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय त्रस इनके अपर्याप्तकोंमें बादर-प्रथ्वी-जल-अग्नि-वायुकायिक, बादर वनस्पति प्रत्येक तथा इनके पर्याप्तकोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

§३२८. मनुष्योंमें-साता असाता वेदनीयके बंधकोंका सर्वकाल है। दोनों वेदनीयके बंधकों का सर्वकाल है। अबंधकोंका जधन्य-उत्कृष्टकाल अंतर्महर्त है<sup>9</sup>।

[ विश्लोप-दोनों वेदनीयके अबंधक अयोगिजिनोंकी ऋपेचा अंतर्सुहूर्त कहा गया है।]

काळादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सम्बद्धा ।" (१४८) । "सुहुमपुढिविकास्या सुहुमञाउकास्या सुहुमतेउकास्या सुहुमत्राउकास्या सुहुमत्राज्ञात्र । "अस्व सुहुमत्राज्ञात्र । "अस्व सुहुमत्राज्ञात्र । "अस्व सुहुमत्राज्ञात्र । "अस्व सुहुमत्राज्ञात्र । "किल्ह्यत्र । स्व । "अस्व सुहुमत्र । सुहुमत्र । "अस्व । सुहुमत्र । सुहुमत्र । सुहुमत्र । सुहुमत्र । सुहुमत्र । "अस्व । सुहुमत्र । सुहुम

(१) "चटुण्हं खबगा अजोगिकेवली केवचिरं कालादो होति १ णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतो-सहुचं उक्कस्तेण अंतोसहुनं।'' -षद्खं० का० २६। अवंधगा जहण्णुक्कस्सेण अंतीमुहुत्तं । दोआयु० वंधगा जहण्णेण अंतीमुहुत्तं, उक्कस्सेण पिट्टिविमस्स असंखेजजदिभागो । अवंधगा सन्वद्धा । दोआयु० वंधगा जहण्णुक्कस्सेण अंतीमुहुत्तं । अवंधगा सन्वद्धा । चदुआयुवंधगा जहण्णेण अंतीमुहुत्तं, उक्कस्सेण पिट्टिविवस्स असंखेजजदिभागो । अवंधगा सन्वद्धा । सेसाणं सन्वे भंगा सन्वद्धा ।

§३२९, एवं मणुसपज्जत्त-मणुसिणीसु । णवरि चहुआसु पत्तेगेण साधारणेण य ५ वंधगा जहण्युक्कस्सेण अंतोस्रहुतं । अवंधगा केवचिरं कालादो होति ? सव्बद्धा ।

§३४०. मणुस-अवज्ञत्तरोसु-धुविगाणं वंधगा केव०कालादो होति ? जहण्णेण खुद्दा-भवग्गहणं, उक्क० पिल्दोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा णित्य । सादासाद-बंधगा अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्क० पिल्दोवमस्स असंखेजिदिमागो । दोण्णं वंधगा जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं, उक्कस्सेण पिल्दोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा णित्य । १० दो-आयु० पत्तेगेण साधारणेण य वंधगा अवंधगा जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं, उक्कस्सेण पिल्ट-दोवमस्स असंखेजिदिमागो । ओरालि० अंगो० छसंघड० परधादुस्सा० आदाउजो० दोविहाय० दोसरं वंधगा अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण पिल्दोवमस्स असंखेजिदिमागो । एवं पत्तेगेण साधारणेण वि । सेसाणं वेदणीयभंगो ।

दो आयुके बंधक जघन्यसे अंतर्भ्रहर्त, उत्क्रष्टसे पत्यके असंख्यातवें भाग होते हैं। अबंधक सर्वकाल होते हैं। दो आयुके बंधक जघन्य-उत्क्रष्टसे अंतर्भ्रहर्त होते हैं। अबंधकोंका सर्वकाल है। चारों आयुके बंधकोंका जघन्यसे अंतर्भ्रहर्त, उत्क्रष्टसे पत्यके असंख्यातवें भाग होते हैं। अबंधक सर्वकाल होते हैं। शेष प्रकृतियोंके सर्वभंग सर्वकाल जानना चाहिए।

§३३९. मनुष्य पर्याप्तकों, मनुष्यिनयोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि चार आयुक्ते प्रत्येक तथा सामान्यसे बंधक जघन्य और उत्क्रष्टसे अंतर्मुहूर्न पर्यन्त होते हैं। अबंधक कितने काल तक होते हैं ? सर्वकाल होते हैं।

\$३४०. मनुष्य उच्च्यपर्याप्तकों में "-धु व प्रकृतियों के बंधक कितने काल तक होते हैं ? जघन्यसे छुद्रभवप्रह्म काल, उत्कृष्टसे परुयके असंख्यातवें भाग पर्यन्त होते हैं। आर्बधक नहीं हैं। साता-असाता वेदनीयके बंधक अबंधक जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे परुयके आसंख्यातवें भाग होते हैं। दोनों के बंधक अघन्यसे छुद्रभवप्रह्म पर्यन्त, उत्कृष्टसे परुयके आसंख्यातवें भाग होते हैं। दोनों के बंधक जघन्यसे छुद्रभवप्रहम्म पर्यन्त, उत्कृष्टसे परुयके आसंख्यातवें भाग होते हैं। अबंधक नहीं है। दो आयु (मनुष्य-तिर्यंचायु) के बंधक-अबंधक प्रत्येक साधारमासे जघन्य अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्ट परुयोपमके आसंख्यातवें भाग है। औदारिक अंगोपांग, छह संहनन, परधात-उच्छ्वास-आतप, उद्योत, दो विद्यायोगित, दो स्वरके बंधक अबंधक जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे परुयोपमके आसंख्यातवें भाग हैं। सामान्य तथा प्रत्येकसे इसी प्रकार जानना चाहिए। शेषका वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए। अधीत् जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे परुयोपमका आसंख्यातवां भाग है।

<sup>(</sup>१) "मणुस-अवज्जता केवचिरं काळादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण खुद्दाभवग्गहणं, उक्कस्सेण पळिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो ।" **-पद्खं का**० ८२-८४।

§३४१. देवाणं णिरयमंगो । णवरि एइंदियवयिङ जाणिदृण माणिदव्वं ।

§३४२. पंचिदिय-तस० तेसि पञ्जत्ता वेदणीयं साधारणेण अवंधगा जहण्युक्क-स्सेण अंतोम्रहुत्तं, चदुण्णं आयुगाणं वंधगा जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं उक्क० पिठदोवमस्स असंखेञ्जदिभागो । सेस-संगा सन्वद्धा ।

§३४३. एवं तिष्णि-मण० तिष्णि-चचि०। णवरि वेदणीयस्स साधारणेण अवंधगा णित्थ । चहुआयु० वंधगा जहण्णेण एगस०, उक्क० पिलदोवमस्स असंखे दिमागो । दोमण० दोवचि० पंचणा० छदंसणा० चहुसंज० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिण० पंचंतराइगाणं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा जह० एगसमओ, उक्क० अंतोग्रहुत्तं । सादासादाणं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । दोण्णं वंधगा सन्वद्धा, अवंधगा णित्थ । इत्थि० पुरिस० णवुंसगवेदाणं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । तिण्णं वेदाणं वंधगा सन्वद्धा । तिण्णं वेदाणं वंधगा सन्वद्धा । तिण्णं वेदाणं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा जह० एगसमओ, उक्क० अंतोग्रहुत्तं । एवं दोयुगल्व-

§३४९. देवोंमें-नारिकयोंके समान भंग है। विशेष यह है कि यहाँ एकेन्द्रिय प्रकृतिको भी जानकर कहना चाहिए।

[ निज्ञोप—नारकी जीव मरणकर संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्तक मनुष्य या तिर्यंच होते हैं, किन्तु देवों की उत्पत्ति एकेन्द्रियोंमें भी होती है। अतः देवगति में एकेन्द्रिय जातिके वंघका भी उल्लेख है।

§३४२. पंचेन्द्रिय त्रस तथा इनके पर्याप्तकोंमें-साधारणसे वेदनीयके द्यवंधकोंका जघन्य, उत्क्रष्टकाल अंतर्मुहूर्त है। चार आयुके वंधकोंका जघन्यसे अंतर्मुहूर्त, उत्क्रप्टसे पल्योपमका असंख्यातवां माग है। शेष मंग सर्वकाल हैं।

§३४३, तीन मनोयोग, तीन वचनयोगमें इसी प्रकार है। इतना विशेष है कि वेदनीयके सामान्यसे अबंधक नहीं है। चार आयुके बंधकोंका जधन्यसे एक समय, उत्कृष्ट पल्योपमका असंख्यातवां भाग काळ है। दो मन तथा दो वचनयोगमें—पाँच ज्ञानावरण, छह दर्शनावरण, ४ संज्वळन, भय, जुगुप्सा, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्यु, उपधात, निर्माण तथा पाँच अंतरायोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका जधन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्मुहूर्त है। साता-असाताके बंधकों-अबंधकोंका काळ सर्वकाल है। दोनोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अवंधक नहीं हैं। स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसक वेदके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। ठीनों वेदोंके बंधकोंका सर्वकाल है। आवंधकोंका सर्वकाल है। अवंधकोंका सर्वकाल है। अवंधकोंकाल है। अवंधकोंकाल है। अवंधकोंकाल है। अवंधके

<sup>(</sup>१) "णेरइएसु मिन्छादिट्ठी केवनिरं कालादो होति? णाणाजीवं पहुच्च सव्यद्धा। साम्रण-सम्मादिट्ठी सम्मामिन्छादिट्ठी ओषं।" -षट्खं० का० ३६।

<sup>&#</sup>x27;सासण-सम्मादिट्टी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमञ्जो, उक्कस्सेण पिलदोवमस्स असंखेष्जिदिभागो।" (५,६)। "सम्मामिच्छाइट्टी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोसुहुचं, उक्कस्सेण पिलटोवमस्स असंखेष्जिदिभागो।" (५, १०)। असंजदसम्मादिट्टी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च सन्बद्धा।" –पट्खं० का० १३।

चहुगदि-पंचजादि-दोसरीर-छसंठाण-चहुआणुपुन्नि० तस-थानरादि-णनयुगलं दोगीदं च । आहारदुगं दो-अंगो० छस्संघ० परघादुस्सास-आदाउज्जो० दो विहाय० दोसर० तित्थय० पत्तेगेण साधारणेण बंघगा अवंघगा सन्वद्धा । चहुण्णं आयुगाणं बंघगा जह० एगस०, उक्क० पलिदोनमस्स असंखेज्जदिभागो । अवंघगा सन्वद्धा ।

§३४४. एवं चक्खुदं० अचक्खुदं० सिण्णि ति । णवरि चक्खुदं० सिण्णि० आयु० ५ तस-मंगो । अचक्खुदं० आयु० ओघं ।

§२४५. ओरालिमि०-धुविगाणं वंधगा सन्वद्धा। अवंधगा जह० एगसमओ। उक्कस्सेण संखेजसमया। सादासाद-बंधगा अवंधगा सन्वद्धा। दोण्णं वंधगा सन्वद्धा, अवंधगा णित्थ। इत्थि० पुरिस० णबुंसगवेदाणं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा। तिण्णं वेदाणं वंधगा सन्वद्धा। तण्णं वेदाणं वंधगा सन्वद्धा। अवंधगा जह० एगस०। उक्क० संखेजसमया। एवं दोण्णं १०

हास्यादि दो युगल, चार गित, पाँच जाित, दो शरीर, छह संस्थान, ४ म्रानुपूर्वी, त्रस-स्थावरािद नव युगल तथा दो गोत्रोंमें भी इसी प्रकार जानना, अर्थात् अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे अंतसुहूर्त है तथा बंधकोंका सर्वकाल है। आहारकिह्नक, २ अंगोपांग, ६ संहनन, परघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत, दो विहायोगित, २ स्वर तथा तीर्थंकर प्रकृतिके बंधकों अबंधकोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे सर्वकाल है। चार आयुके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अबंधकोंका सर्वकाल है।

§३४४. चज्जुदर्शन, अचज्जुदर्शन तथा संज्ञी जीवोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, चज्जुदर्शन एवं संज्ञी जीवोंमें आयुका त्रसके समान मंग है। आयुका अचज्जुदर्शनमें ओषवत् जानना चाहिए।

\$३४५. औदारिकिमिश्र काययोगमें—भू व प्रकृतियोंके वंधकोंका सर्वकाल है, अवंधकोंका जयन्य-से एक समय, उत्कृष्टसे संख्यात समय प्रमाण है । साता-असाताके बंधकों-अवंधकोंका सर्वकाल है। दोनोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अवंधक नहीं है। स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेदके बंधकों अवंधकोंका सर्वकाल है। तीनों वेदोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अवंधकोंका जधन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे संख्यात समय है। इस प्रकार दो युगलोंमें जानना चाहिये। दो आयुमें खोधवत् जानना

<sup>(</sup>१) "दंड समुद्वातसे कपाटको प्राप्त होकर वहाँ एक समय रहकर प्रतर समुद्वातको प्राप्त हुए केविलयोंके यह एक समय प्रमाण काल होता है। अथवा रुचकसे कपाटसमुद्वातको प्राप्त होकर और एक समय रहकर दंडसमुद्वातको प्राप्त होने वाले केविलयोंके एक समय काल होता है। कपाटसमुद्वातके आरोहण-अवरोहणक्य क्रियामें संलग्न कमशः दंड प्रतरक्य पर्याय परिणत संख्यात समयोंकी पंक्तिमें स्थित संख्यातकेविलयोंके द्वारा अधिकृत अवस्थामें संख्यात समय पाये जाते है।" —घ० टी० का० ४२४।

<sup>&</sup>quot;सजोगिकेवली केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसभयं, उक्कस्तेण संखेज्ज-समयं" -षट्खं० का० १९६-९४।

युगलाणं। दोआयु ओवं। देवगदि० ४ तित्थय० वंधगा जहण्युक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं। अवंधगा सन्वद्धा। दोगदिवंधगा अवंधगा सन्वद्धा। तिण्णं गदीणं वंधगा सन्वद्धा। अवंधगा जह० एगसभओ । उक्क० संखेजसमया। भिन्छत्तवंधगा सन्वद्धा। अवंधगा जह० एगस०, उक्क० पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । थीणगिद्धि-तियं ५ अणंताणुवंधि० ४ ओरालि० वंधगा सन्वद्धा। अवंधगा जह० एगसमओ। उक्क० अंतोम्रहुत्तं। एवं सन्वाणं णेदव्वं।

§३४६, एवं कम्मह्यका०। णवरि थोणगिद्धितिगं भिच्छ० अणंताणु० ४ वंधगा सन्बद्धा, अवंधगा जह० एगसमओ, उक्कस्सेण आवित्तयाए असंखेजदिभागो । देवगदि० ४ तित्थयरं वंधगा जह० एगस० । उक्क० संखेजसभया। अवंधगा १० सन्बद्धा । ओरालिय-वंधगा सन्बद्धा । अवंधगा जह० एगसमओ । उक्कस्सेण संखेजसमया।

§३४७, वेउव्विकायजोगिस्स देवोघं । वेउव्वियमिस्स० धुविगाणं वंघगा जहण्णेण अंतोम्रहुतं । उक्कस्सेण पिठदोवमस्स असंखेजिदिभागो । अवंघगा णित्य । थीणिग-

चाहिये। देवगति ४, तीर्थंकरके बंधकोंका जघन्य, उत्कृष्ट काल अंतर्म्र हूर्त है। व अबंधकोंका सर्व-काल है। दो गतिके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। तीन गतिके बंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टरेंसे संख्यात समय है। मिश्यात्वके बंधकोंका सर्वकाल है। व्अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टरेंसे पत्योपमका असंख्यातवाँ माग है। स्यानगृद्धि-त्रिक, अनंतातुबंधी ४ तथा औदारिक शरीरके बंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट अंतर्भुहूर्त है। इसी प्रकार सर्व प्रकृतियोंका जानना चाहिए।

्रिश्दः कार्माणकाययोगियोंमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि स्त्यानगृद्धि-त्रिक, मिथ्यात्व, अनतानुवंधी ४ के बंधकोंका सर्वकाल है। श्रवंधकोंका³ जघन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रावळीका श्रसंख्यातवां भाग है। देवगति ४, तार्थकरके वंधकोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट संख्यात समय है। श्रवंधकोंका सर्वकाळ है। श्रोदारिक शरीरके वंधकोंका सर्वकाळ है। अवंधकोंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट संख्यात समय है।

§३४७. वैक्रियिक काययोगियोमें—देवोंके स्त्रोघवत् जानना चाहिए। वैक्रियिकमिश्र काययोगि-योंमें—श्रुव प्रकृतियोंके वंधकोंका काल जघन्यसे अंतर्मुहूर्त है। उत्कृष्टसे ४पत्यके असंख्यातवें

<sup>(</sup>१) "असंजदसम्मादिष्टी केयचिरं काळादो होंति १ णाणाजीयं पड्च जहण्णेण अंतोमुहुत्तं उकस्सेण अंतोमुहुत्तं।"-षट्खं० का० १८५-९०। (२) "सासणसम्मादिष्टी केयचिरं काळादो होंति १ णाणाजीयं पड्ड जहण्णेण एगसमयं, उकस्सेण पिंदोधमस्त असंखेज्जदिभागो।" -षट्खं० का० १८५-८६।(३) "सासणसम्मादिष्टी असंजदसम्मादिष्टी केवचिरं काळादो होंति १ णाणाजीयं पड्ड जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्सेण आवळियाए असंखेज्जदिभागो।"-षट्खं० का० २२०-२१। (४) "वेउव्यिमस्तकायजोगीस्र मिन्छादिष्टीअसंजदसम्मादिष्टी केवचिरं काळादो होंति १ णाणाजीयं पडुच्च जहण्णेण अंतोसुहुत्तं, उक्कस्सेण पळिदोधमस्त असंखेजजदिभागो।" -षट्खं० का० २०१-२०२।

द्वितिगं मिन्छत्त अणंताणुवंधि० ४ वंधगा अवंधगा जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण पिट्विवमस्स असंखेजिदिभागो । णविर मिन्छत्त-अवंधगा जहण्णेण एगसमञो । दोवेद-णीय-वंधगा अवंधगा जहण्णेण एगसमञो, उक्कस्सेण पिट्विवमस्स असंखेजिदिभागो । दोण्णं वंधगा जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण पिट्विवमस्स असंखेजिदिभागो । अवंधगा णित्थ । एवं तिण्णं वेदाणं दोण्णं युगलाणं दोगदि-दोजादि-छस्संटाण-दोआणुपुन्वि- ५ तसथावरादि-पंच-युगल-दोगोदाणं च । ओरािल-अंगोवंग-छस्संघडण-दोविहायगदि-दोसराणं वंधगा अवंधगा जहण्णेण एगसमञ्जो, उक्कस्सेण पिट्विवमस्स असंखेजिदि-भागो । तित्थयरं-वंधगा जहण्णक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं । अवंधगा जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण पिट्विवमस्स असंखेजिदिभागो ।

§३४८. आहारका०-घुविगाणं वंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण अंतो-१० मुहुत्तं । अवंधगा णित्थ । सेसाणं वंधगा अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं ।

§३४९. आहारमि ०-धुविगाणं वंघगा जहण्णुक्कस्सेण अंतीमुहुत्तं । अवंघगा

भाग है। अबंधक नहीं हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्य, अनंतानुबंधी चारके बंधकों अबंधकोंका काल जघन्यसे ख्रंतर्गुहूर्त, उत्क्रष्टसे पत्यके ख्रसंख्यातवें भाग है। विशेष यह है कि मिध्यात्यके ख्रबंधकोंका जघन्य काल एक समय है। दोनों वेदनीयके बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे काल एक समय, उत्क्रष्टसे पत्यका असंख्यातवां भाग है। दोनोंके बंधकोंका काल जघन्यसे अंतर्गुहूर्त, उत्क्रष्टसे पत्यका असंख्यातवां भाग है। अवंधक नहीं है। तीनों वेदों, हास्यादि दो युगलों, २ गति, २ जाति, ६ संख्यान, दो आनुपूर्वी, त्रस-स्थावरादि पंचयुगल तथा दो गोत्रोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। औदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, दो विहायोगित तथा दो स्वरोंके बंधकोंका ख्रावंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे पत्योपमका असंस्थातवां भाग है। तीर्थंकरके बंधकोंका जघन्य तथा उत्क्रष्टसे अंतर्गुहूर्त है। अवंधकोंका जघन्यसे ख्रत्कुंहर्त, उत्क्रष्टसे पत्योपमका असंस्थातवां भाग है। तीर्थंकरके वंधकोंका जघन्य तथा उत्क्रष्टसे अंतर्गुहूर्त है। अवंधकोंका जघन्यसे ख्रत्कुंहर्त, उत्क्रष्टसे पत्योपमका असंस्थातवां भाग है।

§३४८. आहारककाययोगियों में २ ध्रुव प्रकृतियों के बंधकों का जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे श्रंतर्मुहूर्त है। अबंधक नहीं है। शेष प्रकृतियों के बंधकों अबंधकों का जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे श्रंतर्मुहूर्त है।

§३४९. आहारकमिश्रमें- अधुव प्रकृतियों के बंधकों का जधन्य तथा उत्कृष्टसे अंतर्मुहूर्त है।

<sup>(</sup>१) "सासणसम्मादिष्ठी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं, उक्करसेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिमागो।"-षट्खं० का० २०५-२०६।

<sup>(</sup>२) "आहारकायजोगीसु पमत्तसंजदा केवचिरं काळादो होति? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण दगसमयं, उक्करसेण अंतोमुहुत्तं।"-षद्खं० का० २०९-२१०।

<sup>(</sup>३) "आहारमिस्सकायजोगीसु पमचसंजदा केवचिरं काळादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण अंतोसहुत्तं, उक्कस्सेण अंतोसहुत्तं ।" **-षट्खं० का० २**९३-१४ ।

णरिथ । वेदणीय-वंघगा-अवंघगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं । दोण्णं वंघगा जहण्णुक्कस्सेण अंतोम्रहुत्तं । अवंघगा णरिथ । आयु० तिरथय० सादभंगो ।

§३५०. इत्थिवे०-पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० पंचंत० बंधगा सन्वद्धा । अवंधगा णित्थ । श्रीणिगिद्धि० ३ मिच्छत्त-बारसक० आहारदुग-परघादुस्सासआदा-उज्जोव-५ तित्थयराणं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । णिदापचळ ( ळा )-सयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० बंधगा सन्वद्धा । अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोम्रहुचं । सादासाद-वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । दोण्णं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा णित्थ । एवं तिण्णि-वेद-जस०-अज्ञस०दोगोदं च । हस्सरिद-अरिद-सोगं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । दोण्णं युगलाणं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण एनेगेण जहण्णेण अंतोम्रहुचं । सेसाणं परोगेण साधारणेण वि हस्सरिदीणं संगो । चदुआयुगाणं वंधगा परोगेण जहण्णेण अंतोम्रहुचं, उक्कस्सेण परिदोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा सन्वद्धा । साधारणेण चदुआयुगाणं वंधगा जहण्णेण अंतोम्रहुचं, उक्कस्सेण परिदोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा सन्वद्धा ।

श्रवंधक नहीं है। वेदनीयके बंधकों अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्सृहूर्त है। दोनोंके बंधकोंका जघन्य तथा उत्कृष्टसे अंतर्सृहूर्त है। श्रवंधक नहीं है। श्रायु तथा तीर्थंकरमें साताके समान भंग है।

§३५०. स्वीवेदमें - १ ज्ञानावरण, ४ द्र्शनावरण,४ संब्वळन, ५ अंतरायके बंधकोंका सर्वकाळ है। अबंधक नहीं है। स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, १२ क्वाय, आहारकद्विक, परधात, उच्छ्वास, आतप, उद्योत तथा तीर्थंकरके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाळ है। १ निद्रा-प्रचला, भय-जुगुप्सा, तैजस-कार्मण, वर्ण ४, अगुरुलघु, उपधात, निर्माणके वंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका ज्ञाच्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्गृहूर्त है । साता असाता वेदनीयके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। दोनोंके बंधकों का पर्वकाल है। अबंधक नहीं है। तीन वेद, यशःक्रीति, अधशःक्रीति तथा दो गोजोंसें इसी प्रकार जानना चाहिए। हास्य-रित, अरित-शोकके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। श्रेष प्रकृतियोंमें प्रत्येक तथा सामान्यसे हास्य-रितके समान भंग।जानना चाहिए। चार आयुके बंधकोंका प्रत्येकसे जधन्यकी अपेक्षा अंतर्गुहूर्त काल है, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अबंधकोंका सर्वकाल है। सामान्यसे चार आयुके बंधकोंका काळ जघन्यसे अंतर्गुहूर्त, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अबंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका काळ जघन्यसे अंतर्गुहूर्त, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अवंधकोंका सर्वकाल है। अबंधकोंका काळ जघन्यसे अंतर्गुहूर्त, उत्कृष्टसे पल्यका असंख्यातवां भाग है। अवंधकोंका सर्वकाल है।

<sup>(</sup>१) "इत्थिवेदेसु मिच्छादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्वद्धा ।" -षट्खं० का० २२७। (२) "असंजदसम्मादिद्वी केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्वद्धा ।"-षट्खं० का० २३२। (३) "चदुणं उत्रसमा केवचिरं कालादो होंति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं, उद्दक्ति सोतेमुहुत्तं।"-षट्खं० का० २२-२३।

§३५१. एवं पुरिसवेदस्स वि । एवं चेव णवुंसगवेद-कोधादितिण्णं कसायाणं । णविर तिरिक्खायुवंघमा अवंघमा सन्वद्धा । साधारणेण चढुआयुगाणं वंघमा अवंघमा सन्वद्धा । एवं चेव लोभे वि । णविर पंचणा० चढुदं० पंचंतराइमाणं वंधमा सन्वद्धा । अवंघमा णित्थ ।

३५२. अवगदवेदेष्ठ—सादस्स वंधावंधगा सन्वद्धा । सेसाणं वंधगा जहण्णेण ५ एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं । अवंधगा सन्वद्धा ।

§३५३, अकसाइगेसु-सादस्स बंधगा अवंधगा सव्यद्धा । एवं केवलणा० केवलदंस० ।

§३५४. विभंगे पंचिदिय-तिरिक्ख-भंगो । णवरि मिच्छत्त-अवंधगा जहण्णेण एग-समओ, उक्कस्सेण पलिदोवनस्स असंखेजदिभागो ।

§३५५. आभि० सुद्० ओघि०-धुविगाणं बंधगा सन्वद्धा । अबंधगा जहण्णेण

§१५१. पुरुषचेदमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। नपुंसकचेदमें भी इसी प्रकार है। कोध-मान-मायाकषायमें भी इसी प्रकार है। विशेष यह है कि तिर्यंचन्नायुके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। सामान्यसे चार आयुके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। छोभकषायमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण तथा ५ च्यंतरायोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अबंधक नहीं है।

§३४२. त्रपगत वेदमें-सातावेदनीयके बंधकों व्यवंधकोंका सर्वकाल है। रोष प्रक्रितियोंके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे अंतर्मुहूर्त है। अबंधकोंका सर्वकाल है।

§३५२. श्रकषायियोंमें-साता वेदनीयके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। केवलज्ञान, केवल-दर्शनमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

\$३५४. विभंगज्ञानमें '-पंचेन्द्रिय तिर्यंचके समान भंग जानना चाहिए। विशेष यह है कि मिध्यात्वके श्रवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां माग है।

§३५५. २आभिनिवोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञानमें-प्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्व-

<sup>(</sup>१) "विभंगणाणीमु मिच्छादिष्टी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च सव्यद्धा।" -षट्खं० का० २६२ । 'सासणसम्मादिष्टी ओघं (२६५) णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमओ, उक्कस्सेण पिठदोवमस्स असंखेज्जदिभागो।" ५-६।

<sup>(</sup>२) "आभिणिबो हियणाणि-सुदणाणि-ओधिणाणीसु असंजदसम्मादिष्टिप्पहुहि जाव खीं गक्षाय-वीदराग-छदुमत्थात्ति ओधं।"—सू० २६६। "असंजदसम्मादिष्टी केविचरं काळादो होति ? णाणाजीवं पडुच्च सन्बद्धा। संजदासंजदा "सन्बद्धा। पमत्त-अप्पमत्तसंजदा "सन्बद्धा। चउण्हं उवसमा "णाणा-जीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं। चदुण्हं खवगा अजोगिकेवळी ""जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं।"—सू०१३, १६, १९, २२, २३, २६, २७।

एगसमञी, उक्कस्सेण अंतोम्रहुचं। अङ्कक्षा० आहारदु० वज्जरिसम० तित्थय० वंधावंधगा सन्बद्धा । सेसाणं दोण्णं मणजोगीणं भंगो । णवरि मणुसायु० मणुसिभंगो । देवायु० ओषं ।

§३५६, एवं ओधिदंस० । एवं चैव मणपञ्जव० सामा० छेदी० । णवरि देवायु० ५ मणुसिभंगी । संजदा मणुसिमंगी ।

§३५७. परिहार-धुविगाणं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा णित्थ । दोवेदणीयाणं वंधावंधगा सन्वद्धा । दोण्णं पगदीणं वंधगा सन्वद्धा । अवंधगा णित्थ । देवायु ० मणुसिमंगो । सेसं वेदणीयमंगो ।

§२५८. एवं संजदासंजदाणं । देवायु० ओघं । सुहुम० सच्वाणं बंधगा जहण्णेण १० एगसमओ, उक्कस्सेण अंतोग्रहुत्तं । अवंधगा णत्थि ।

§३५९. तेऊ देवीघं । एवं पम्पाए वि । सुक्काए ध्रविगाणं बंधाबंधगा सन्बद्धा ।

काल है। व्यवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे अंतर्भुहूर्त है। आठ कपाय, आहारकद्विक, वक्रव्यक्षसंहनन, तीर्थंकरके वंधकों अवंधकोंका सर्वकाल है। शेष प्रकृतियोंका दो मनोयोगियोंके समान भंग है। अर्थात् वंधकोंका सर्वकाल है। अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्भुहूर्त है। विशेष यह है कि मनुष्यायुका मनुष्यनियोंके समान भंग है। देवायुके विषयमें खोघवत् जानना चाहिए।

§३५६. इसी प्रकार अवधिदर्शनमें जानना चाहिए। मनःपर्ययज्ञान, सामायिक, छेदोपस्थापना, संयममें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि देवायुके बंधकोंमें मनुष्यनीका भंग जानना चाहिए। संयतोंमें मनुष्यनीका भंग है।

§३५७. परिहारविद्युद्धिसंयममें म्युवप्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अवंधक नहीं है। दोनों वेदनीयोंके बंधकों अवंधकोंका सर्वकाल है। दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंका सर्वकाल है। अवंधक नहीं है। देवायुका मनुष्यनीके समान भंग है। शेष प्रकृतियोंमें वेदनीयका भंग है।

§३५८. संयतासंयतोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। देवायुका खोघवत् भंग जानना चाहिए। 'सूद्त्मसांपरायसंयममें सर्व प्रकृतियोंके बंधकोंका जधन्यकाल एक समय, उत्कृष्टसे खंतर्गुहूर्त है। खबंधक नहीं है।

§३५९. <sup>२</sup>तेजोलेरयामें-देवोंके ओय समान है। पद्मालेरयामें-इसी प्रकार है। <sup>२</sup>शुक्कलेरयामें-भ्रुवप्रकृतियोंके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाल है। शेष प्रकृतियोंका मनुष्यपर्याप्तकके समान मंग है।

<sup>(</sup>१) "सुहुमसांपराइयमुद्धिसंजदेसु सुहुमसांपराइयसुद्धिसंजदा उवसमा खवा ओवं।"-२०२।(२) "तेउ-लेस्सिय पम्मलेस्सिएसु मिन्छादिद्वी असंजदसम्मादिद्वी'\*\*\*\* सक्वद्धा" -षट्खं० का० २९१। "सासण-सम्मादिद्वी ओवं।"-२९४। "सम्मामिन्छादिद्वी ओवं।"-२९५। "संजदासंजदपमत्त्रअप्यमत्तसंजदा\*\*\*\* सक्वद्धा।"-२९६।(३) "सुक्कलेस्सिएसु चदुण्हमुक्समा चदुण्हं खवगा सजोगिकेवली ओवं।" -३०८।

सेसं मणुस-पन्जत्तमंगो।

§३६०. सम्मादि० दोआयु ओधिमंगो । सेसं सन्बद्धा । एवं खड्ग-सम्मा० । दोआयु सुक्कमंगो । वेदगे०-धुविगाणं वंघा ( वंघगा ) सन्बद्धा, अवंघगा णत्यि । सेसं ओधिमंगो । णवरि साधारणेण अवंघगा णत्यि ।

§३६१. उवसमसम्मा०-धुविगाणं वंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुरां । उक्करसेण पिल्- ५ दोवमस्स असंखेज्जिदमागो । अवंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्करसेण अंतोग्रहुरां । अपच्चम्खाणा० ४ वंधगा अवंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुरां, उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । पच्चम्खाणा० ४ वंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुरां, उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा जहण्णुक्करसेण अंतोग्रहुरां । सादासाद-वंधगा-अवंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । दोणां १० वेदणीयाणं वंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुरां, उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । अवंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुरां । उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । देवगिदि० ४ वंधगा जहण्णेण एगसमओ, उक्करसेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । एवं अवंधा (अवंधगा) । णविर जहण्णेण अंतोग्रहुरां ।

§३६०. सम्यग्दृष्टियों में –हो आयुके बंधकों अबंधकोंका ओधके समान संग है। होष प्रकृतियों में प्रविकाल संग है। क्षायिकसम्यिक्तययों में –हसी प्रकार है। हो आयुका शुक्तकेश्याके समान संग है। वेदकसम्यिक्त्वयों में –शृद्यकृतियोंक बंधकोंका सर्वकाल है। अबंधक नहीं है। शेष प्रकृतियोंका अविध्ञानके समान संग है। विशेष यह है कि सामान्यसे अवंधक नहीं है।

§३६१. ° उपशासस्यक्त्वयोंसं–भृव प्रकृतियोंके वंधकोंका काल जघन्यसे अंतर्गुहूर्त, उत्कृष्टसे पत्यके असंख्यातवें भाग हैं। अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट से अंतर्गुहूर्त है।

अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे अंतर्ग्रहूर्त, उत्क्रप्टसे पत्योपमके असंख्यातवें भाग है। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका जघन्यसे अंतर्ग्रहूर्त, उत्क्रप्टसे पत्योपमका असंख्यातवों भाग है। अवंधकोंका जघन्य तथा उत्क्रप्टसे अंतर्ग्रहूर्त है। साता-असाताके बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रप्टसे एक्योपमका असंख्यातवां भाग जानना चाहिए। दोनों वेदनीयोंके बंधकोंका जघन्यसे अंतर्ग्रहूर्त, उत्क्रप्टसे एक्योपमका असंख्यातवां भाग है। अबंधक नहीं है। मनुष्यातिपंचकके बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे अंतर्ग्रहूर्त, उत्क्रप्टसे एक्योपमका असंख्यातवां भाग है। देवगति ४ के बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रप्टसे पत्योपमका असंख्यातवां भाग है। देवगति ४ के बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रप्टसे पत्योपमका

<sup>(</sup>१) "उवसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वी संजदालंजदा केविचरं कालादो हॉति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण अंतोमुहुर्त, उक्कस्सेण पिल्दोवमस्स असंखेजजदिभागो ।"-षट्खं० का० सू० ३१९-२०। "पमत्तसंजदप्पद्वृद्धि जाव उवसंतकसाय वीदरागळसुमस्यात्ति केविचरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्कस्सेण अंतोमुहुर्त्त ।" -३२३-२४।

आहारदुर्गं बंधमा जहण्णेण एगसमओ, उनकस्सेण अंतोग्रहुत्तं । अबंधमा जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं, उनकस्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । एव तित्थयरस्स । चदुणोक-सायाणं बंधमा अबंधमा जहण्णेण एगसमओ । उनकस्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदि-मागो । दोण्णं युगलाणं वंधमा जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं । उनकस्सेण पिलदोवमस्स असंखे- जिल्लामागो । अबंधमा जहण्णेण एगसमओ, उनकस्सेण अंतोग्रहुत्तं । एवं थिरादि-तिण्णियुगलाणं ।

§३६२. सासणे-धुविगाणं बंधगा जह० एगस०, उक्क० पलिदो० असंखेजिदि-भागो । अबंधगा णित्थ । एवं वेदणीयं परोगेण बंधगा अबंधगा । साधारणेण बंधगा अबंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्कस्सेण पिलदोवमस्स असंखेजिदिमागो । १० अबंधगा णित्थ । एवं सन्वाणं । दोआयु० बंधाबंधगा जहण्णेण अंतोग्रहुत्तं, उक्क० पिलदो० असंखेज्जिदिभागो । मणुसायुवं० देवभंगो । अबंधगा जह० एगस० उक्क० पिलदो० असंखेज्जिदिभागो । एवं साधारणेण वि ।

§३६३. सम्मामि० धुविगाणं वंघगा जहण्णेण अंतोम्रहुत्तं, उक्क० पलिदो०

असंख्यातमां भाग है । इसी प्रकार अवंधकोंका जानना चाहिए। इतना विशेष है कि यहां जघन्य अंतर्मुहूर्त है । आहारकद्विकने वंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्मुहूर्त है । अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे अंतर्मुहूर्त है । अवंधकोंका जघन्यसे अंतर्मुहूर्त, उत्कृष्टसे पत्योपमका असंख्यातवां भाग है । तीर्थंकरका इसी प्रकार जानना चाहिए । चार नोकषायों के वंधकों अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे पत्योपमका असंख्यातवां भाग है । दोनों युगलोंके वंधकोंका जघन्यसे अंतर्मुहूर्त है । उत्कृष्टसे पत्योपमका असंख्यातवां भाग है । अवंधकोंका जघन्यसे एक समय उत्कृष्टसे अंतर्मुहूर्त है । स्थिरादि तीन युगलों इसी प्रकार जानना चाहिए ।

§३६२. सासादनमें— 'ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे परयोपम-का असंख्यातवां भाग है। अबंधक नहीं है। वेदनीयके बंधकों अबंधकोंमें प्रत्येकसे इसी प्रकार है। सामान्यसे बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे एक समय है, उत्कृष्टसे परयोपमका असंख्यातवां भाग है। अबंधक नहीं है। रोष प्रकृतियोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। दो आयुके बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे अंतर्भुहृत है। उत्कृष्टसे पर्योपमका असंख्यातवां भाग है। मनुष्यायुके बंधकोंमें देवोंके समान भंग है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे पर्योपमका असंख्यातवां भाग है। इसी प्रकार सामान्यसे भी जानना चाहिए।

§३६२. सम्यक्त्विमध्यात्वमें— ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंका काल जघन्यसे अंतर्भु हूर्त, उत्कृष्ट-

<sup>(</sup>१) "सावणसम्मादिडी केवचिरं कालादो होति ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमओ उक्क-स्सेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदिभागो।" **-षद्खं० का० ५-६**।

<sup>(</sup>२) "सम्मामिच्छादिष्ठी केवचिरं काळादो होंति ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण अंतोमुहुरां, उक्क-स्त्रेण पळिदोवमस्स असंखेजजिदमागो ।"—९-१०।

असंखेज्जदिभागो । अवंधगा णित्य । सादासादाणं वंधगा ० जह ० एगसमओ, उक्क० पित्रदो ० असंखेजजदिभागो । दोण्णं वंधगा जहण्णेण अंतोष्ठ हुनं, उक्कस्सेण पित्रदो वमस्स असंखेजदिभागो । अवंधगा णित्य । एवं पिरियत्तमाणियाणं सव्वाणं । मणुस-गिद्दंचनं देवगदि० ४ वंधावंधगा जहण्णेण अंतोमुहुनं, उक्कस्सेण पित्रदोवमस्स असंखेजजदिभागो । एवं साधारणेण वि । अवंधगा णित्य ।

§३६४. अणाहारे धुविनाणं वंधगा अवंधगा सन्वद्धा । देवगदिपंचगं वंधगा जहणोण एगसमओ । उक्कस्सेण संखेजजा समया । अवंधगा सन्दद्धा । सेसाणं वंधा-वंधगा सन्वद्धा ।

एवं कालं समत्तं।

से पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अवंधक नहीं है। साता-असाताके बंधकोंका जघन्य से एक समय, उत्क्रष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। दोनोंके बंधकोंका जघन्यसे अंतर्प्रहूर्त है। उत्क्रुष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। अवंधक नहीं है। परिवर्तमान सर्वप्रकृतियों में इस प्रकार जानना चाहिए। मनुष्यगतिपंचक, देवगित ४ के बंधकों अवंधकोंका जघन्यसे अंतर्प्तुहूर्त, उत्क्रुष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है। इस प्रकार सामान्यसे भी भंग जानना चाहिए। अवंधक नहीं है।

§३६४. अनाहारकॉमें—भृव प्रकृतियोंके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाळ है। देवर्गातपंचकके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टते संख्यात समय है। अबंधकोंका सर्वकाल है। शेष प्रकृतियोंके बंधकों अबंधकोंका सर्वकाळ है।

इस प्रकार नाना जीवोंकी अपेक्षा कालप्ररूपणा समाप्त हुई।

# [ अंतराणुगम-परूवणा ]

§३६५. अंतराणुगमेण दुविहो णिहेसो, ओघेण आदेसेण य।

§३६६, तत्थ ओधेण-पंचणा० णवदंस० मिच्छत्त० सोलसक० सयदु० आहारहुगं तेजाक० चण्ण० ४ अगु० ४ आदाउजो० णिमिण-तित्थयर-पंचंतराइगाणं वंधा-अवं-धगा णित्थ अंतरं णिरंतरं। तिण्णि आयु० वंधगा जहण्णेण एगसमओ। उक्कस्सेण चउ-५ व्वीसं मुहुत्तं। अवंधगा णित्थ। तिरिक्खायुवंधावंधगा णित्थ अंतरं। चदुआयुवंधा-अवंधगा णित्थ अंतरं। सेसविगप्पाणं वंधगा अवंधगा णित्थ अंतरं। एवं काजोगि (१)।

§३६७. ओघभंगो काजोगि-ओरालियकाजोगि-भवसिद्धि-आहारगत्ति । णवरि भवसिद्धि ।

§३६८. आदेसेण णेरहगेसु-दी-आयुवंधगा जहण्णेण एगसमओ। उक्कस्सेण १० चउन्त्रीसं मुहुत्तं अडदालीसं मुहुत्तं, पक्खं, मासं, वेमासं, चत्तारि मासं, छम्मासं,

## [ श्रंतरानुगम ]

[ 'अंतरराब्द छिद्र, मध्य, विरह आदि अनेक अथोंका चोतक है। यहाँ अंतर शब्द विरहकालका चोतक है। एक वस्तु अवस्थाविशेषमें कुछ समय रहकर कुछ कालके लिए अवस्थान्तर रूप हो गयी और वादमें वह उस अवस्थाविशेषको पुनः प्राप्त हो गयी। इस मध्यवर्ती कालको अंतर कहते हैं। यहाँ नाना जीवोंकी अपेन्ता वर्णन किया गया है।]

§३६५. यहाँ ओघ तथा च्यादेशकी अपेक्षा अंतरका दो प्रकारसे निर्देश करते हैं।

§३६६. ओघसे ५ ज्ञानावरण, ९ दर्शनावरण, मिथ्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, आहारक-द्विक, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुळघु ४, आतप, उद्योत, निर्माण, तीर्थंकर और ५ खंतरायोंके बंघकों खबंधकोंका खंतर नहीं है, निरंतर बंध है।

नरक-मनुष्य-देवायुके बंधकोंका जवन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे २४ मुहूर्त अंतर है। अबंधक नहीं है। तिर्यंचायुके बंधकों अबंधकोंका अंतर नहीं है। चार आयुके बंधकों अबंधकोंका श्रंतर नहीं है। शेष प्रकृतियोंके बंधकों खबंधकोंका अंतर नहीं है।

§३६७. काययोगी, औदारिक काययोगी, भव्यसिद्धिक आहारक पर्यन्त ओघकी तरह अंतर जानना चाहिए। भव्यसिद्धिकोंमें विशेष जानना चाहिए।

§३६८. आदेशसे—नारिकयोंमें मनुष्य-तिर्यंचायुके बंधकोंका अंतर जघन्यसे एक समय, जत्कृष्टसे २४ मुहूर्त, ४८ मुहूर्त, पन्ना, मास, दो मास, चार मास, छह मास तथा बारह मास अंतर

<sup>(</sup>१) "अन्तरशब्दस्थानेकार्यवृत्तिश्चिष्ठमभ्यविरहेष्वन्यतमग्रहणम्।" नतः रा० पृ० ३०। "अन्तरमुच्छेदो विरहो परिणामान्तरगमणं णत्यित्तगमणं अष्णमावव्यहाणमिदि एयद्वो।" नधः टी० श्वंतरा० पृ० ३।

बारसमासं । एवं सन्वणेरइगाणं । सेसं पगदीणं णित्थ अंतरं ।

§३६९. तिरिक्खेसु-आयु० औषं । सेसं णित्थ अंतरं । एवं एइंदिय-पुद्धिव आउ० तेउ० वाउ० तेसिं चेव वादरअपडज० सन्वसुहुम-सन्ववणप्किदि-निगोद-वादर-वणप्किदि-पनेय तस्सेव अपज्जत्त-मदि० सुद० असंज० तिण्णिले० अन्भवसिद्धि-मिच्छादिष्टि याव असण्णित्ति । एदेसिं च किंचि विसेसं ओघादो साधेद्ण णेदन्वं । ५ पंचिदिय तिरिक्ख० ४ तिण्णि आयु० ओषं । तिरिक्खायु-वंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं । पज्जत्कोणिणीसु चउन्त्रीसं मुहुत्तं । चदु-आयु-तिरिक्खायुभंगो । पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्ज० तिरिक्खायुभंगो । एवं पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्ज० तिरिक्खायुभंगो । सेसं णित्थ अंतरं । एवं पंचिदिय-तस-अपज्ज० विगिलंदिय-बादर पुढवि० आउ० तेउ० वाड० बादर-वणप्किदि-पत्तेय-१० पज्जत्ताणं । णवरि तेउ० आउ चउन्त्रीसं मुहुत्तं ।

§३७०. मणुसेसु-चदु-आयुगंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्कस्सेण चउन्वीसं मुहुत्तं । दो वेदणी० अवंधगा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण छम्मास० । मणुसिणीसु

है। इसी प्रकार सर्व नारिकयोंमें जानना चाहिए। शेष प्रकृतियोंका अंतर नहीं है, कारण उनका निरंतर बंध होता है।

§३६९. तिर्थंचोंमं—आयुके बंधकोंका अंतर घोषवत् जानना चाहिए । शेष प्रकृतियोंके बंधकोंका अंतर नहीं है। इसी प्रकार एकेन्द्रिय, पृथ्वी, अप्, तेज, वायु तथा इनके बादर अपर्याप्तक भेदोंमं, संपूर्ण सूक्त, सर्व वनस्पतिनिगोद, बादरवनस्पति—प्रत्येक तथा उनके अपर्याप्तकोंमं एवं मत्यज्ञान, अताज्ञान, असंयम, ठीन लेश्या, अभव्यसिद्धिक, मिथ्यादृष्टिसे असंज्ञी पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए। इनमें पायी जाने वाली विशेषताओंको ओघ-वर्णनसे जानकर निकालना चाहिए।

पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंचपर्याप्त, पंचेन्द्रिय तिर्यंचअपर्याप्त तथा पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमतीमें—तीन आयुका ओघवत् है। तिर्यंचायुके वंधकोंका अंतर जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे अंतर्महूर्त है। पर्याप्तक योनिमती तिर्यंचोंमें अंतर २४ महूर्त है। चार आयुके वंधकोंमें तिर्यंचायुके समान भंग है।

पंचेन्द्रिय तिर्यंच अपर्याप्तकोंमें तिर्यंचायुका अंतर जघन्यसे एक समय श्रीर उत्कृष्ट से अंतर्मुहूर्त है। मनुष्यायुका ओघवत् अंतर है। दो आयुक्ते बंधकोंका तिर्यंचायुक्ते समान भंग है। शेष प्रकृतियोंमें अंतर नहीं है।

इसी प्रकार पंचेन्द्रिय-त्रस-अपयोप्तक, विकलेन्द्रिय, बादर पृथ्वी, बादर अप्, बादर तेज, बादर वायु, बादर वनस्पति प्रत्येक पर्योप्तकोंमें जानना चाहिए। विशेष, तेजकायमें आयुका २४ मुहूर्त क्रांतर है।

§३७०. मनुष्यगतिमें—चार आयुक्ते बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे २४ मुहूर्त अंतर है। दो वेदनीयके अबंधकोंका जघन्यसे अंतर एक समय, उत्कृष्टसे छह माह हैं।

वासपुधत्तं । सेसं णित्थ अंतरं । मणुस-अपज्ज ० सन्वाणं जहण्णेण एगसमओ । उक्कस्सेण पिटदोवमस्स असंखेजदिभागो ।

§३७१. देवाणं-णिरयसंगो । णविर सन्वहे पिलदोवमस्स संखेझिदिभागो । पंचि-दियतस० २ तिण्णि आयु-वंधगा जहण्णेण एगस० । उक्तस्सेण चउन्दीसं मुहुत्तं । तिरि-५ क्खायु-वंधगा जहण्णेण एगस० । उक्तस्सेण अंतोमुहुत्तं । पज्जते चउन्दीसं मुहुत्तं । सेसं मणुसोधं । तिण्णि-मण० तिण्णि-विच०-चदुआयु० वंधगा जहण्णेण एगस० । उक्तस्सेण चउन्त्रीसं मुहुत्तं । सेसं णित्थ अंतरं ।

§३७२. दोमण० दोवचि०-चदुआयु० तिण्णि मणभंगो। पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचंतराइमाणं वंधमा णत्थि अंतरं। अवंधमा

[ विशेष—साता-असातायुगळके अबंधक अयोगकेवळी होंगे। उनका नाना जीवोंकी ऋपेक्षा जघन्य अंतर एक समय है, उत्कृष्ट अंतर छह मास है। ]

मनुष्यिनयों में —दोनों वेदनीयों के अवंधकोंका अंतर वर्षप्रथक्त है। शेषका अंतर नहीं है। मनुष्य अपर्याप्तकों में —सर्व प्रकृतियोंका जधन्यसे झंतर एक समय, उत्कृष्टसे पल्योपमका असंख्यातवां भाग है।

§३७१. देवोंमें—नरकके समान भंग है। विशेष इतना है कि सर्वार्थसिद्धिमें पत्योपमके संख्यातवें भाग प्रमाण अंतर है।

पंचेन्द्रिय-पर्याप्त, त्रस-पर्याप्तकोंमें—तीन आयुके बंधकोंका अंतर जघन्यसे एक समय, बत्कृष्टसे २४ मुदूर्त है। तिर्यंचायुके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, बत्कृष्टसे अंतर्मुदूर्त अंतर जानना चाहिए। पर्याप्तकोंमें २४ मुदूर्त हैं। शेव प्रकृतियोंमें मनुष्योंके ओघवत् जानना चाहिए।

तीन मनोयोगी, तीन वचनयोगीमें— आयुका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे २४ सुदूर्त त्रांतर है। शेष प्रकृतियोंमें अंतर नहीं है।

§३७२. दो मनयोगी, दो वन्त्रनयोगीभें—४ आयुक्ते अंतरका तीन मनोयोगीके समान भंग है। अर्थात् ज्ञष्टस्यसे एक समय, उत्क्रष्टसे २४ सुदूर्त है। पांच ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, तैज्ञस-कामीण, वर्ण ४, असुरुलयु, उपघात, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंका अंतर नहीं है।

<sup>(</sup>१) "चदुण्हं खवग अजोगिकेवलीणमंतरं केवचिरं कालादो हींदि ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्करसेण छम्मासं।" –षट्खं० खंतरा० १६, १७ । "उत्कृष्टेन वण्मासाः।" –स० सि० १,८।

<sup>(</sup>२) "मणुस-मणुसपज्जस-मणुसिणीसु जदुण्हसुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्कस्सेण वासपुवसं ।"-७०, ७१। "मणसु-अपज्जसाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं ।" -७८। "किमह-मेदस्स एम्महंतस्स रासिस्स अंतरं होंदि ? एसो सहाओ एदस्स । ण च सहावे जुत्तिवादस्स पवेसो औत्थिभिण्यविसयादो ।" -ध० टी० अ० ५६। "उक्कसेण पलिदोवमस्स असंखेज्जदियागो ।"-७८७।

जहणोण एगसः । उक्कस्सेण छम्मासं । सेसं पत्तेगेण साधारणेण य वधगा णित्य अंतरं । अवंधगा जहण्णेण एगसः । उक्कस्सेण छम्भासं । णवरि थीणगिद्धितिगं भिच्छत्त-बारसकः दोअंगो० छस्संघ० परघादुस्सासं आहारदुगं आदाउज्जोवं दो विहाय० दोसरं वंधगा अवंधगा णित्य अंतरं ।

§३७३. एवं चक्खु० अचक्खु० सिण्ण ति । णवरि अचक्खुदंस० आयु० ओघं । ५ ओरालियमिस्स०-धुविगाणं वंधगा णिथ अंतरं । अवंधगा जहण्णेण एगस०, उक्कस्सेण वासपुधत्तं । थिणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-अणंताणुवंधि० ४ ओरालि० वंधगा णिथ अंतरं । अवंधगा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण मासपुधत्तं । दोआयु० छस्संघ० दोविहाय० दोसर० वंधा-अवंधगा णिथ अंतरं । णवरि मणुसायु ओघं । तित्थयर० वंधगा जह० एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं । अवंधगा णिथ अंतरं । सेसाणं वत्तेगेण साधारणेण य १०

अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे छह मास अंतर है। शेषके बंधकोंका सामान्य तथा प्रत्येक रूपसे अंतर नहीं है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे ६ माह अंतर है। विशेष यह है कि स्त्यानगृद्धित्रिक, मिश्यात्व, १२ कषाय, दो अंगोपांग, ६ संहनन, परचात, उच्छ्वास, आहारकद्विक, आतप, उद्योत, २ विहायोगित, दो स्वरोंके बंधकों अबंधकोंका अंतर नहीं है।

§३७३. इसी प्रकार चच्चदर्शन अचच्चदर्शनसे संज्ञी पर्यन्त जानना चाहिए। विशेष यह है कि श्चचचुदर्शनमें आयुका ओघवन् अंतर है।

औदारिक मिश्रकाययोगमें—भूव प्रकृतियोंके बंधकोंका अंतर नहीं है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टिते वर्षपृथक्त अंतर है।

[ विशेष-इस योगमें ध्रुव प्रकृतियोंके अवंधक सयोगकेवली होंगे। वहाँ नाना जीवोंकी अपेक्षा जयन्य अंतर एक समय है और उत्कृष्ट अंतर वर्षपृथक्त है। कारण, कपाट समुद्धात रहित केवळी जयन्यसे एक समय तथा उत्कृष्टसे वर्षपृथक्त पर्यन्त होते हैं। -घ० टी० अन्तरा० पृ० ५१]

स्त्यानगृद्धित्रिक, मिध्यात्व, श्रानंतानुवंधी ४ तथा भौदारिक शरीरके वंधकोंका अंतर नहीं है। श्रावंधकोंका अंतर जघन्यसे एक समय, उत्क्रुष्टसे मासप्रथक्त श्रांतर है। दो आयु, ६ संहनन और २ विहायोगति, २ स्वरके वंधकों अवंधकोंका अंतर नहीं है। विशेष यह है कि मनुष्यायुके विषयमें आधवत् जानना। र तीर्थंकरके वंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रुष्टसे वर्षप्रथक्त श्रंतर है। अवंधकोंका अंतर नहीं है।

[ विशेष-इस योगमें तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक चतुर्थगुणस्थानवर्ती जीव होंगे। उनका जघन्य एक समय और उत्कृष्ट वर्षप्रथक्त्व अंतर कहा है।]

- (१) "सजोगिकेवळीणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ! णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्कस्सेण वासपुथत्तं ।" -षट्खं० अंतरा० १६६-६७ ।
- (२) "असंजदसम्मादिद्वीणमंतरं केविचरं काळादो होदि ? णाणाजीव पडुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्कस्तेण वासपुधत्तं ।" -१६३-६४।

णत्थि अंतरं । अवंधगा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं ।

§३७४. वेउव्वियका ०-देवोघं । वेउव्वियमिस्स-धुविगाणं वंधगा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण वारस मुहुत्तं । अवंधगा णित्य अंतरं । थिणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-अणंताणु-वं० ४ अवंधगा, तित्थय० वंधगा ओरालियमिस्सभंगो । सेसाणं वंधावंधगा जहण्णेण ५ एगस० । उक्क० वारसमुहुत्तं । णवरि एइदिंय० ३ चउव्वीसं मुहुतं ।

§३७५. आहार० आहारिमस्स०-धुविमाणं बंधमा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं । अबंधमा णित्थ अंतरं । सेसाणं बधाबंधमा जह० एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं ।

§३७६. कम्मइग-कायो ओरालियमिस्स-भंगी।

१० §३७७. इत्थिवेदे-धुविगाणं बंधगा णित्थि अंतरं । अवंधगा णित्थि । णिहा-पचला-भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० ४ उप० णिमिणं वंधगा णित्थि श्रंतरं । अवंधगा

क्षेष प्रकृतियोंके बंधकोंका प्रत्येक तथा सामान्यसे अंतर नहीं है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षपृथक्त्व कांतर है।

\$२०४. वैकियिक काययोगमें —देवोंके ओघवत् जानना चाहिए । वैकियिक मिश्रकाययोगमें भुव प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्य अंतर एक समय, उत्कृष्ट १२ मुहूर्त अंतर है । अवंधकोंका अंतर नहीं है । स्त्यानगृद्धित्रिक, मिश्र्यात्व, अनंतानुबंधी ४ के अवंधकोंका तथा तीर्धंकरके बंधकोंका औदारिक मिश्रकाय योगके समान भंग जानना चाहिए। शेष प्रकृतियोंके बंधकों अवंधकोंका जघन्य अंतर एक समय, उत्कृष्ट १२ मुहूर्त अंतर है । विशेष यह है कि एकेन्द्रिय- चिक्रका अंतर २४ मुहूर्त जानना चाहिए।

§३७५. आहारक तथा आहारक मिश्रकाययोगमें—ध्रुव प्रकृतियोंके वंधकेंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट वर्षपृथक्त्व अंतर है। श्रवाधकेंमि अंतर नहीं है। शेष प्रकृतियोंके बंधकें श्रवंधकेंका जघन्य एक समय, उत्कृष्ट वर्षपृथक्त्व अंतर है।

§३७६. कार्माणकाययोगमें-औदारिक मिश्रकाययोगके समान भंग जानना चाहिए।

§३७७. स्त्रीवेदमें-धृ व प्रकृतियोंके बंधकोंका अंतर नहीं है। इनके अबंधक नहीं हैं। निद्रा-प्रचला, भय, जुगुप्ता, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुलघु ४, उपघात, निर्माणके बंधकोंका अंतर नहीं

<sup>(</sup>१) "वेउव्वियमिस्सकायजोगीसु मिन्छादिद्वीणमंतरं केविचरं काळादो होदि ? णाणाजीवं पङ्च्च जहण्णेण एगसमयं उक्कस्सेण वारससुहुत्तं ।" **-पट्सं**० **अंतरा०** १७०-१७१ ।

<sup>(</sup>२) "आहारकायजोगीसु आहारमिस्तकायजोगीसु पमचसंजदाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पड्च्च जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्तेण वासपुषचं ।"-१७४-१७५।

<sup>(</sup>३) ''इत्थिवेदेसु दोण्हसुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच्च बहण्णु-क्रकसमोधं।'' -षट्खं० अंतरा० १८७।

जहणोण एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं अंतरं । थीणिगद्धि० ३ मिच्छत वारसकसा० दोअंगो० छस्संघ० आहारदु० परघादुस्सा० आदाउज्जोव-दोविहाय०दोसर० वंधगा० णित्थ अंतरं । अवंधगा णित्थ अंतरं । एवं वेदणीय-तिण्णिवेद-जस० अज्जस० तित्थय० दोगोदाणं । सेसाणं पत्तेगेण वंधावंधगा णित्थ अंतरं । साधारणेण वंधावंधगा णित्थ अंतरं । आवंधगा जहणोण एगस० । उक्कस्सेण वासपुधत्तं अंतरं ।

§३७८. एवं पुरिसवेदं णबुंसगवेदं । णविर पुरिसे यं हि वासपुधत्तं, तं हि वासं सादिरेयं । इत्थि० पुरिस० चढुआयु० पंचिदिय-पज्जत्तमंगो । णबुंसगे ओषं ।

§३७९. कोघादिसु तिसु पुरिसभंगो । णवरि तिरिक्खायु ओघं । एवं लोभे, णवरि छम्मासं ।

है । अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षपृथक्त अंतर है । स्त्यानगृद्धित्रिक, मिश्यात्व, बारह कषाय, दो अंगोपांग, ६ संहनन, आहारकिह्क, परघात, उच्छ्वास, आतप, उद्योद, २ विहायोगित, २ स्वरके बंधकोंका अंतर नहीं है । अवंधकोंका भी अंतर नहीं है । इसी प्रकार वेदनीय, ३ वेद, यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, तीर्थंकर तथा २ गोत्रका जानना । शेष प्रकृतियोंके बंधकों अवंधकोंका प्रत्येकसे अंतर नहीं है । सामान्यसे भी इनका अंतर नहीं है । अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षष्ट्रथक्त अंतर है ।

§३७८. पुरुषवेद नपुंसकवेदमें इस प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि पुरुषवेदमें वर्ष-पृथक्तक स्थानमें साधिकवर्ष जानना चाहिए।

[ विशेष—पुरुषवेदके द्वारा अपूर्वकरण क्षपक गुणस्थानको प्राप्त हुए सभी जीव उत्परके गुणस्थानेंको चले गये, अतः अपूर्वकरण गुणस्थान क्षंतर युक्त हो गये। पुनः ६ मास व्यतीत होनेपर सभी जीव स्त्रीवेदके द्वारा क्षपकश्रेणी पर आरुढ़ हो गये। पुनः ४, ५ मासका अंतर करके नपुंसकवेदके उदयसे कुछ जीव च्रपकश्रेणी पर चहे। पुनः १, २ मासका अंतर कर कुछ जीव स्त्रीवेदके द्वारा क्षपकश्रेणी पर चहे। इस प्रकार संख्यात बार स्त्रीवेद ख्रीर नपुंसकवेदके उदयसे ही क्षपक श्रेणीपर आरोहण करा करके पश्चात् पुरुषवेदके उदयसे च्रपकश्रेणी चढ़ने पर साधिक वर्ष प्रमाण अंतर हो जाता है। क्योंकि निरंतर ६ मासके अंतरसे ख्रिक अंतरका होना असंभव है। इसी प्रकार 'पुरुषवेदिं क्षित्र क्षपक भी अंतर जानना चाहिए। कितनी ही सूत्र पोथियोंमें पुरुषवेदका उत्छष्ट अंतर ६ मास पाया जाता है।]

स्त्रीवेद, पुरुषवेद तथा ४ आयुके बंधकों श्रबंधकोंमें पंचेन्द्रिय पर्याप्तकोंके समान भंग जानना चाहिए। नएंसकवेदमें-ओघवत् जानना चाहिए।

§३७९. क्रोध-मान-मायाकषायमें-पुरुषवेदके समान भंग है। विशेष इतना है कि तिर्यक्कायुके बंधकों अबंधकोंका अंतर ओघवत् जानना चाहिए। छोभकषायमें-इसी प्रकार समझना चाहिए। विशेष, यहां अंतर छह मास जानना चाहिए।

<sup>(</sup> १ ) "णाणाजीवं पडुच्च जहण्णेण एगसमयं उक्करतेण वासपुधत्तं।"-षट्खं० अंतरा० १२,१३ ।

<sup>(</sup>२) "पुरिस वेदएसु : दोण्डं खवाणमंतरं केवचिरं काळादो होदि ? णाणाजीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्सेण वासं सादिरेयं। -षट्खं० अंतरा० १९३, २०४, २०५।

§३८०, अवगदवेदेसु सादवंधाअवंधगा णात्थि अंतरं । सेसं वंधगा जहण्योण एगस०, उक्करसेण छम्मासं । अवंधगा णात्थि अंतरं ।

§३८१, अकसाइगेसु साद-वंधा अवंधगा णात्थि अंतरं। एवं केवलदंसणा०। विभंगे पंचिंदिय-तिरिक्ख-पज्जत्तभंगो।

§३८३. एवं मणपज्जव० ओधिदं० । णवरि मणपज्जव० देवायु० वासपुधत्तं।

§३८४. एवं परिहारे संजदु० (१) तं चेव, णविर मास-पुधत्तं। एवं साकाइ० छेदोप०। संजदासजदा० सुहुमसं० सच्वाणं बंधगा जहण्णेण एगस०। उक्कस्सेण १० छम्मासं अंतरं। अवंधगा णित्थ । यथाक्खाद०-सादवंधगा णित्थ श्रंतरं। अवंधगा जहण्णेण एगस० उक्कस्सेण छम्मास० (सं)।

§३८०. अपगतवेदमें-साताके बंधकों अबंधकोंमें अंतर नहीं है। शेष प्रकृतिके बंधकोंमें जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे छह माह अंतर है। श्रबंधकोंका अंतर नहीं है।

§३८९. अकषायियों में-साताके बंधकों अबंधकों में अंतर नहीं है। केवलज्ञान, केवलदर्शनमें इसी प्रकार जानना । विभंगाविधमें पंचेन्द्रिय तिर्यक्ष पर्याप्तकोंका भंग जानना चाहिए।

§३८२. आभिनिवोधिक श्रुत तथा अवधिज्ञानमें-दो आयु त्रर्थात् मनुष्य-देवायुके वंधकींका "जघन्यसे एकसमय, उत्कृष्टसे मासपृथक्त्व अंतर है। शेष प्रकृतियोमें दो मनयोगियोंके समान भंग है। अवधिज्ञानियोमें वर्षपृथक्त्व अंतर है।

ु §३८३, मनःपर्ययज्ञान स्त्रवधि दर्शनमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि मनःपर्ययज्ञानमें देवायुका अन्तर वर्षपृथक्त्व है<sup>२</sup>।

§३८८. परिहारविद्युद्धिमें इसी प्रकार जानना चाहिए। इतना विद्योप है कि वर्षपृथक्तवके स्थानमें मासपृथक्त्व जानना चाहिए। इसी प्रकार सामायिक छेदोपस्थापना संचममें जानना चाहिए। संचतासंचत और सूक्ष्म सांपराय संचममें सर्व प्रकृतियोंके वंधककोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टते छह मास अंतर है। अवंधक नहीं है।

यथाख्यातसंयममें-साता वेदनीयके वंधकींका अंतर नहीं है । अवंधकींका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट छह मास अंतर जानना चाहिए।

[ विशेष—साता वेदनीयके श्रवंधकोंका इस संयममें अयोगकेवली गुणस्थान है। उसका जधन्य अन्तर एक समय, उत्कृष्ट अंतर छह मास है।]

- (१) "आभिणिबोहिय-सुदओहिणाणीसुः चतुष्हमुवसामगाणमंतरं केविचरं कालादो होदि ? णाणा-जीवं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्तेण मासपुषचं।" -षट्खं० अंतरा० २३२, २४१, २४२, २४४ ।
- (२) 'मणपजनणाणीसु''चदुण्हसुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि १ णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एगसभयं उक्कस्तेण वासपुधत्तं।" –२४६, २४९, २५०।
- (३) "चदुण्डं खबरा-अजोगिकेवलीणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पडुच जहण्णेण एरा-समयं उक्कस्तेण छम्मासं।" –१६, १७।

§३८५. तेउपम्माणं-तिण्णि-आयु० बंधा जह० एगस०। उनकस्सेण अडदालीसं म्रहुत्तं, पनखं।

§३८६. सुक्काए-दो आयु० मासपुधत्तं।

§२८७. सम्मादिद्धि आर्मिणिभंगो । खइगसम्मा० वासपुधर्त्त ! सेसाणं णत्थि अंतरं । वेदगसम्मा० आयु० आभिणिभंगो । सेसं णत्थि अंतरं ।

§२८८. उवसमसम्मा०-पंचणा० छदंस०चदुसंज० पुरिस०भयदु०पंचिदि० तेजाक० समचदु० वज्जिरिसभ० वण्ण० ४ अगु० ४ पसत्यवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेज्जिणिमिण-उच्चागोदं पंचंतराइगाणं वंधगा जहण्णेण एगस० उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि। [अवंधगा ] जहण्णेण एगस०, उक्कस्सेण वासपुधत्तं। णवरि वज्जिरिस० अवंधगा सत्तरादिंदियाणि। मणुसगदि० ४ वज्जिरिसभ-भंगो। दोवेदणी० वंधा-अवंधगा जहण्णेण १० एगस०। उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि। दोण्णं वंधगा जहण्णे० एगस०। उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि। अवंधगा णिरथ। चदुणोक० वंधा-वंधगा जहण्णेण एगस०।

§३८५. तेजोलेश्या-पद्मलेश्यामें-तीन आयुके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्क्रष्ट से ४८ सहते तथा पक्ष प्रमाण अंतर है।

§३८६. शुक्कलेश्यामें-दो आयुके बंधकोंका मासपृथक्तव अंतर है।

§३८७. सम्यग्दृष्टियोंमें-आभिनिबोधिक ज्ञानके समान भंग है। क्षायिक सम्यक्त्वीमें दो आयुके बंधकोंका वर्षप्रथक्त्व अंतर है । शेष प्रकृतियोंका अंतर नहीं है। वेदक सम्यक्त्वयोंमें- आयुके बंधकोंका आभिनिबोधिक ज्ञानके समान है। शेष प्रकृतियोंमें अंतर नहीं है।

§३८८. उपश्चमसम्यक्त्वियोंमें-५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संब्वळन, पुरुववेद, भय, जुगुप्सा, पंचिन्द्रिय जाति, तेजस-कार्माण, समचतुरस्रसंस्थान, वज्रवृष्मसंहनन, वर्ण ४, अगुरु-छष्ठ ४, प्रशस्तविहायोगिति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, उच्चगोत्र तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंका अंतर जधन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे सात रातिदिन है । अबंधकोंका जधन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षपृथक्त अंतर है ।

[ विशेष-इन प्रकृतियोंके अबंधक उपशांतकषायी हेंगो, उनका जघन्य अंतर एक समय, उत्कृष्ट वर्षप्रथक्त्व है। ]

विशेष यह है कि वज्जवृषभनाराचके अबंधकोंका अंतर सात दिन रात है। मनुष्यगित ४ के बंधकोंका अंतर वज्जवृषभनाराचसंहननके समान है। दो वेदनीयके बंधकों अबंधकोंका अंतर जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे सात दिनरात है। साता असाताके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे सात दिनरात है। चार नोकषायों अर्थात हास्यादिचतुष्कके

<sup>(</sup>१) "चदुण्हमुवसामगाणमंतरं केवचिरं कालादो होदि ? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं उक्क-स्सेण वासपुथतं ।" -षट्खं० अं० सू० ३४३, ४४।

<sup>(</sup>२) "उवसमसम्मादिद्वीसु असंजदसम्मादिद्वीणर्मतरं केविचरं कालादो होदि? णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं उक्कस्तेण सत्तरादिंदियाणि।" –षद्खं० अं० सू० ३५६, ३५७,।

उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि । दोण्णं युगलाणं बंधगा जहण्णेण एगस० । उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि । अबंधगा जहण्णेण एगस० । उक्क० वासपुधत्तं । एवं पियति [माणि]
याणं । अवचक्खाणावरण० ४ बंधगा जहण्णेण एगस० । उक्क० सत्तरादिंदियाणि ।
अबंधगा जह० एगस० । उक्क० चोहसरादिंदियाणि । पच्चक्खाणावरण० ४ बंधगा
५ जह० एगस० । उक्क० सत्तरादिंदि० । अबंधगा जह० एगस० उक्क० पण्णारसरादिंदि० । आहारदुगं तित्थयरं. बंधगा जह० एगस० । उक्क० वासपुधत्तं । अबंधगा जह० एगस० । उक्कस्सेण सत्तरादिंदियाणि ।

§३८९, सासणे—सन्वे विगप्पा जहण्णेण एगस०। उक्कस्सेण पिट्योवमस्स असंखेज्जिदमागो। एवं सम्मामि०।

§३९०. अणाहारे-धुविगाणं वंधा-अवंधगा णत्थि अंतरं । एवं सेसाणं । णवरि देवगदि० ४ वंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्कस्सेण मासपुधर्नं अंतरं । तित्थयरं वंधगा जहण्णेण एगसमओ । उक्कसेण वासपुधर्नं अंतरं । अवंधगा णत्थि ।

# एवं अंतरं समत्तं।

बंधकों अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे ७ दिनरात अंतर है। दोनों युगलोंके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे ७ दिनरात अन्तर है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे ७ दिनरात अन्तर है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षप्रथक्त है। परिवर्तमान प्रकृतियोंमें इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। अत्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे सात दिनरात अंतर है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय उत्कृष्टसे १४ दिन रात है। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधकोंका जघन्य से एक समय, उत्कृष्ट से ७ दिनरात अंतर है। अबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट से १५ दिनरात है। आबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट है। आबंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट है। आवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट है। आवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट है। अवंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्ट है।

§३८९. <sup>3</sup>सासादनमें सर्व विकल्प जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे पल्योपमके ऋसंख्यातवें भाग हैं। इसी प्रकार सम्यक्सिध्यात्वमें जानना।

§३९०. अनाहारकोंभं-भ्रु वप्रकृतियोंके बंधकों अवंधकोंका अंतर नहीं है। इसी प्रकार शेष प्रकृतियोंमें भी जानना चाहिए। विशेष, देवगित चारके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे मासप्रथक्त है। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधकोंका जघन्यसे एक समय, उत्कृष्टसे वर्षप्रथक्त है। अवंधक नहीं हैं। इस प्रकार अन्तरातुगम समाप्त हुआ।

<sup>(</sup>१) "संजदासंजदाणमंतरं केनचिरं काळादो होदि ? णाणाजीनं पहुच जहण्णेण एगसमयं उक्कस्तेण चोहसरादिदियाणि।" -षद्खं० अं० सु० ३६०, ३६१।

<sup>(</sup>२) "प्रमचअप्रमचसंबदाणमंतरं केवचिरं काळादो होदि १ णाणाजीवं पहुच जहण्णेण एगसमयं उक्कस्वेण पण्णारसरादिदियाणि।" –३६४, ६५।

<sup>(</sup> ३ ) "सासणसम्मादिद्वी–सम्मामिच्छादिद्वीणमंतरं केलचिरं काळादो होदि ? णाणाजीनं पहुच्च जहण्णेण एगसमयं, उक्कस्त्रेण पळिदोनमस्स असंखेजदिभागो ।" –३७५, ७६ ।

## भावाणुगम-परूवणा

§३९१. भावाणुगमेण दुविहो णिहेसो । ओघेण आदेसेण य ।

§३९२. तत्थ ओघेण-पंचणा० छदंसणा० मिच्छ० सीलसक० भयदुगुं० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमिणपंचंतराइगाणं वंधगा त्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगात्ति को भावो ? उवसिमगो वा खइगो वा । थीणिगिद्धितिगं वारसकसा० वंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगात्ति को भावो ? ५ उवसिमगो वा खइगो वा खयोवसिमगो वा । मिच्छत्त-वंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगात्ति को भावो ? उवसिमओ वा खइगो वा खयोवसिमगो वा पारिणामिगो वा । साद-वंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो ।

#### [भावानुगम]

§३९१. भावानुगमका स्त्रोघ तथा आदेशसे दो प्रकार निर्देश करते हैं।

§३९२. ओघसे—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, मिश्र्यात्व, १६ कषाय, भय, जुगुप्सा, तेजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुत्तघु, उपघात, निर्माण, और ५ अन्तरायोंके वंधकोंके कौन भाव हैं १ औद्यिक भाव हैं। श्रवंधकोंके कौन भाव हैं १ औपश्चिक भाव वा क्षायिकभाव हैं।

[ विशोप—इन प्रकृतियोंका अवंघ उपशांत कषाय अथवा क्षीणमोहमें होगा, अत एव उपशम श्रेणीकी अपेक्षा औपशमिक और क्षपकश्रेणीकी अपेक्षा क्षायिकमाव है। ]

स्त्यानगृद्धित्रिक, १२ कषायके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। अबंधकोंमें कौन भाव है ? औपरामिक वा क्षायिक वा क्षायोपरामिक है।

[ विशेष-इनके अवंधकोंका प्रमत्तसंयत गुणस्थान होगा । वहाँकी अपेक्षा तीन भाव कहे गये हैं।]

मिध्यात्वके बंधकोंमें कौनसा भाव है ? औदयिक है। अबंधकोंमें कौनसा भाव है ? औपशमिक, क्षायोपशमिक, क्षायिक या पारिणामिक।

[ विशेष — यद्यपि मिश्यादिष्ट जीवके जीवत्व, भव्यत्व अथवा अभव्यत्व रूप पारि-णामिक भावोंका भी वर्णन किया जा सकता है, किंतु यहाँ दर्शन मोहके उदय, उपशम, क्षय, क्षयोपशमकी अपेचा न रखकर उत्पन्न होनेवाले पारिणामिक भावकी विशेष विवक्षावश मिश्या-दृष्टि जीवके उसका वर्णन नहीं किया गया है। मिश्यात्वके अवंधकोंमें पारिणामिकभाव सासा-दृन गुणस्थानकी अपेक्षा कहा गया है।

शंका-सासादन गुणस्थानमें अनन्तातुवंधी चतुष्कके उदयकी अपेक्षा औदयिक भाव क्यों नहीं कहा ?

समाधान-यहाँ दर्शन मोहनीयकर्मके सिवाय अन्य कर्मों के उदयकी विवज्ञा नहीं की गयी है।]

अबंधगात्ति को भावो ? ओदहगो वा खहगो वा [असाद-बंधगात्ति को भावो ?]
ओदह । [अबंधगात्ति को भावो ? ओदहगो वा ] खहगो वा खयोवसिमगो वा ।
दोण्णं वंधगा ति को भावो ? ओदहगो भावो । अबंधगात्ति को भावो ? खहगो भावो ।
इत्थि ण खुंस ० वंधगात्ति को भावो ? ओदहगो भावो । अबंधगात्ति को भावो ।
५ ओदहगो वा उनसिमगो वा खहगो वा खयोवसिमगो वा । णवि ण खुंस ० पािगािमगो
भावो । पुरिसवे ० वंधगात्ति ओदहगो भावो । अवंधगात्ति को भावो ? ओदहगो वा उनसिमगो वा खहगो वा । तिण्णं वेदाणं वंधगात्ति को भावो ? ओदहगो भावो ।

सातावेदनीयके बंधकोंमें कौन भाव है ? औदियक भाव है। अबंधकोंमें कौन भाव है ? औदियक या क्षायिक है।

[ विश्लोष—सातावेदनीयकी बंध व्युच्छित्तिवाले अयोगकेवली गुणस्थानमें चायिकभाव है, किन्तु असाताके बंधक अथवा साताके अवंधक के औदयिक भाव है; कारण साता और असाताके परस्पर प्रतिपच्ची होनेसे असाताके वंधकालमें साताका अवंध होगा। इस दृष्टिसे औदयिक भावका निरूपण किया है।]

[असाता वेदनीयके बंधकोंके कौनसा भाव है ? ] श्रोदयिक है। [अबंधकोंके कौनसा

भाव है ? औदयिक ] या चायिक या क्षायोपरामिक है।

[ विशेष-असाताकी बंधव्युच्छित्ति प्रमत्तसंयतमें होती है, अत एव अप्रमत्त गुणस्थानकी अपेन्ना क्षायोपशमिक भाव कहा है। ]

दोनोंके बंधकोंमें कौनसा भाव है ? औदयिक भाव है । अबंधकोंमें कौनसा भाव है ? क्षायिकभाव है ।

[ विशेष-यहाँ दोनोंके अवंधक अयोगकेवलीकी अपेक्षा चायिकभाव कहा है। ]

कीवेद, नपुंसकवेदके बंधकोंमें कौनसा माव है ? औदयिक माव है। आवंधकोंमें कौनसा भाव है ? औदयिक, औपशमिक, क्षायिक या क्षायोपशमिक है। इतना विशेष है कि नपुंसकवेदके अबंधकोंमें पारिणामिक भाव भी पाया जाता है।

[ विशेष—यहाँ स्त्रीवेद, नपुंसकवेदके अवंधकों में औदयिक भावका निरूपण पुरुषवेदके वंधककी अपेचासे किया है। नपुंसकवेदके अवंधक सासादन गुणस्थानमें होते हैं। वहाँ दर्शन मोहनीयके उदय, उपशम, च्रय, च्रयोपशमका अभाव होनेसे पारिणामिक भाव कहा है। ]

पुरुषवेद्के बंधकोंमें कौनसा भाव है ? औदयिक भाव है । अबंधकोंमें कौनसा भाव है ? औदयिक, औपश्रमिक वा क्षायिक है ।

[ विशेष-पुरुषवेदके अबंधक अनिवृत्तिक (णके अवेद भागमें होंगे। वहाँ चारित्र मोहनीयके जपराम अथवा चयमें तत्पर जीवोंकी अपेचा औपश्तीक तथा क्षायिक भाव है। पुरुषवेदके अबंधक किन्तु स्वी-नपुंसकवेदके बंधककी अपेचा औदयिक भाव होगा।]

तीनों वेदोंके बंधकोंमें कौनसा भाव है ? औद्यिक है। अवंधकोंके कौनसा भाव है ? क्षायिक या औपरामिक है। अवंघगात्ति को भावो ? खहगो वा उवसिमगो वा । हत्थि णवुंसकमंगो चदु-आयुतिण्णिगदि-चदुजादि-ओरालि० पंचसंठा० ओरालि० अंगो० छस्संघ० तिण्णि आणु०
आदाघुज्ञो० अप्पसत्थिव० थावरादि० ४ अप्पसत्थिव० (१) उचागोदं च । पुरिसमंगो
हस्सरदि-देवगदि-पंचिदि० वेउवि० आहार० समचदु० दोआंगो० देवाणु० परघादुस्सा० पसत्थिविहाय० तस० ४ थिरादि-छक्कं तित्थयरं [णीचागोदं च ] । पत्तेगेण ५
साधारणेण चदुआयु-दो-अंगो० छस्संघ० २ विहाय० दोसराणं बंधगा त्ति को भावो ?
ओदहगो भावो । अवंघगा त्ति को भावो ? ओदहगो वा उवसिमगो वा खहगो वा ।
णविर चदुआयु० छस्संघ० अवंधगात्ति को भावो ? ओदहगो वा उवसिमगो वा
खहगो वा खयोवसिमगो वा। दो युगल-चदुगदि-पंचजादि-दोसरीर० छसंठा० चदुआणु०
तसथावरादिणवयुगलं दोगोदं च बंधगात्ति को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगात्ति को १०
भावो ? उवसिमगो वा खहगो वा। एवं ओघभंगो मणुसगिदि(?) तिगं पंचिदिय-तस० २

[ विशेष-वेदत्रयके अवधकके अनिष्टत्तिकरणके अवेद भागमें चायिक तथा औपशमिक भाव कहा है।]

४ त्राष्ट्र, देवगतिको छोड्कर तीन गित, ४ जाित, औदारिक शरीर, समचतुरस्रसंस्थानको छोड्कर शेष पाँच संस्थान, छौदारिक अंगोपांग, ६ संहनन, देवानुपूर्वीके विना तीन आनुपूर्वी, आतप, उद्योत, अप्रशस्तविहायोगित, स्थावरािद ४, अप्रशस्त विहायोगिति(?) तथा उच्च गोत्रके बंधकों स्निवेद और नपुंसक वेदके बंधकों समान भाव जानना चािहए अर्थात् बंधकों के औदियक भाव हैं तथा अबंधकों के औदियक, औपश्मिक, क्षायिक वा क्षायोपश्मिक है।

[ विशेष—यहाँ अप्रशस्त विहायोगतिका दो वार उल्लेख आया है। प्रतीत होता है, श्रादेयके स्थानमें अप्रशस्तविहायोगतिका पुनः उल्लेख हो गया है।]

हास्य, रति, देवगित, पंचेन्द्रियजाति, वैकियिक शरीर, आहारक शरीर, समजतुरस्र-संस्थान, वैकियिक तथा आहारक-अंगोपांग, देवानुपूर्वी, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस ४, स्थिरादि ६, तीर्थंकर प्रकृति, [नीच गोत्र] के वंधकोंमें पुरुषवेदके समान मंग है, अर्थात औदियिक भाव है, अर्थकर्ति साना मंग है, अर्थात औदियिक भाव है। अर्थक तथा सामान्यसे ४ आगु, २ अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित, २ स्वरींक वंधकोंमें कौन भाव है १ औदियिक है। अर्थकर्तिक कौन भाव है १ औदियिक अपश्रामिक तथा चायिक भाव है। विशेष यह है कि ४ आगु, ६ संहननके अर्थधकोंमें औदियक, औपश्रमिक स्थायक तथा चायोपश्रमिक भाव है। हास्य रित युगल, ४ गति, ५ जाति, औदारिक, वैक्रियिक शरीर, ६ संस्थान, ४ आनुपूर्वी, त्रसस्थावरादि ९ युगल और दो गोत्रोंके वंधकोंके कौन भाव है १ औदियक भाव है। अर्थधकोंके कौन भाव है १ औपश्रमिक या चायिक भाव है।

[ विशेष-हास्य, गोत्रादिके अबंधक उपशान्त कषाय या चीणकषाय गुणस्थानमें होंगे, वहाँ उक्त भाव कहे हैं।]

मनुष्यत्रिक ( मनुष्य, पर्याप्तमनुष्य तथा मनुष्यनी ), पंचेन्द्रिय-पंचेन्द्रिय पर्याप्तक, त्रस,

पंचमण० पंचवचि० काजोगि-ओरालिय का० चक्खु० अचक्खु० सुक्कले० भवसिद्धि० सण्णि-अणाहारग ति । णवरि (अ) जोगादिसु (१) वेदणीय वंधगा णत्थि ।

§३९३, आदेसेण णेरहगेसु-धुविगाणं बंधगा त्ति को भावो ? ओदहगो भावो । अबंधगा णित्थ । थीणिगिद्धितिगं अणंताणुबंधि० ४ वंधगात्ति को भावो ? ओदहगो ५ भावो । अबंधगात्ति को भावो ? उवसिमगो वा खहगो वा खयोवसिमगो वा । सादासादबंधगा अबंधगा त्ति को भावो ? ओदहगो भावो । दोण्णं बंधगा त्ति० ? ओदहगो भावो । अबंधगा णित्थ । एवं चहुणोकसा० थिरादि-तिण्णियुगठ० । मिच्छत्तं बंधगा

त्रसपर्याप्तक, पंच मनोयोगी, पंच बचनयोगी, काययोगी, औदारिक काययोगी, चच्चदर्शनी, अचचुदर्शनी, शुक्तलेश्यक, भव्यसिद्धिक, संज्ञी तथा अनाहारकोंमें ओघके समान मंग है। इतना विशेष है कि (अ) योगादिकोमें वेदनीयके बंधक नहीं है (?)।

[ विश्लोष-वेदनीयके अवंधक, अयोगकेवली होते हैं। इस दृष्टिसे 'जोगादिसु'के स्थान पर 'अजोगी' पाठ होने पर अर्थकी संगति बैठती है। ]

§३९३. आदेशसे—नारिकयोंमें ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके कौन भाव है ? श्रीदियक है। अबंधक नहीं है। स्त्यानगृद्धित्रिक, अन्त्तानुबंधी १ के बंधकोंके कौन भाव है ? औदियक भाव है। अंबधकोंके कौन भाव है ? औपशिमक, क्षायिक वा क्षायोपशिमक है। साता असाताके बंधकों अबंधकोंके कौन भाव है ? औदियक भाव है।

[ विश्लोष—नरक गतिमें साताका बंधक असाताका अबंधक होगा, असाताका बंधक साताका अबंधक होगा इसिटिये अन्यतरके बंधककी अपेन्हा औदियक भाव कहा है। ]

दोनोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदियक है। अबंधक नहीं है। इसी प्रकार चार नो-कषाय, स्थिरादि तीन युगलमें जानना चाहिए। मिध्यात्वके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदियक है।

[ विशेष—शंका—िमध्यात्वके बंधकों के औद्यिक भाव न कहकर क्षायोपशमिक भाव कहना चाहिये था, कारण उनके सम्यक्मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों उदय-क्षयसे, उनके सद्वस्थारूप उपश्चमसे तथा सम्यक्त प्रकृतिके देशघाती स्पर्धकों उदय क्षयसे, उन के सद्वस्थारूप उपश्मसे अथवा अनुदय रूप उपश्चमसे और मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों के उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकों के उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिक सर्वधाती स्पर्धकों के उदयसे मिध्यात्व प्रकृतिक सर्वधाती स्पर्धकों के उत्यक्त स्व

समाधान—सम्यक्त्व और सम्यक्षिध्यास्य प्रकृतियों हे देशघाती स्पर्धकों के उद्य-क्षय अथवा सद्वस्थारूप उपशम अथवा अनुद्वरूप उपशमसे मिध्यादृष्टि भाव नहीं होता। कारण, ऐसा माननेमें दोष आता है। जो जिससे नियमतः उत्पन्न होता है, वह उसका कारण होता है। ऐसा न माननेपर अनवस्था दोष आयगा। कदाचित् यह कहा जाय कि मिध्यात्वके उत्पन्न होनेके कालमें जो भाव विद्यमान हैं, वे उसके कारणपनेको प्राप्त होते हैं, तो फिर ज्ञान दर्शन असंयम आदि भी मिध्यात्वके कारण हो जायँगे, किन्तु ऐसा नहीं है; कारण इस प्रकारका व्यवहार नहीं पाया जाता। अत एव यह सिद्ध होता है कि मिध्यात्वके उद्यसे मिध्यादृष्टि भाव होता है कारण इसके विना मिध्यात्व भावकी उत्पत्ति नहीं होती। (ध० टी० भाव० प्र० २०७) ]

तिस्था अवदृशो भावो । अवंधगा ति को भावो ? उवसिमगो वा खड़गो वा खयोवसिमगो वा पारिणामिगो वा । इत्थि० णवुंस-वंधगा ति को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगाति को भावो ? ओदहगो वा उवसिमगो वा खड़गो वा खयोवसिमगो वा । णवरि णवुंस० अवंधगाति पारिणामियो वि । पुरिस वंधा-अवंधगा ति ओदहगो भावो । तिण्णि वेदाणं वंधगा ति को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगा ५ णित्थ । एवं हत्थि-णवुंसभंगो तिरिक्खायु-तिरिक्खगदि-पंचसंठा० पंचसंघ० तिरिक्खायु-उज्जोव-अप्पसत्थवि० दूभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदं च । पुरिसमंगो मणुसायु-मणुसगदि-समचदु०-वज्जरिसभ० मणुसाणु० पसत्थवि० सुभग० सुस्सर० आदे० तित्थय० उच्चागोदं च । पत्रेगेण साधारणेण सेसाणं सन्वाणं वंधगा ओदहगो भावो ।

मिध्यात्वके श्रबंधकोंके कौन भाव हैं ? औपरामिक, क्षायिक, श्रायोपरामिक वा पारिणामिक हैं।

[ विशेषार्थ-शंका-मिध्यात्वके अवंधक सासादन सम्यक्त्वीके अनन्तानुवंधी चतुष्कका उदय पाया जाता है, इसलिए सासादन गुणस्थानमें औदियक भाव क्यों नहीं कहा ?

समाधान-मिश्यात्वादि चार गुणस्थानोंमें चारित्र मोहनीयके उदयवश असंयम भाव होते हुए भी चारित्र मोहनीयकी विवक्षा नहीं की गयी है। इस कारण विवक्षित दर्शन मोहनीयके उदय, क्षय, उपराम अथवा क्षयोपशमके अभाव होनेसे सासादन सम्यक्त्वीके पारिणामिक भाव कहा है। (ध० टी० भाव० पृ० २०७)]

स्त्रीवेद, नपुंसकवेदके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक हैं । अबंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक, औपश्रमिक, क्षायिक वा क्षायोपश्रमिक हैं ।

[ विश्लोष-यहाँ उक्त वेदह्रथके अबंधक किंतु पुरुषवेदके बंधककी अपेक्षा औदयिक भाग कहा है। ]

यहाँ इतना विशेष है कि नपु सकवेदके अवंधकोंमें पारिणामिक भाव भी पाया जाता है। पुरुषवेदके बंधकों अवंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक भाव हैं।

[ विशेष-नरक गतिमें आदिके चार ही गुणस्थान होते हैं और पुरुषवेदकी बंध-व्युच्छित्ति नवमें गुणस्थानमें होती है, तब पुरुषवेदके अबंधकका भाव अन्य वेदोंके वंधका समम्मना चाहिए। अन्य वेदोंका बंध होते हुए पुरुषवेदका बंध न होना पुरुषवेदका अबंधकपना है।]

तीन वेदोंके बंधकोंके कोन भाव हैं ? श्रीद्यिक हैं। श्रबंधक नहीं हैं।

तियँच आयु, तियँचगित, पाँच संस्थान, पाँच संहतन, तियँचातुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्त-विद्वायोगिति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयदाःकिति तथा नीच गोत्रमें स्त्रीवेद तथा नपुंसक वेदके समान भंग जानना चाहिए। अर्थात् बंधकोंके औदियक भाव हैं; अबंधकोंके औदियक, औपशमिक, श्लायिक व क्षायोपशमिक हैं। मनुष्यायु, मनुष्यगित, समचतुरस्र संस्थान, वन्न-यूवभसंहनन, मनुष्यानुपूर्वी, प्रशस्तिवहायोगिति, सुभग, सुस्वर, त्यादेय, तीर्थंकर तथा उच्चगोत्रमें पुरुषवेदके समान भंग है; अर्थात् बंधकों अबंधकोंके औदियक भाव है। शेष प्रकृतियोंके बंधकोंमें प्रत्येक तथा साधारणसे औदियक भाव है। अबंधक नहीं हैं। इस प्रकार पहली पृथ्वीमें अबंधगा णित्थ । एवं पढमाए । विदियाए याव सत्तमा ति एवं चेव । णविर खहरां णित्थ । सत्तमाए मिच्छत्त-तिरिक्खायु बंधगा ति को भावो ? ओदहगो भावो । अबंधगा ति को भावो ? ओदहगो वा उवसिमगो वा खयोवसिमगो वा पारिणामियो वा । णविर मिच्छत्त-अबंधगात्ति को भावो ? ओदहगो णित्थ ।

५ §३९४. तिरिक्खेसु—दु(घु)विगाणं वंधगा त्ति को भावो ? ओदहगो भावो। अवंधगा णित्थ। थीणगिद्धि० ३ मिच्छत्त-अणंताणुवं० ४ वंधगात्ति को भावो ? ओदहगो भावो। अवंधगा त्ति को भावो ? उत्सिमिगो वा खहगो वा खयोवसिमिगो वा। णविरि मिच्छत्त-अवंधगा पारिणामिगो भावो। वेदणी० णिरयमंगो। एवं चदुणोकसा० थिरादिति-णियुग० तिण्णिवेदं णिरयमंगो। अपच्चक्खाणा० ४ वंधगात्ति को भावो ? ओदहगो १० भावो। अवंधगा त्ति को भावो ? खयोवसिमिगो भावो। इत्थि-णबुंसमंगो तिण्णि-आयु०

जानना । दूसरीसे छेकर सातवीं पृथ्वी पर्यन्त इसी प्रकार जानना । विशेष यह है कि द्वितीय आदि प्रथिवयों में क्षायिकमाव नहीं है । [कारण क्षायिकसम्यक्ती जीवका प्रथम पृथ्वीपर्यन्त उत्पाद होता है ।] सातवीं पृथ्वीमें मिथ्यात्व तथा तिर्यचायुके वंधकों के कौन भाव हैं ? औदियक भाव हैं । अवंधकों के कौन भाव हैं ? औदियक औपश्चिक, ज्ञायोपश्चिम वा पारिणामिक हैं । विशेष, मिथ्यात्वके अवंधकों के कौन भाव हैं ? औदियक भाव नहीं है, अर्थात् यहाँ औपश्चिक क्षायोपश्चिक वा पारिणामिक भाव हैं ।

[ विशेष-सासादन गुणस्थानकी अपेत्ता पारिणामिक भाव है, अविरत सम्यक्त्वकी अपेक्षा औपश्चिमक तथा क्षायोपश्चमिक भाव है। संयमका घात करनेवाले कमोदियकी श्रपेत्ता असंयमरूप औदियक भाव भी है।]

§३९४. तिर्यंचोंमें-ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक भाव हैं। अबंधक नहीं है।

[ विञ्चोष-इनके व्यवंधक उपशांत कषायादि गुणस्थानवाले होंगे। तिर्यंचोमें केवल व्यादिके पाँच गुणस्थान होते हैं; इस कारण तिर्यंचोंमें भू व प्रकृतियोंके अवंधकोंका अभाव कहा है। ]

स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुबंधी चारके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक हैं। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? औपश्चिक, क्षायिक वा क्षायोपश्चिक हैं। इतना विशेष है कि मिथ्यात्वके अबंधकोंके पारिणामिक भाव पाया जाता है। वेदनीयका नरक गतिके समान भंग है, अर्थात् साता-असाताके बंधक अबंधकोंमें औदयिक भाव हैं। दोनोंके बंधकोंमें औदयिक भाव हैं। दोनोंके बंधकोंमें औदयिक भाव हैं, अबंधक नहीं हैं।

चार नो कषाय, स्थिरादि तीन युगल, तीन वेदके बंधकों अबंधकों में नरकगतिके समान भंग है; अर्थात् बंधकों में औदयिक भाव हैं तथा अबंधकों में औपश्चिमक, क्षायिक, क्षायो-पश्चिमक वा पारिणामिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण चारके बंधकों के कौन भाव हैं ? औदयिक हैं। अबंधकों के कौन भाव हैं ? श्रीयोपश्चिमक भाव हैं।

[ निश्रोष-यहाँ देशसंयमी जीवकी अपेक्षा क्षायोपशमिक भाव कहा है। च्रयोपशमरूप

तिण्णिगदि-चढुजादि-ओरालि० पंचसंठा० ओराछि० अंगा० छस्संघ० तिण्णि आणु० आदाबुज्जो० अप्पसत्थवि० थानरादि० ४ दूभग-दुस्सर-अणादे० णीचागोदं च । पुरिसवेदमंगो देवायु-देवगदि-पंचिदि० वेउन्विय० समचदु० वेउन्वि० अंगो० देवाणु०

संयमासंयम परिणाम चारित्र मोहनीयके उदय होने पर उत्पन्न होते हैं। यहाँ प्रत्याख्यानावरण, संज्वलन झौर नोकषायोंके उदय होते हुए भी पूर्णतया चारित्रका विनाश नहीं होता। इस कारण प्रत्याख्यानादिके उदयकी क्षय संज्ञा की गयी है। उन्हीं प्रकृतियोंकी उपशम संज्ञा भी है, कारण वे चारित्र झथवा श्रेणीको आवरण नहीं करतीं। इस प्रकार क्षय और उपशमसे उत्पन्न हुए मावको क्षायोणशिमक भाव कहा है ।

कोई आचार्य कहते हैं—अप्रत्याख्यानावरणाचतुष्किक सर्वधाती स्पर्धकोंके उद्य क्षयसे उन्हींके सद्वस्थारूप उपशाससे तथा चारों संज्वलन और नव नोकषायोंके सर्वधाती स्पर्धकोंके उद्याभावी च्य, उनके सद्वस्थारूप उपशास तथा देशघाती स्पर्धकोंके उद्यसे और प्रत्याख्याना-वरण चारके सर्वधाती स्वर्धकोंके उदयसे देश संयम होता है।

इस सम्बन्धमें वीरसेनस्वामी आलोचना करते हुए बताते हैं कि—उदयके अभावकी उपश्चम संज्ञा करनेसे उदयसे विरहित सर्व प्रकृतियोंकी तथा उन्हींके स्थिति, अनुभागके स्पर्धकों की उपश्चम संज्ञा प्राप्त हो जाती है, जिसका वर्तमानमें क्षय नहीं है, किंतु उदय विद्यमान है उसका क्षय नामकरण अयुक्त हैं; इसलिए ये तीनों ही भाव उदयोपश्चमिकपनेको प्राप्त होंगे। किंतु इस बातका प्रतिपादक कोई सूत्र नहीं है। फलको देकर तथा निर्जराको प्राप्त होकर दूर हुए कर्म-स्कंधोंकी 'क्षय' संज्ञा करके देशविरत गुणस्थानको क्षायोपश्चमिक कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा होने पर मिथ्यादृष्टि आदि सभी भावोंके क्षायोपश्चमिक त्वका प्रसंग प्राप्त होगा। इस कारण पूर्वोक्त अर्थ ही निर्दोष जानना चाहिए। (ध० टी० भावानु. पृ० २०२-२०३)]

तीन श्रायु (देवायु को छोड़कर) तीन गति, चार जाति, औदारिक श्ररीर, समचतुरस्र-संस्थान विना शेष पाँच संस्थान, औदारिक अंगोपांग, छह संहनन, देवातुपूर्वी बिना तीन आतु-पूर्वी, आतप, उद्योत, अप्रशस्तविद्दायोगिति, स्थावरादिक ४, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय तथा नीच गोन्न-में स्त्रीवेद, नपुंसकवेदके समान भंग हैं। अथीत् बंधकोंके औदयिक भाव हैं। अबंधकोंके औदयिक, औपश्रमिक, चायिक तथा क्षायोपश्मिक भाव हैं।

[ विशेष—नरक—तिर्यंच-मनुष्यायु औदारिक शरीर आदिके अवंधक तिर्यंचोंमें देश संयमी होंगे। उनके उपशम सम्यक्त्व, श्चायिक सम्यक्त्व तथा चायोपशमिक सम्यक्त्वकी अपेश्चा औपश्चामिक श्चायिक तथा चायोपशमिक माव कहे हैं। चारित्र मोहनीयकी अपेश्चा मी श्चायोपशमिक माव कहा गया है। यहाँ जो अवंधकोंके औदियिक माव कहा है उसका कारण यह प्रतीत होता है कि यद्यपि वहाँ गतित्रिक आदिका अवंध है, किंतु देवगति आदिका तो वंध है; अत एव उनकी अपेश्चा औदियक माव कहा गया है। कर्मवंधनके मूलमें कारणभूत औदियक परिणितको लक्ष्ममें स्थानिक अवस्थामें औदियक भाव का उल्लेख किया है।

देवायु, देवगति, पंचेन्द्रिय जाति, वैक्रियिकशरीर, समचतुरस्रसंस्थान, वैक्रियिक अंगो-

<sup>(</sup>१) "देशविरदे पमचे इदरे य खआवसामयभावां दु।"-गो० जीव०।

परचादुस्सा० पसत्थवि० तस० ४ सुभग-सुस्सर-आदेज्ज-उच्चागोदं च । एवं पत्तेगेण साधारणेण वेदणीय-संगो । णवरि चदुआयु-दोअंगोवंग० छस्संघ० दोविहा० दोसर० बंधगा-अवंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । णवरि छस्संघडणाणं अवंधगात्ति ओदइगोदिचत्तारिभावो ।

५ §३९५. एवं पंचिंदिय-तिरिक्ख० ३ । णवरि जोणिणीसु खड्गं णिट्य । सन्व-अपञ्जत्ताणं तसाणं सन्वे० (१) खयोवसम-पारिणामियं णित्य । विगप्पा ओदड्० ।

पांग, देवातुपूर्वी, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्तिविहायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय तथा उच गोत्रके बंधकोंमें पुरुषवेदके समान भंग हैं; अर्थात् वंधकों अवंधकोंमें औदयिक भाव है।

[ विशेष—तिर्यंच गतिमें देवायु, देवगति, आदिकी वंध-ट्युच्छित्तिवाले गुणस्थानका श्रमाव है, कारण यहाँ देश सयंम गुण स्थान तक ही पाए जाते हैं; अतः श्रवंधकोंका यह भाव है कि इन प्रकृतियोंके स्थानमें नरकायु आदिका बंध होता है; अतः देवायु आदिकी अवंध स्थितिमें नरकायु आदिके बंधकी अपेक्षा अवंधकोंमें औदियक भाव कहा है।

इस प्रकार प्रत्येक तथा साधारणसे वेदनीयके समान भंग है अर्थात् बंधकों के औद-यिक भाव हैं, अबंधक नहीं है। विशेष यह है कि चार आयु, दो अंगोपांग, छह संहनन, दो विहायोगिति, दो स्वरके बंधकों अबंधकों के कौन भाव हैं ? औदयिक भाव हैं। विशेष छह संह-ननके अबंधकों में औदयिक आदि चार भाव (पारिणामिकको छोड़कर ) हैं।

[ निश्चेष-रांका-दो अंगोपांग, छह संहत्तन, दो बिहायोगित, दो स्वर, चार आयुक्ते बंधकोंके औदियिक भाव ठीक हैं, इतके अबंधकोंमें औदियक कैसे कहा ? दूसरी बात यह है कि जब छह संहत्तनके अबंधकोंमें औदियक, औपश्चिमक, क्षायोपश्चिमक तथा क्षायिक भाव कहे गये, तब यहाँ भी बिहायोगित आदिके अबंधकोंमें केवल औदियक भाव क्यों कहा ?

समाचान—निर्वंच गतिमें दो विहायोगित, दो स्वर तथा दो अंगोपांगिक अवंधक एकेन्द्रियत्वके साथ हैं, कारण एकेन्द्रियमें विहायागित, स्वर तथा अंगोपांगका उदय नहीं है; इससे एकेंद्रियकी अपेक्षा औदियक भाव कहा है। एकेंद्रियके सिवाय देव और नारकी भी छह संहननरिहत पाये जाते हैं, उनकी अपेक्षा सम्यक्त्वत्रयकी दृष्टिसे ओपरामिक, क्षायिक तथा क्षायोपरामिक भाव भी अवंधकोंमें कहे हैं।]

\$३९५. पंचेंद्रिय तिर्यंच, पंचेंद्रिय तिर्यंचपर्याप्त तथा पंचेंद्रिय योनिसत् तिर्यंचोंसे इसी प्रकार जानना। इतना विशेष है कि योनिसत् तिर्यंचोंसे क्षायिक साव नहीं है।

[ विश्रोप—तिर्यंच-स्त्रीमें ज्ञायिक भावके अभावका कारण यह है कि दर्शन मोहनीयका क्षपण मनुष्य गतिमें ही होता है और बद्धायुष्क क्षायिकसम्यक्त्वा जीवकी स्त्रीवेदी रूपसे उत्पत्ति नहीं होती। अतः स्त्रीतिर्यंचमें क्षायिक भाव नहीं पाया जाता। (४० टी० भावा० पृ० २१३)]

सर्व ऋपर्याप्त त्रसोंके सर्वभाव हैं; क्षायोपशमिक तथा पारिणामिक नहीं है। औदयिक भाव विकल्प रूपसे हैं। (?) §३९६. एवं अणुदिस यात्र सन्बद्धति ।

§३९७, सन्वएइंदिय-सन्विगिलिंदिय-सन्वपंचकाय० आहार० आहारिम० मिदि० सुद० विभंग० अन्भवसि० सासण० सम्माप्ति० मिच्छादि० असण्णि चि । णवरि मिदि० सुद० विभंगे मिच्छ० अवंधगाचि को मावो ? पारिणामिगो भावो ।

§२९८, देवाणं णिरयोघं याव णवगेवज्जा ति । णवरि देवोघादो याव सोधम्मी- ५ साणा ति । एइंदिय-आदाव-थावर-बंधगात्ति को भावो ? ओदइगो मावो । अवंधगात्ति को भावो ? ओदइगो वा उवसमिगो वा खहगो वा खयोवसिशो वा पारिणामिगो वा । तप्यिडपक्साणं वंधा-अवंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । दोण्णं वंधगा ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधा णिर्थ । भवणवासि-वाणवंतर-जोदिसिगेसु खहगं णिर्थ ।

§३९९. ओरालिमि० पंचणा० छदंस० वारसक० सयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु० उप० णिमि० पंचतराइगाणं वंधगात्ति को मावी ? ओदइगी मावी । अवधगात्ति को

§३९६. अनुदिश स्वर्गसे सर्वार्थसिद्धि पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए।

§३९७. सर्व एकेन्द्रिय, सर्व विकलेन्द्रिय, सर्व पंचकाय, आहारक<sup>9</sup>, आहारकमिश्र, मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान, विभंगावधि, अभव्यसिद्धिक, सासादन, सम्यग्मिश्यात्वी, मिश्यादृष्टि, असंज्ञी पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान तथा विभंगावधिमें मिश्यात्वके अवंधकों- के कौन भाव हैं ? पारिणामिक भाव हैं।

[ विशेष-यहाँ सासादन गुणस्थानकी दृष्टिसे दर्शन मोहनीयकी अपेचा पारिग्रामिक भाव कहा गया है। ]

\$३५८. देवों में — प्रैवेयकपर्यंत नारिकयों के ओघवत् जानना चाहिए। विशेष, देवों के ओघसे सौधर्म ईशान स्वर्ग पर्यंत जानना चाहिए। एकेन्द्रिय आतप स्थावरके बंधकों के कौन भाव हैं ? औदियक भाव हैं। अबंधकों के कौन भाव हैं ? औदियक, औपश्चिमक, श्लायिक वा चायोपशिमक वा पारिणामिक भाव हैं। इनकी प्रतिपक्षी प्रकृतियों के बंधकों अबंधकों कौन भाव हैं ? औदियक है, अबंधक नहीं है। भवनवासी, बाण ब्यंतर तथा ज्योतिषियों भें श्लायिक भाव नहीं है।

\$३९९. औदारिक मिश्र काययोगमें—५ ज्ञानावरण, ६ दर्शनावरण, १२ कषाय, भय, जुराुप्सा, तैंजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुरुष्ठु, उपघात, निर्माण, तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंके कीन भाव

<sup>(</sup>१) आहारक, आहारक मिश्रमें चार संख्वलन और सात नेकियायों के उदय प्राप्त देशवाती स्वधंकों-की उपद्यम संज्ञा है; कारण पूर्णतया चारित्रके घातनेश्री शक्तिका वहाँ उपद्यम पाया बाता है। उन्हीं ग्यारह चारित्र मोहनीयकी प्रकृतियों के सर्ववाती स्वधंकों की क्षय संज्ञा है; क्यों कि उनका उदय माव नष्ट हो चुका है। इस प्रकार क्षय और उपश्चमक्षे उत्पन्न संयम क्षायोपश्चिमक है। पूर्वोक्त ग्यारह प्रकृतियों के उदयकी ही क्षयोपश्चम संज्ञा है; कारण चारित्रके घातनेकी शक्तिके अभावकी ही क्षयोपश्चम संज्ञा है। इस प्रकार क्षयो-पश्चमके उत्पन्न प्रमादयुक्त संयम क्षायोपश्चमिक है। (धि० टी० भावाणु० प्र०२२१)

भावो १ खड्गो भावो । थीणगिद्धि० ३ मिच्छच-अणंताणु० ४ वंधगा चि को भावो १ ओद्ड्गो भावो । अवंधगा चि को भावो १ खड्गो वा खयोवसिमगो वा । णविरि मिच्छच-पारिणामियो वि अत्थि । सादवंधावंधगा चि को भावो १ ओद्ड्गो भावो । असाद-बंधगा चि को भावो १ ओद्ड्गो वा ५ खड्गो वा । दोण्णं बंधगा चि को भावो १ ओद्ड्गो सावो । अवंधगा वा । दोण्णं बंधगा चि को भावो १ ओद्ड्गो भावो । अवंधगा णित्थ । इत्थि-

हैं ? औदियक भाव है। अबंधकों के कौन भाव हैं ? क्षायिक भाव हैं।

[ विशेष-यहाँ भ्रुव प्रकृतियोंके अबंधक सयोग केवलीकी अपेक्षा चायिक भाव कहा है।] स्त्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व और अनन्तानुबंधी चारके बंधकोंके कौन भाव हैं? औद्यिक है। अबंधकोंके कौन भाव हैं? चायिक वा चायोपशमिक है। मिथ्यात्वके अवंधकोंमें पारिणामिक भाव भी पाया जाता है।

िविशेष-शंका-यहाँ औपशमिक भाव क्यों नहीं कहा गया ?

समाधान-चारों गतियोंके उपशामसम्यक्त्वी जीवोंका मरण न होने से इस योगमें उपशाम-सम्यक्त्वका सद्भाव नहीं पाया जाता।

शंका—उपशम श्रेणीपर चढ़ते-उतरते हुए संयतजीवोंका उपशमसम्यक्त्वके साथ मरण पाया जाता है।

समाधान—यह सत्य है, किन्तु उपशम श्रेणीमें मरनेवाले उपशमसम्यक्त्वीके औदा-रिक मिश्रकाययोग नहीं होता, कारण इनकी देवेंकि सिवाय अन्यत्र उत्पत्तिका अभाव है। (ध० टी० भावाणु० प्र० २१९)]

साताके बंधकों अबंधकोंके कौन भाव हैं ? श्रौद्यिक भाव हैं। असाताके बंधकोंके कौन भाव हैं ? श्रौद्यिक भाव हैं। श्रवंधकोंके कौन भाव हैं ? औद्यिक वा क्षायिक भाव हैं। साता-असाताके बंधकोंके कौन भाव हैं ? श्रौद्यिक भाव है, अबंधक नहीं है।

[ विशेष—शंका—जब साताके बंधकों अबंधकों औदियिक भाव कहा, तब असाताके बंधकों अबंधकों में औदियिक भाव ही कहना था। यहां असाताके बंधकों में औदियिकके साथ क्षायिक भाव क्यों कहा है ?

समाधान—यहां यह ध्यान देना चाहिए कि औदारिक मिश्रयोगमें मिथ्यात्व, सासादन, अवि-रति तथा सयोगकेवळी गुणस्थान होते हैं। साताके अवंधक अयोगकेवळी ही होंगे, जिनने साताकी बंध ट्युच्छित्ति कर छी है। औदारिक मिश्रकाययोगमें अयोगकेवळी गुणस्थान न होनेसे साता असाताके युगळके अवंधकोंका यहां असाव कहा है।

साता और असाताके बंघकोंके औद्धिक भाव हैं। साताका बंध होनेपर असाताका बंध नहीं होता और असाताका बंध होनेपर साताका बंध नहीं होता, कारण ये परस्पर प्रतिपक्षी प्रकृतियाँ हैं। एकके बंध होनेपर अन्यका अवंध होगा। यह अबंध बंधच्युच्छित्तिका द्योतक नहीं है। अबंधके अनन्तर तो पुनः बंध हो भी जाता है किंतु जिस गुणस्थानमें बंध ब्युच्छित्ति

णबुंसवंघगा ति की भावा ? ओदहगे भावा । अवंघगा ति की भावा ? ओदहगो वा खहगो वा खयोवसियो वा । णविर णबुंसगेस पारिणामियो वि अत्थि । पुरिसवेदगेस वंघगा ति की भावो ? ओदहगो भावो । अवंघगा ति को भावो ? ओदहगो वा खहगो वा । तिण्णं वेदाणं वंघगा ति को भावो ? ओदहगो भावो । अवंघगा ति को भावो ? खहगो भावो । अवंघगा ति को भावो ? खहगो भावो । इत्थि-णबुंस० भंगो दोआयु-दोगिदि-चदुजादि-ओरालि० ५ पंचसंठा० ओरालिय-अंगो० छस्संघ० दोआणु० आदाबुज्जो० अप्पसत्थिव० थावरादि० ४ दूभग-दुस्सर-अणा० णीचागीदं च । पुरिसवेदमंगो चदुणोक०

हुई है उसमें आनेके पूर्व उस प्रकृतिका वंघ नहीं होगा। साताकी वंघव्युच्छित्ति जब सयोगकेवळी गुणस्थानमें होती है तब साताके अवंधका अर्थ है असाताका वंध। असाताकी वंघव्युच्छित्ति प्रमत्तसंयतमें होती है उसके पूर्व असाताके अवंधका तात्पर्य साताके वंधका होगा। प्रमत्त संयतके आगे असाताके अवंधका भाव उसकी वंधव्युच्छित्तिका होगा। इस कारण औदारिक सिश्रयोगकी अपेक्षा साताके अवंधक तथा वंधकके औदियक भाव कहा है। कारण यहाँ साताके अवंधकके असाताका वंध होगा। असाता वेदनीयकी बात दूसरी है; वहां असाताके वंधकके औदियक भाव होगा। असाताके अवंधक अर्थात्त साताके वंधक स्थोगी जिनकी अपेक्षा क्षायिक भाव होगा। असाताके अवंधकके अप्रमत्त आदि गुणस्थान इस योगमें नहीं होंगे, इसिछए यहां औदियक भावके साथ क्षायिक भाव भी असाताके अवंधकके साथ जोड़ा गया है। साताका अवंधक इस योगमें चतुर्थ गुणस्थान पर्यन्त ही पाया जायगा, उसके असाताका वंध होगा। इससे बंधक अवंधकके औदियक भाव कहा है।

स्त्रीवेद, नपुंसक वेदके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक भाव है। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक, क्षायिक वा क्षायोपक्षमिक हैं। इतना विशेष है कि नपुंसक वेदके अबंधकोंके पारिणामिक भाव भी पाया जाता है।

[ विशेष—इस योगमें उपश्रम सम्यक्तका अभाव होनेसे औपश्रमिक भाव नहीं कहा । ]

पुरुष वेदके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक भाव है। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? श्रौद्यिक वा क्षायिक भाव हैं।

[ विशोष-पुरुष वेदके व्यवंधक किंतु स्त्री-नपुंसक वेदके वंधकों की अपेस्ना औदिविक भाव कहा है। पुरुष वेदकी वंधन्युच्छित्तियुक्त गुणस्थान इस योगमें सयोग केवलीका होगा उस अपेक्षासे क्षायिक भाव कहा है।]

तीनों वेदोंके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक भाव है। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? ज्ञायिक भाव है।

[ विश्लोष-औदारिकमिश्र काययोगमें तीनों वेदोंके अबंधक सयोगी जिन होंगे, इस कारण उपराम भाव न कहकर, श्लायिक भाव ही कहा है।

दो आयु, दो गति, चार जाति, औदारिक शरीर, पांच संस्थान, औदारिक अंगोपांग, छह संहनन, दो आनुपूर्वी, आतप, उद्योत, अप्रशस्त विहायोगति, स्थावरादि चार, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय तथा नीचगोत्रके बंधकोंका स्त्रीवेद, नपुंसक वेदके समान जानना चाहिए। हास्यादि

20

देवगदि-पंचिंदि० देउच्चि० समचदु० वेउच्चि० अंगो० देवाणु० परघादुस्सा० पसत्थिवि० तस० ४ थिरादिदोण्णियुगलं सुभग-सुस्सर-आदेउज-उच्चागोदं च । एवं पत्तेगेण साधारणेण वि । दो आयुवंधगा ति को भावो १ ओदइगो भावो । अवंधगा ति को भावो १ ओदइगो वा खहगो वा खयोवसमिगो वा पारिणाभियो ५ वा । एवं दो अंगो० छस्संघ० दो विहा० दो सर० किंचि विसेसो जाणिद्ण णेदच्चं । सेसाणं वंधगा ति को भावो १ ओदइगो भावो । अवंधगा ति को भावो १ खडगो भावो । उवंधगा ति को भावो १ खादशो भावो । उवंधगा ति को भावो १ ओदइगो भावो । उवंधगा ति को भावो १ ओदइगो भावो । उवंधगा ति को भावो १ ओदइगो वा खहगो वा ।

§४००, वेउच्चियका०-देवोघं । वेउच्चि० मि० तं चेव । णवरि आयु∙णित्थ । ९४०१, कम्मइगका० धुविगाणं बंघगा त्ति को भावो । ओदङ्गो भावो । अवं-धगात्ति को भावो । खड्गो भावो । थीणगिद्धितियं भिच्छत्त-अणंताण्र० ४ बंघगा

चार नोकषाय, देवगति, पंचेंद्रिय जाति, बैंक्षियिक शरीर, समचतुरस्र संस्थान, बेंक्षियिक अंगोपांन, देवातुपूर्वी, परवात, उच्छ्वास, प्रशस्तिबहायोगति, अस चार, स्थिरादि दो युगल, सुभग, सुस्वर, आदेय तथा उच्च्योत्रसें पुरुषवेदके समान जानना चाहिए। इसी प्रकार प्रत्येक तथा सामान्यसे जानना चाहिए। दो आयुके बंधकोंके कौन भाव हैं ? औदियक भाव है। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? औदियक साथ है। अबंधकोंके कौन भाव हैं ? औदियक, क्षायिक, क्षायोपशमिक वा पारिणामिक हैं।

[ विशेष-इस योगमें उपशम सम्यक्त्व न होनेसे तथा उपशम चारित्रका सद्भाव न होनेके कारण औपशमिक भाव नहीं कहा है। ]

इस प्रकार दो अंगोपांग, छह संहनन, दो विहायोगित, दो स्वरके विषयमें किंचित् विशेषताको जानकर भंग निकाल लेना चाहिए। शेष प्रकृतियोंके वंधकोंके कीन भाव हैं? औद्यिक भाव है। अवंधकोंके कीन भाव हैं? खायिक भाव है। तीर्थंकर प्रकृतिके वंधकोंके कीन भाव हैं? औदयिक भाव है। अवंधकोंके कीन भाव हैं? औदयिक वा चायिक भाव है।

[ विश्लोप-तीर्थंकर प्रकृतिका बंध न करनेवाले मिण्यात्वीके दर्शन मोहनीयकी अपेक्षा औद्यिक भाव कहा जा सकता है अथवा असंयत सम्यक्त्वीका अविरतत्व स्वयं औद्यिक है। तीर्थंकर प्रकृतिकी बंध-च्युच्छित्तियुक्त इस योगों सयोगी जिनकी अपेन्ना न्नायिक भाव कहा है।]

§४००. वैक्रियिक काययोगियोंमें देवोंके भोघवत् जानना चाहिए।

वैक्रियिक मिश्रकाययोगियोंमें देवोंके ओघवत् हैं। इतना विशेष है कि यहाँ आयुका बंध नहीं पाया जाता है।

[ विशेष-इस योगर्मे मिध्यात्वीके औदयिक, सासादन सम्यक्त्वीके पारिणामिक तथा असंयत सम्बक्त्वीके औपशमिक, क्षायोपशमिक और क्षायिक भाव हैं ]

§४० %. कार्माण काययोगियोंने ध्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है । अब-न्धकोंके कौन भाव है ? क्षायिक भाव है । स्यानगृद्धित्रिक, मिथ्यात्व, अनन्तानुबंधी चारके चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगा चि को भावो ? उवसिमगो वा खहगो वा खयोवसिमगो वा । मिच्छ० [अ] वंध० पारिणामियो भावो । साद-बंधावंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । असादवंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । असादवंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंध्यगा चि को भावो ? ओदहगो खहगो वा । दोण्णं वंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगा चि को भावो ? ओदहगो वा उवसिमगो वा खहगो वा खयोवसिमगो वा । अवंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगा चि को भावो ? ओदहगो भावो । अवंधगाचि को भावो ? ओदहगो वा खहगो वा । तिण्णं वंधगाचि को भावो ? ओदहगो वा खहगो वा । तिण्णं वंधगाचि को भावो ? ओदहगो वा खहगो वा । तिण्णं वंधगाचि को भावो ? ओदहगो ना खहगो । एवं इस्थिमंगो तिस्विखग०

वंधकों के कौन भाव है ? औदयिक है। अवंधकों के कौन भाव है ? औपरामिक, क्षायिक तथा क्षायोपरामिक भाव हैं।

[ विशेष-यहाँ उक्त प्रकृतियोंके अवंधक अविरत सम्यक्त्वीकी अपेन्ना औपश्चािक क्षायिक तथा क्षायोपश्चिक माव कहे हैं। सयोगकेवलीकी भी अपेक्षा क्षायिक माव है।]

मिथ्यात्वके बंधकों(?)के कौन भाव हैं ? पारिणामिक है।

[ विशेष--यहाँ वंधकोंके स्थान पर अवंधक पाठ ठीक बैठता है, कारण पारिणामिक भाव सासादन गुणस्थान में पाया जाता है जहाँ मिध्यात्वका अवंध है । ]

साताके वंधकों अवंधकोंके कौन भाव हैं ? औदियिक भाव है । असाताके वंधकोंके कौन भाव है ? औदियिक भाव है । अवन्धकोंके कौन भाव है ? औदियिक वा क्षायिक भाव है । साता-असाता दोनोंके वंधकोंके कौन भाव है ? औदियिक है, अवन्धक नहीं है ।

स्त्रीवेद, नपुंसकवेदके वंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। अबंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक, औपशमिक, क्षायिक तथा क्षायोपशमिक भाव हैं। नपुंसकवेदके अबंधकोंमें पारिणामिक भाव पाया जाता है।

[ विशेष-इसके अवंधक सासादन गुणस्थानवर्ती जीवोंकी अपेक्षा पारिणामिक भाव कहा है।]

ु पुरुष वेदके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है। अबंधकोंके कौन भाव है ? औद-चिक वा क्षाचिक है।

[ विशेष-इस योगमें पुरुषवेदके बंधका अभाव सयोगकेवळीके होगा, वहां मोह-क्षयजनित क्षायिक भाव है। अन्य वेदह्रयके बंधककी अपेक्षा औदयिक भाव भी कहा है। ]

तीनों वेदोंके वंधकोंके कौन भाव है ? औद्यिक है । अवंधकोंके कौन भाव है ? क्षायिक है ? िविशेष—यहाँ सयोगी जिनकी अपेक्षा क्षायिक भाव कहा है । ]

तिर्यंचगति, चार संस्थान, चार संहनन, तिर्यकचानुपूर्वी, उद्योत, अप्रशस्तविहायोगति, दुर्भग,

चदुसंठा० चदुसंघ० तिरिक्खाणु० उज्जो० अप्पस्तथ० दूमग-दुस्सर-अणा० णीचागोदं च। णवुंसकभंगो चदुजादि-हुंदसंठा० असंपत्तसे० आदाव-थावरादि० ४। पुरिसमंगो चदुणोक० दोगदि० पंचिदि० दोसरीर-समचदु० दोअंगो० वज्जरिसभ० दो-आणु० परघादुस्सा० पसत्थवि० तस० ४ थिरादि दोण्णि युगलं सुभग-सुस्सर-आदे० उच्चागोदं ५ च। एवं परोगेण साधारणेण वि ओरालियमिस्स-मंगो।

\$४०२. इत्थिवेदेसु-पंचणा० चहुदंस० चहुसंज० पंचंतराइगाणं वंधगा ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगा णित्थ । थीणिगिद्धि-तिय-मिच्छत्त-वारसक० वंधगा त्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगा ति को भावो ? उवसिमगो वा खइगो वा खयोवसिमगो वा । मिच्छत्त० पारिणामि० । णिदापचला० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगुरु० उप० णिमि० वंधगा ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगा ति को भावो ? उवसिमगो वा खइगो वा । सादवंधावंधगा ति को भावो ? ओदइगो भावो । अकंधगा ति को भावो ? ओदइगो वा खइगो वा खयोवसिमगो वा । दोण्णं वंधगा ति को भावो ? ओदइगो मावो । अवंधगा णित्थ । तिण्णं वेदाणं १५ पत्रेगेण ओवं । णवरि पुरिस० अवंधगा ति ओदइगो भावो । साधारणेण वंधा०

दुस्वर, अनादेय, तथा नीच गोत्रका स्त्रीवेदके समान भंग जानना चाहिए। चार जाति, हुण्डक संस्थान, असम्प्राप्तास्पाटिका संहनन, आतप तथा स्थावरादि चार में नपुंसक, वेदके समान भंग जानना चाहिए। चार नोकषाय, दो गति, पंचेन्द्रिय जाति, दो शरीर, समचतुरस्रसंस्थान, दो अंगो-पांग, वश्रवृश्वभसंहनन, दो आनुपूर्वी, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्त विहायोगित, त्रस चार, स्थिरादि दो युगछ, सुभग, सुस्वर, आदेय और उच्च गोत्रके बंधकोंमें पुरुषवेदके समान भंग जानना चाहिए। प्रत्येक और सामान्यसे औदारिक मिश्रकाययोगके समान भंग जानना चाहिए।

§४०२. स्रीवेदमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, ५ अंतरायोंके वंधकोंके कौन भाव है ? औदियक है । अवंधक नहीं है । स्त्यानगृद्धित्रक, मिध्यात्व, वारह कषायके वंधकोंके कौन भाव है ? औदियक है । अवंधकोंके कौन भाव है ? औपश्मिक, ज्ञायिक तथा ज्ञायोपश्मिक भाव है । विशेष, मिध्यात्वके अवंधकोंके पारिणामिक भाव है । निद्रा, प्रचला, भय, जुगुप्सा, तेजस, कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्ख, उपधात, निर्माणके वंधकोंके कौन भाव है ? औदियक है । अवंधकोंके कौन भाव है ? औपश्मिक तथा क्षायिक हैं ।

साताके बंधकों अवंधकोंके कौन भाव हैं ? औदयिक है।

[ विशेष-यहाँ साताके अबंधकोंके असाताके बंधककी अपेचा औदयिक भाव कहा है।]
आसाताके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है। अबंधकोंके कौन भाव है ?
औदियक, श्वायिक, श्वायोणशिमक हैं। दोनोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है। अबंधक नहीं हैं। तीनों वेदोंका पृथक पृथक रूपसे ओघवत जानना चाहिए। विशेष यह है कि पुरुष

ओदहगो भावो । अवंधगा णित्थ । हस्सादि० ४ पत्तेगेग ओघभंगो । साधारणेण वंधगा ओदह० । अवंध० उनसमि० खहगो० । एवं सन्नाणं ओघं । णविर जस० अडजस० दोगोदं परोगेण साधारणेण वि वेदणीयभंगो ।

६४०२. एवं पुरिस० णवुंस० कोघादि० ४ । णवरि कोघे पुरिस० हस्समंगो । माणे तिण्णं संजलणा० । मायाए दोण्णं संजलणा० । लोभे लोभ-संजल० धुविगाणं ५ भंगो । सेस-संजलणं णिदामंगो ।

वेदके अवंधकों में औदियक भाव है। सामान्यसे इनके वंधकों के औदियक भाव है। अवंधकों का अभाव है। हास्यादि चारका प्रत्येक से ओधवत् भंग जानना चाहिए। सामान्यसे हास्यादिके वंधकों के औदियक भाव है। अवंधकों के औपश्चिक भाव है। इस प्रकार शेष प्रकृतियों में ओधके समान भंग जानना चाहिए।

[ विश्लोष-हास्यादिकके अवंधक अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें होंगे। उनके उपशम तथा क्षायिक चारित्रकी दृष्टिसे औपशमिक तथा क्षायिक माव कहे हैं।

शंका—अनिवृत्तिकरणमें कर्मोंका उपशम न होनेसे औपशमिक भाव कैसे कहा जायगा ?
समाधान—उपशम शक्तिसे समन्वित अनिवृत्तिकरणके औपशमिक भाव माननेमें आपत्ति
नहीं हैं । इस प्रकार उपशम होने पर उत्पन्न होनेवाळा तथा उपशम होने योग्य कर्मों के उपशमनार्थ उत्पन्न हुआ भाव औपशमिक कहलाता है । अथवा, भविष्यमें उत्पन्न होनेवाळे उपशम
भावमें भूतकाळका उपचार करनेसे अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें औपशमिक भाव बन जाता है ।
जैसे, सब प्रकारके असंयममें प्रवृत्त चक्रवर्ती दीर्थंकर के 'तीर्थंकर' यह संज्ञाकरण बन जाता है ।

शंका—अनिवृत्तिकरणमें मोहनीयका चय न होनेसे क्षायिक भावका कथन उचित नहीं है।
समाधान—मोहनीयका एक देश क्षय करनेवाले वादरसाम्पराय स्वस्मसाम्पराय क्षपकोंके
भी कर्मक्षयजनित भाव पाया जाता है। कर्मक्षयके निमित्तभूत परिणाम पाए जानेसे अपूर्वकरण
गुणस्थानमें भी क्षायिकभाव माना है। अथवा, उपचारसे अपूर्वकरण संयतके क्षायिक भाव माना
चाहिए, इसमे अतिप्रसंगकी आशा नहीं करनी चाहिए। कारण, प्रत्यासचि अर्थात् समीपवर्ती
अर्थके प्रसंगवश अतिप्रसंग दोषका परिहार होता है। (ध० टी० भावाणु० पृ० २०५-६)]

शेष प्रकृतियोंमें इतना विशेष है कि यशःकीर्ति, अयशःकीर्ति, तथा दो गोत्रोंका प्रत्येक सामान्यकी अपेक्षा वेदनीयके समान भंग है।

\$४०३. पुरुषवेद, नपुंसकवेद तथा क्रोध आदि चार कषायोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विज्ञेष यह है कि क्रोधमें, पुरुष वेदके बंधकोंका हास्यके समान भंग है। मानमें, तीन संज्वलन, मायामें, दो संज्वलन तथा लोभमें लोभ संज्वलनके बंधकोंका धृव प्रकृतिके समान भंग है; अर्थात् बंधकोंके औदियक और अबंधकोंके औपश्रमिक तथा क्षायिक माव हैं। संज्वलन कषायमें बंध होनेवाली शेष प्रकृतियोंके बंधकोंका निद्राके समान भंग है। अर्थात् बंधकोंके औदियक, अबंधकोंके औपश्रमिक तथा क्षायोग्हामिक तथा क्षायोग्हामिक तथा क्षायोग्हामिक तथा क्षायोग्हामिक है।

\$४०४. अवगदवेदेसु-पंचणा० चदुदंस० चदुसंज० जस० उच्चागोद-पंचंतराइ-गाणं वंघगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंघगा ति को भावो ? उवसिमगो वा खइगो वा । सादवंघ० को भावो ? ओदइगो भावो । अवंघगा ति को भावो ? खडगो भावो ।

§४०७. आभि० सुद् अोधि० मणपज्जव० संजद० ओधि० सम्मादि० खङ्ग०
ओघं। णविर मिच्छ-संयुत्ताओ वज्ज०।

१४०८. सामाइ० छेदो०-पंचणा० चढुदंस० लोभसंजल० उच्चागोद-पंचंतराइगाणं २० वंधगा० ओदइगो भावो । अवंधा णत्थि । सेसं मणपज्जव-भंगो । परिहारे-देवायु-वंध०

§४०४. अपगत वेदमें—५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ४ संब्वलन, यशःकीर्ति, उच्च गोत्र तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है। इनके अबंधकोंके कौन भाव है ? औपशमिक तथा क्षायिक है।

साता वेदनीयके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है ? अबंधकोंके कौन भाव है ? क्षायिक भाव है ।

[ विशेष—अपगतवेदमें साताके अवंधक अयोगकेवळी होंगे, उनके क्षायिक माव है।] \$४०५. अकपायियोंमें—साताके वंधकोंके कौन भाव है? औदयिक भाव है। अवंधकोंके कीन भाव है? क्षायिक भाव है।

[ विश्लोष—शंका—अकषाय मार्गणा नहीं वन सकती, कारण जीवका जैसे ज्ञानदर्शन गुण है, उदी प्रकार कवाय नामका भी गुण है। गुणके विनाश माननेपर गुणीका भी विनाश होगा। इस प्रकार अकषायमार्गणा मानने पर जीवका अभाव हो जायगा।

समाधान—ज्ञानदर्शनके समान कपाय नहीं है, अठ एव कपाय जीवका लच्चण नहीं हो सकता। कर्मजनित कषाय भावको, जीवका लच्चण या गुण मानना अयुक्त है। कपायोंका कर्मोंसे उत्पन्न होना असिद्ध नहीं है, कारण कषायकी वृद्धि होने पर जीवके ज्ञानकी हानि अन्य प्रकारसे नहीं बन सकती, इसिछिए कषायका कर्मसे उत्पन्न होना सिद्ध है। गुण गुणान्तरका विरोधी नहीं होता, क्योंकि अन्यत्र वैसा नहीं देखा जाता। (ध० टी० भावा० ४, पृ २२३)]

§४०६. केवल ज्ञान, यथाख्यातसंयम, केवल दर्शनमें इसी प्रकार जानना चाहिए।

§४०७. आभिनिबोधिक, श्रुत, अवधि ज्ञान, मनःपर्ययज्ञान, संयम, अवधिद्र्शन, सम्यग्दिष्ट, चायिक सम्यग्दिष्टेक ओघवत् भाव जानना चाहिए। इतना विशेष है कि यहाँ मिथ्यात्वसंयुक्त प्रकृतियोंको नहीं लेना चाहिए।

§४०८ सामायिक छेदोपस्थापना संयमभें ─५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, छोभ संज्वलन, उच्च गोत्र, तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंके औदयिक भाव हैं। अवंधक नहीं हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधकों-अवंधकोंमें मनःपर्ययज्ञानके समान भंग जानना चाहिए। ओदइगो भावो । अवंध० ओदइ० खयोवसिक्षणो वा । एवं असादादिछ०। सेसं ओदइ०भावो ।

६४०९. सुहुमसं ०-संजदासंजद-सन्वाणं वंघ० ओदइ०। असंजद० तिण्णि रु०-तिरिक्सोघं। णवरि अपच्चक्खाणा० ४ अवंघगा णित्थ । तित्थय० वंघगा अत्थि।

\$४१०. तेऊए-पंचणा० छदंसणा० चदुसंज० सयदु० तेजाक० वण्ण० ४ अगु०४ ५ बाद्र-पठजत्त-पनेय-णिप्ति० पंचंत० बंधगा० ओद्इगो साबो। अबंधगा णिर्थ। श्रीणिगिद्धि० ३ अणंताणुवंधि० ४ बंधगा० ओद्इगो साबो। अबंधगा ति उत्तसिम० खइ० खयोवस०। मिच्छत्त० ओघं। साद० वंधा-अबंधगा ति ओद्हगो साबो। असाद० बंधा० ओद्हगो साबो।

परिहारविशुद्धि संयमभें—देवायुके वंधकोंके औदयिक भाव है। अवंधकोंके औदयिक तथा चायोपशमिक भाव है।

[ विश्लेष-परिहारविशुद्धि संयम प्रयत्त अप्रमत्त गुणस्थानमें पाया जाता है। वहाँ देवायुके अवंधक अर्थात् वंध न करनेवाले जीवोंके चारित्रमोहनीयकी अपेक्षा क्षायोपक्षप्रिक भाव कहा है। अन्य प्रकृतियोंके वंधकोंकी अपेक्षा औदियक भाव है।

इसी प्रकार असाता, अस्थिर, अशुभ, अयशःकीर्ति, शोक तथा अरितमें जानना चाहिए। शोषमें औवयिक भाव है।

§४०९. सूक्ष्मसांपराय तथा संयमासयममें—सर्व प्रकृतियोंके बंधकोंके औद्ियक भाव है। असंयतों तथा छ्रष्णादि तीन लेश्याबालोंमें—तिर्यचोंके ओघवत् ज्ञानना चाहिए। विशेष यह है कि यहाँ अप्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक नहीं हैं।

[ विज्ञेष—अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक देशसंयमी होते हैं उनका यहाँ अभाव है, कारण अञ्चय-त्रिक छेश्या असंयतोंमें ही होती है।]

इतना विशेष है कि जहां तियँचोंमें तीर्थंकर प्रकृतिका बंध नहीं होता, वहाँ यहाँ तीर्थंकर प्रकृतिका बंध होता है।

\$४१०. तेजोडेश्यामें—५ झानावरण, ६ दर्शनावरण, ४ संज्वलन, भयद्विक, तैजस-कार्माण, वर्ण ४, अगुरुल्छ ४, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, निर्माण तथा ५ अंतरायोंके बंधकोंके औद्यिक भाव है। अबंधक नहीं है।

[ विश्लोष-तेजोलेश्या अप्रमत्त संयतपर्यन्त पायी जाती है, अतः यहाँ ज्ञानावरणादिके अबंधक नहीं पाये जाते हैं। ]

स्त्यानगृद्धित्रिक, अनंतातुवंधी ४ के वंधकोंके कौन भाव है ? औद्यिक है । अवंधकोंके कौन भाव है ? औपश्मिक, क्षायिक तथा क्षायोपश्मिक है । मिश्यात्वमें ओघके समान है । साता वेदनीयके वंधकों अवंधकोंमें औदियक भाव है ? आसताके वन्धकोंमें औदियक भाव है । अवन्यकोंमें कौन भाव है । औदियक अथवा ज्ञायोपश्मिक भाव है ।

[ विश्लोष-असाताकी बंधव्युच्छित्तियुक्त अप्रमत्त गुणस्थानकी अपेत्ता त्तायोपश्लामक भाव है। असाताके अबंधक किन्तु साताके बंधककी अपेत्ता औद्यिक भाव कहा है।] ओदह गो भावो । अवंधा णित्थ । एवं चहुणोक० थिरादि-तिण्णियुगल-इत्थि-णाउंस० वंधगा ओदह गो भावो । अवंधगा ओदह ० उनसमि० खह गो० खयोवस० । णाउंस० पारिणामि० । पुरिसने० वंधा अवं० ओदह गो भावो । तिण्णि वंधा० ओदह गो भावो । अवंधगा णित्थ । तिरिक्खायुवंधा० ओदह गो भावो । अवंधगा ओदह ० उनस० खह ० खयोवस० । मणुस-देनायुवंधा० ओदह ० । अवंधगा ओदह ० खयोव० । तिण्णिआयु० वंधा० ओदह ० । अवंध० । विरिक्खायुवंधा० ओदह ० खयोव० । इत्थि-णाउंसग-भंगो तिरिक्खगदि- एइंदियजादि-पंचसंठा० पंचसंघ० तिरिक्खायु० आदा-उज्जो० अष्पसत्थिव० थानरदूभग- दुस्सर-अणा० णीचागोदं च । मणुसगदि-ओरालि० ओरालि० अंगो० वज्जरिस० मणुसायु० वंध० ओदह गो भावो । अवं० ओदह ० खयोवसिमगो ना । देवगदि० ४ १० पंचिदि० आहारदुग-समचदु० पसत्थिव० तस० सुमग-सुस्सर-आदे० तित्थण०वंध० अंदव्भा भावो । तिण्णं गदीणं वंध० ओदह ०। अवंधगा णित्थ । एदेण वीजपदेण णेदव्यं।

साता-असाता दोनोंके बंधकोंके औदयिक भाव है। अबंधक नहीं हैं। इस प्रकार ४ नोकषाय, स्थिरादि ३ युगल, स्त्रीवेद, नपुंसकवेदके बंधकों के औदयिक भाव है। अबंधकोंके औदयिक, औपशिसक, चायिक तथा चायोपशियक भाव है। विशेष यह है कि नपुंसकवेदके अबंधकोंमें पारिणामिक भाव भी है।

पुरुषवेदके बंधकों अबंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। तीनों वेदोंके बंधकोंमें औदयिक भाव है। अबंधक नहीं है। तिर्यचायुके बंधकोंमें औदयिक भाव है। अबंधकोंमें औदयिक, औपशमिक, ज्ञायिक तथा ज्ञायोपशमिक भाव है।

[ विज्ञोष-अविरतसम्यक्त्वीके अन्य आयुवंधकी अपेज्ञा औद्यिक भाव है तथा तिर्यंजायुके अवंधक सम्यक्त्वत्रयवाळोंको अपेज्ञा औपशमिक, क्षायिक तथा क्षायोपशमिक भाव है। देशविरत, प्रमत्त, अप्रमत्तकी अपेक्षा क्षायोपशमिक है।]

मनुष्यायु-देवायुके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है । अवंधकोंके औदयिक, क्षायो-पश्चिक भाव है । तिर्यंच-मनुष्य-देवायुके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक है ।

ि विश्लोष-तेजोलेश्यामें नरकायुका बंध नहीं होनेसे उसका ब्रहण नहीं किया है।]

जायुत्रयके अवंधकोंके कौन भाव है ? औद्यिक तथा क्षायोपश्रमिक है। तिर्यंचगित, एकेन्द्रिय-जाति, ५ संस्थान, ५ संहनन, तिर्यंचानुपूर्वी, आतप, उद्योत, अप्रशस्त-विहायोगिति, स्थावर, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय तथा नीच गोत्रमें स्त्रीवेद, नपुंसक वेदके समान भंग जानना चाहिए। अर्थात् वंधकोंके औद्यिक है। अवंधकोंके औपश्रमिक, क्षायिक तथा क्षायोपश्रमिक है।

मनुष्यगति, औदारिक शरीर, औदारिक अंगोपांग, वज्रवृषभसंहनन तथा मनुष्यानु-पूर्वीके बंधकोंके औदियक भाव है। अबंधकोंके औदियक वा चायोपशमिक भाव है।

देवगित ४, पंचेन्द्रिय जाति, आहारकद्विक, समचतुरस्रसंस्थान, प्रशस्त विद्वायोगित, त्रस, सुभग, सुस्वर, आदेय तथा तीर्थंकरके बंधकों अबंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। तीन गितयोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। अबंधक नहीं है। इसी बीजपदके द्वारा अन्य प्रकृतियोंका वर्णन जानना चाहिए।

§४११. एवं पम्माए, एइंदिय० आदाव-थावरं वज ।

\$४१२. वेदगे—धुविगाणं वंधगा० ओदइगो भावो । अवंधा णिर्श्य । सेसाणं तेउ-भंगो । उवसम०-पंचणा० छदंस० चदुसंज० पुरिस० भयदु० तेजाक० वण्ण० ४ पंचिंदि० अगुरु० ४ पसत्यवि० तस० ४ छुभग-सुस्सर-आदे० णिमि० तित्थयर० उच्चागोदं पंचंत० वंधगा ति को भावो १ ओदइगो भावो । अवंध० उवसमियो भावो । ५ साद-वंधा-अवंध० ओदइगो भावो । असाद-वंधगा ति को भावो १ ओदइ० । अवंधगा ति ० ओदइग० उवस० खयोवस० । दोण्णं वंधगा० ओदइ० । अवंधा णिर्थ । अष्टकसा० वंध० ओदइगो भावो । अर्थ० उवस० खयोवसमिगो वा । हस्सरिद०

§४११. पद्मलेश्यामें-इसी प्रकार जानना चाहिए । ंबिरोप यह है कि यहाँ एकेन्द्रिय, आतप तथा स्थावर प्रकृतियोंको नहीं प्रहण करना चाहिए ।

९४१२. वेदकसम्यक्त्वमें—श्रुव प्रकृतियोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औदयिक भाव है। अबंधक नहीं हैं।

[ विश्लोष-वेरकसम्यक्त्व अप्रमत्त गुणस्थान पर्यन्त पाया जाता है और ध्रुव प्रकृतियोंके अवंधक उपशांतकषायी होते हैं। इस कारण यहाँ ध्रुव प्रकृतियोंके अवंधक नहीं कहा है।] शेष प्रकृतियोंमें तेजोलेज्याके समान भंग है।

उपश्रम सम्यक्त्वमें—५ ज्ञानावरण, स्त्यानगृद्धित्रिक रहित ६ दर्शनावरण, ४ संब्बळन, पुरुषवेद, भय, जुगुप्सा, तिजस-कामीण शरीर, वर्ण ४, पंचेन्द्रिय जाति, अगुरुछष्ठ, प्रशस्त विद्यायोगित, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण, तीर्यंकर, उच्च गोत्र तथा पांच अतरायों के बंघकों के कौन भाव है ? औदिविक भाव है । अवधकों के जौपशमिक भाव है । साता वेदनीयके बंधकों के कौन भाव है ? औदिविक भाव है । असाता वेदनीयके बंधकों के कौन भाव है ? औदिविक भाव है । असाता वेदनीयके बंधकों के कौन भाव है ? औदिविक भाव है । श्रोदिविक भाव है । श्रोदिविक भाव है । श्रोदिविक भाव है ।

[ विशोप-क्षायोपशमिक सम्यक्त्व ७०शम सम्यक्त्वीके नहीं होगा, श्रवः क्षायोपशमिक भाव चारित्रमोहनीयके क्षयोपशमकी अपेज्ञा जानना चाहिए।]

साता असाताके वंधकोंके कौन भाव हैं ? औद्यिक है। अवंधक नहीं हैं। आठ कपायोंके बंधकोंके कौन भाव है ? औद्यिक भाव है। अवंधकोंके कौन भाव है ? श्रीपश्रमिक वा क्षायायश्मिक है।

[ विश्रोष—अग्रत्याख्यानावरण ४, प्रत्याख्यानावरण ४ के श्रवंधकोंके श्रप्रमत्तसंयत गुणस्थान होगा । वहाँ उपशमसम्यक्त्वकी अपेक्षा द्यौपशमिक भाव है तथा चारित्रमोहनीयके क्षयापशमकी अपेक्षा चारायाम्यक्त्वीके दर्शन मोहका चय न होनेसे क्षायिक भाव नहीं कहा है । ]

<sup>(</sup>१) "मिच्छस्तंतिमणवयं वारं न हि तेउपम्मेष्ठ ।"-गो० क० गा० १२०।

बंधगात्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अबंध० ओदइगो बा उवसमिगो वा । अरदि-सोगं बंधगा ति ओदइ० । अबंधगा० ओदइ० उवस० खयोव० । दोण्णं बंधगा ति ओदइ० । अबंध० उवसिगो भावो । एवं दोगदि-दोआणु० दोसरीर-दोअंगोवंग-आहारदुग-थिरादि-तिण्णियुगलं ।

ु४१२. अणाहारे-कम्मइगभंगो । णविर साद० ओघं । साधारणेण वि ओघं । भिच्छत्त-संजुत्ताओ सोलस-पगदीओ ओघाओ । सव्वत्थ याव अणाहारग त्ति वंधगा त्ति को भावो ? ओदइगो भावो । अवंधगा त्ति को भावो ? ओदइगो वा उवसिंगो वा खइगो वा खयोवसिंगो वा पारिणामिओ वा भावो ।

एव भावं समत्तं।

हास्य रितके बंधकोंके कौन भाव है ? श्रोदियक भाव है । अवंधकोंके कौन भाव है ? श्रोदियक वा औपश्रमिक है । श्ररित-शोकके बंधकोंके कौन भाव है ? औदियक भाव है । श्रवं-धकोंके कौन भाव है ? औदियक, क्षायोपश्रमिक तथा औपश्रमिक भाव है ।

[ विश्लोप—आरति-रोाकके अवंधक किन्तु हास्य-रितके वंधककी दृष्टिसे औदयिक भाव हैं। अर्तात, रोाकके वंध-ट्युच्छित्ति प्रमत्तसंयतोंके होती है। अत एव अरित, रोाकके अवंधक आप्रमत्त संयतोंकी अपेत्ता त्वायोपशसिक भाव कहा है। सम्यक्त्वकी अपेक्षा औपशमिक कहा है, कारण, यहाँ उपश्लासम्यक्त्यीकी अपेक्षा वर्णन है।]

हास्य-रित, अरित-शोक इन दोनों युगलोंके बंघकोंके कौन भाव है ? औदियक है। अबंघकोंके कौन भाव है ? औपशिमक भाव है।

[ विश्लोष-इन चारोंके अवंधक अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवर्ती होंगे, वहाँ चारित्रमोहनीयकी अपेक्षा औपश्लिक भाव कहा है।]

इस प्रकार मनुष्य-देव गति, दो आनुपूर्वी, औदारिक वैक्रियिक शरीर, २ अंगोपांग आहारकद्विक, स्थिरादि तीन युगलोंके वंधकोंमें कौन भाव है ? औदयिक भाव है। अवंधकोंके कौन भाव है ? श्रोपशमिक भाव है।

\$४१३. अनाहारकमें — कार्माण-काययोगके समान मंग है। विशेष यह है कि यहाँ साता वेद-नीयका ओघवत् भंग जानना चाहिए। इसी प्रकार सामान्यसे भी ओघवत् जानना चाहिए। मिथ्यात्व संयुक्त १६ प्रकृतियोंका ओघवत् भंग है। सर्वार्थसिद्धिसे टेकर अनाहारकपर्यन्त बंघकेंके कौन भाव है ? औदयिक है। अवंधकेंके कौन भाव है ? औदयिक, औपशमिक, क्षायिक, चायोपशमिक वा पारिणामिक है।

इस प्रकार भावानुगम समाप्त हुआ।

<sup>(</sup>१)"भिन्छत्तहुंडसंढा संपत्तेयक्खथावरादावं। सुहुमतिय वियक्तिदी णिरयदुणिरयायुगं भिन्छे॥" -गो० क० गा० ९५।

# [ अपाबहुगपरूवणा ]

§४१४. अप्पाबहुगं दुविधं, जीव-अप्पाबहुगं चेव, अद्धा-अप्पाबहुगं चेव । तत्थ जीव-अप्पावहुगं दुविधं, सत्थाणं परत्थाणं च । सत्थाण-जीवअप्पावहुगे दुविहो णिदेसी ओघेण आदेसेण य ।

६४१५. तत्थ ओघेण सन्वत्थोवा पंचणाणावरणं अवधमा जीवा, [बंधमा] अणंतगुणा । ६४१६. सन्वत्थोवा चदुदंसणावरणाणं अवधमा जीवा । णिहापचलाणं अवधमा ५ जीवा विसेसाहिया । थीणगिद्धि० ३ अवधमा जीवा विसेसाहिया । बंधमा जीवा अणं-तगुणा । णिहापचलावंधमा जीवा विसेसाहिया । चदुदंस० वंधमा जीवा विसेसाहिया ।

६४१७. सट्यस्थोवा सादासादाणं दोण्णं पगदीणं अवंधगा जीवा । सादवंधगा जीवा अणंतगुणा । असादवंधगा जीवा संखेजगुणा । दोण्णं वंधगा जीवा विसेसाहिया ।

## [अल्पबहुत्व]

प्रश्रिः अल्पवहुत्वके दो भेद हैं। एक जीव अल्पवहुत्व, दूसरा काळ अल्पवहुत्व। जीव अल्पवहुत्व भी स्वस्थान जीव अल्पवहुत्व, और परस्थान जीव अल्पवहुत्वके भेदसे दो प्रकार है।

[ विञ्चोष—अल्पता, बहुलताका वर्णन करनेवाला अनुगम अल्पवहुत्वानुगम है। ओघवर्णन-में अभेद दृष्टिको ग्रहण करनेवाले द्रव्याधिक नयका अवलंबन लिया जाता है। आदेश वर्णनमें भेद्युक्त दृष्टि को ग्रहण करनेवाले पर्योयाधिक नयका खाश्रय लिया गया है। ी

स्वस्थान जीव अल्पबहुत्वमें ओघ तथा आदेशसे दो प्रकार निर्देश किया जाता है।

्र8४९. ओघसे—५ ज्ञानावरणके अवंधक जीव सबसे कम है । [बन्धक ] जीव उनसे अनन्तगुणें हैं।

\$४१६. चार दर्शनावरणके अवन्धक जीव सबसे कम हैं। निद्रा, प्रचळाके अवन्धक जीव इनसे विशेष अधिक हैं। स्यानगृद्धित्रिकके अवन्धक जीव विशेषिक हैं। इनके वन्धक जीव अवन्त गुणें हैं। निद्रा, प्रचळाके बन्धक जीव विशेष अधिक हैं। चार दर्शनावरणके वन्धक जीव इनसे विशेषाधिक हैं।

§४१७. साता असाता दोनों प्रकृतियोंके अवन्धक जीव सबसे कम अर्थात् स्तोक हैं। साताके बन्धक जीव अनन्तगुणें हैं। असाताके बन्धक जीव संख्यातगुणित हैं। दोनोंके बन्धक जीव इनसे विशेषाधिक हैं।

<sup>(</sup>१) "अप्पं च बहुअं च अप्पाबहुआणि । तेसिमणुरामो अप्पाबहुआणुरामो । तेण अप्पाबहुआणुरामेण निहेसो दुविहो होदि । ओवो आदेसोत्ति । संगहिदवयणकलावो दब्बद्वियणिबंधणो ओवो णाम । असंगहिदवयणकलाओ पुव्चिलस्यावयवणिवंधो पञ्जवद्वियणिबंधो आदेसो णाम ।"-ध० टी० अप्पाबहु॰ पृ॰ २४३ ।

\$४१८, सन्तरथोवा लोभसंलज्ञण-अवंघगा जीवा । माय-संजलण-अवंघगा जीवा विसेसाहिया । माय-संजलण-अवंघगा जीवा विसेसाहिया । कोघसंजलण-अवंघगा जीवा विसेसाहिया । पन्चक्खाणा० ४ अवंघगा जीवा विसेसाहिया । अण्चक्खाणावर० ४ अवंघगा जीवा विसेसाहिया । अणंताणुवंधि० ४ अवंघगा जीवा विसेसाहिया । भिच्छत्त-५ अवंघगा जीवा विसेसाहिया । विच्या जीवा विसेसाहिया । अप्चक्खाणा० ४ वंघगा जीवा विसेसाहिया । पच्चक्खाणा० ४ वंघगा जीवा विसेसाहिया । पच्चक्खाणा० ४ वंघगा जीवा विसेसाहिया । पच्चक्खाणा० ४ वंघगा जीवा विसेताहिया । कोघसंजलण-वंघगा जीवा विसेत । माणसंजलण-वंघगा जीवा विसेत । माणसंजलण-वंघगा जीवा विसेत । माणसंजलण-वंघगा जीवा विसेत ।

§४१९. सन्वत्थोवा णवणोकसायाणं अवंधगा जीवा । पुरिसवेदस्स वंधगा जीवा १० अणंतगुणा । इत्थिवेदस्स वंधगा जीवा संखेजगुणा । इस्सरिदवंधगा जीवा संखेजगुणा । अरिदसोगाणं वंधगा जीवा संखेजगुणा । णवंसगवेदस्स वंधगा जीवा विसेसाहिया । भयदुगुं० वंधगा जीवा विसे० ।

§४२०. सन्वत्थोवा मणुसायु-वंधगा जीवा । णिरयायुवंधगा जीवा असंखेजगुणा ।
देवायुवंधगा जीवा असंखेजजगुणा । तिरिक्खायुवंधगा जीवा अणंतगुणा । चढुण्णं
१५ आयुगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया । अवंधगा जीवा संखेजगुणा ।

§४१८. सबसे स्तोक टोभ संज्वलनके अवन्यक जीव हैं। माया संज्वलनके अवन्यक जीव इनसे विशेषाधिक हैं। मान संज्वलनके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मान संज्वलनके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध संज्वलनके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४के अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४के अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यात्वके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यात्वके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यात्वके अवन्यक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के वन्यक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के वन्यक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के वन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मान संज्वलनके वन्यक जीव विशेषाधिक हैं। मान संज्वलनके वन्यक जीव विशेषाधिक हैं। माया संज्वलनके बन्यक जीव विशेषाधिक हैं। छोम संज्वलनके वन्यक जीव विशेषाधिक हैं।

§४१९. नव नोकपायों के अवन्धक जीव सर्वसे स्तोक अर्थात् अल्प हैं। पुरुषवेदके बन्धक जीव इनसे अनन्तगुणें हैं। स्त्रीवेदके बन्धक जीव इनसे संख्यातगुणें हैं। हास्य, रतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। अरित, शोकके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। नपुंसक वेदके बन्धक जीव विशेषधिक हैं। स्य, जुगुप्साके बन्धक जीव विशेषधिक हैं।

§४२०. सर्वस्तोक मनुष्यायुके बन्धक जीव हैं । नरकायुक्ते बन्धक इनसे असंख्यातगुणें हैं ।
देवायुके बन्धक जीव असंख्यातगुणें हैं । तिर्यंचायुक्ते बन्धक जीव अनन्तगुणें हैं । चारों
आयुओंके बन्धक जीव विरोषाधिक हैं । अबन्धक जीव संख्यातगुणें हैं ।

§४२१. सन्वत्थोवा देवगदि-वंधगा जीवा । णिरयगदिवंधगा जीवा संखेजगणा । चदुण्णं गदीण अवंधगा जीवा अणंत्गुणा । मणुसगदि-वंधगा जीवा अणंत्गुणा । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेजगुणा। चदणां गदीणं बंधगा जीवा विसेसाहिया। सच्वत्थोवा पंचणां जादीणं अवंधगा जीवा । पंचिदिय ० वंधगा जीवा अणंतगुणा । चढरिंदिय-बंधगा जीवा संखेजगुणा । तीइंदिय-बंधगा जीवा संखेजगुणा । बीइंदिय ५ बंधगा जीवा संखेजगुणा। एइंदिय-बंधगा जीवा संखेजगुणा। पंचण्हं जादीणं बंधगा जीवा विसेसाहिया । सन्वत्थोवा आहारसरीरस्स बंधगा जीवा । वेउन्वियसरीरस्स बंधना जीवा असंखेजगणा । पंचण्णं सरीराणं अबंधना जीवा अणंतगणा । ओरालिय-सरीरस्स बंधगा जीवा अणंतगुणा । तेजाकम्महग-सरीरस्स बंधगा जीवा विसेसाहिया । यथा जादिणामाणं तथा संठाणणामाणं । सञ्बत्थोवा आहार० अंगोवंग० बंधगा १० जीवा । वेउव्विय-अंगो० वंधगा जीवा असंखेजगुणा । ओरालिय-अंगो० वंधगा जीवा अणंतगुणा । ति विण अंगोवंगाणं बंधगा जीवा विसेसाहिया । अवंधगा जीवा संखे-ज्ञगुणा । सन्वःथोवा वज्जरिसभसंघडणं बंधगा जीवा । वज्जणारायाणं बंधगा जीवा संखेजजगणा। णारायाण बंधगा जीवा संखेजजगुणा। अद्धणारायाण बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । खीलिय० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । असंपत्तसेवद्व० बंधगा जीवा १५ संखेजजगुणा । इस्संघडण-बंधगा जीवा विसेसाहिया । अबंधगा जीवा संखेजजगुणा ।

६४२१. देवगतिके बन्धक जीव सर्वस्तोक अर्थात् सबसे कम हैं। नरकगतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । चारों गतियोंके अवन्धक जीव अनन्तगुणें हैं । मनुष्यगतिके बन्धक जीव अनन्तराणें हैं । तिर्यंचगतिके बन्धक जीव संख्यातराणें हैं । चारों गतियोंके बन्धक जीव विजीपाधिक हैं। पाँच जातियोंके अवन्धक जीव सबसे अल्प हैं। पञ्चेन्द्रिय जातिके बन्धक जीव अनन्त गुणें हैं । चतुरिन्द्रियके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । त्रीन्द्रियके बन्धक जीव संख्यात-गुणें हैं। द्वीन्द्रियके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रियके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। पाँचों जातियोंके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। आहारक शरीरके बन्धक सबसे स्तोक हैं। वैक्रियिक शरीरके बन्धक असंख्यातगुणें हैं। पाँचों शरीरोंके अबन्धक जीव अनन्तगुणें हैं। औदारिक शरीरके बन्धक जीव अनन्तगुणें हैं। तैजस-कार्माण शरीरके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। जाति नामकर्मके अल्पवहत्वके समान संस्थान नामकर्मका अल्पवहत्व जानना चाहिए। आहारक अंगोपांगके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं । तीनों अंगोपांगोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वज्रवृषभसंहननके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। वज्रनाराचसंहननके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नाराचसंहननके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । अर्धनाराचसंहननके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । कीलित संहननके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । असंप्राप्तासपाटिका संहननके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । छह संहननके वंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वर्णचतुष्क तथा निर्माणके

सन्बत्थोवा वण्ण० ४ णिमिण-अवंधगा जीवा, बंधगा जीवा अणंतगुणा । यथागिद तथाआणुपुन्वि । सन्वत्थोवा अगुरु० उपघा० अवंधगा जीवा । परघादुस्सा० वंधगा जीवा अणंतगुणा । अबंधगा जीवा संखेज्जगुणा । अगुरु० उपघा० बंधगा जीवा विसेसाहिया । सन्वत्थोवा आदावुज्जो० वंधगा जीवा, अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । ५ सन्वत्थोवा पसत्थिविहाय० सुस्सर० वंधगा जीवा । अप्पसत्थिविहाय० दुस्तर० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । दोण्णं वंधगा जीवा विसेसाहिया । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । सन्वत्थोवा तसथावर-अवंधगा जीवा । तस० वंधगा जीवा अणंतगुणा । थावरवंधगा जीवा संखेजजगुणा । दोण्णं वंधगा जीवा विसेसाहिया । एवं सेसाणं जुगठाणं गोदंतियाणं । सन्वत्थोवा तित्थयर-वंधगा जीवा । अवंधगा जीवा

§४२२. आदेसेण — गदियाणुवादेण णित्यगदि-णेरइएसु-सन्वत्थोवा थीणगिद्धि०
३ अवंधगा जीवा, वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । छदंस० वंधगा जीवा विसेसाहिया ।

§४२२. सन्वत्थोवा सादवंधगा जीवा, असादवंधगा जीवा संखेजजगुणा । दोण्णं
वंधगा जीवा विसेसाहिया ।

अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। इनके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। गतिके समान आनुपूर्वीका अल्पवहुत्व जानना चाहिए। अगुरुलघु, उपघातके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। परघात, उच्छ्वासके वंधक जीव अनन्तगुणें हैं। अयंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अगुरुलघु, उपघातके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। आतप, उद्योतके वंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अश्रक्त विहायोगित, सुस्वरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अप्रक्षस्त विहायोगित, दुःस्वरके वंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। त्रसन्ति अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। त्रसन्ति अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। त्रसन्ति वंधक जीव विशेष अधिक हैं। अनन्त्तगुणें हैं। इसके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इसके वंधक जीव अवनन्तगुणें हैं। इसके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इसके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। होनोंके वंधक जीव विशेष अधिक हैं।

इस प्रकार गोत्र कर्म है अन्तमें जिनके-ऐसे शेष युगळोंका क्रम जानना चाहिए।

[ विशेष-बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, शुभ, सुभग, आदेय-सदृश नामकर्मकी शेष युगल प्रकृतियोंका अल्पबहुत्व त्रस-स्थावरके समान जानना चाहिए। गोत्र कर्मका भी ऐसा ही है।]

तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव अनन्तगुणें हैं। ५ अंतरायोंके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। बंधक जीव अनंतगुणें हैं।

§४२२. आदेशसे─गितके अनुवादसे नरक गितके नारिकयोंमें स्त्यानगृद्धित्रिकके अबंधक जीव
सर्व स्तोक हैं। वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। छह दर्शनावरणके वंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[ चित्रोप-५ ज्ञानावरण, ५ अंतरायके सर्व नारकी बंधक हैं। अबंधक नहीं है। इस कारण

इनका अल्पबहुत्व यहाँ नहीं कहा है। उनका एक साथ निरंतर बंध होता है।]

§४२३. साताके बंधक जीव सर्वे स्तोक हैं। असाताके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। ९४२४. सन्वत्थोवा अणंताणुनं ४ अवंधगा जीवा । मिच्छत्त-अवंधगा जीवा विसेसाहिया । वंधगा जीवा असंखेजजगुणा । अणंताणुवंधि ४ वंधगा जीवा विसे-साहिया । वारसकसायाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया । सन्वत्थोवा पुरिसवेदस्स वंधगा जीवा । इत्थिवेदस्स वंधगा जीवा संखेजजगुणा । इस्सरिदंधगा जीवा विसेसाहिया । णवुंसकवेदस्स वंधगा जीवा संखेजजगुणा । अरिद्सोगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया ५ भयदु ० वंधगा जीवा विसेर ।

९४२५. सञ्बत्थोवा मणुसायुवंधगा जीवा । तिरिक्खायुवंधगा जीवा असंखे-जगुणा । दोण्णं आयुगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा ।

§४२६. सन्वत्थोवा मणुसगदिवंधगा जीवा । तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखे-जज्ञगुणा । दोण्णं वंधगा जीवा विसेसाहिया । अवंधगा णित्थ । एवं दो आणु० दो १० विहाय० थिरादिछयुगलं दोगोदं च । समचदु० वंधगा जीवा सन्वत्थोवा । सेस-संदाणं वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । एवं संघड० । सन्वत्थोवा जज्जोवं वंधगा जीवा । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । सन्वत्थोवा तित्थयरं वंधगा जीवा । अवंधगा जीवा संखेजजगुणा ।

६४२७. एवं सत्तसु पुढवीसु । णवरि यिन्झिमासु सन्वत्थोवा मणुसायुवंघगा ५ जीवा। तिरिक्खायुवंघगा जीवा असंखेज्जगुणा। दोण्णं आयुगस्स वंघगा जीवा

हु४२४. अनन्तानुबंधी ४ के अवंधक जीव सर्व स्तीक हैं। मिथ्यात्वके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। १२ क्वाचोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। स्वीदेदके बंधक संख्यातगुणें हैं। हास्य, रितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अरति, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

§४२५. मनुष्यायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनों आयुओंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

§४२६. मनुष्यगतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । तिर्यंचगतिके बंधक ीव संख्यातगुणें हैं । दोनोंके बंधक जीव विशेषधिक हैं । अबंधक नहीं हैं । इसी प्रकार २ आनुपूर्वी, २ विहायोगति, स्थिरादि छह युगळ तथा दो गोत्रोंमें जानना चाहिए।

समचतुरस्रसंस्थानके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । शेष संस्थानोंके बंधक जीव संख्यावगुणें हैं । इस प्रकार संहननमें भी जानना चाहिए।

उद्योतके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुण हैं। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव<sup>9</sup> संख्यातगुणें हैं।

९४२७. इसी प्रकार सात प्रथ्वियोंमें जानना चाहिए। विशेष यह है, कि मध्यम प्रथ्वियोंमें मनुष्यायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनों

<sup>(</sup>१) तीर्थेकर प्रकृतिका घम्मा, वंशा तथा मेघा पृथ्वीपर्यन्त ही बंध होता है। चतुर्थादिकमें नहीं होता है।

विसेसाहिया। अवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। सन्वत्थोवा सत्तमाए पुढवीए मणुस-गदि-मणुसाणुपुन्वि-उच्चागोदाणं वंधगा जीवा। तिरिक्खगदि-तिरिक्खाणुपुन्वि-णीचा-गोदाणं वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। दोण्णं वंधगा जीवा विसेसाहिया। अवंधगा जीवा णित्थ। सन्वत्थोवा तिरिक्खायुवंधगा जीवा। अवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा।

आयुओं के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

सातवीं पृथ्वीमें—मनुष्याति, मनुष्यानुपूर्वी तथा उच गोत्रके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। तिर्यंचगति, तिर्यंचानुपूर्वी तथा नीच गोत्रके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके (मनुष्यगति तिर्यंचगति आदि) बंधक जीव विशेष अधिक हैं। अबंधक नहीं हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

§४२८. तिर्यंचगतिमें—स्त्यानगृद्धित्रिकके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। वंधक जीव अनन्त गुणें हैं। ६ दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

सातावेदनीयके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। असाताके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोनों के बंधक जीव विशेष अधिक हैं। अबंधक नहीं हैं। अप्तर्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अनन्तानुबंधी ४ के अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मिध्यात्वके अबंधक जीव विशेष अधिक हैं। इसके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेष अधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेष अधिक

पुरुषवेदके बन्धक जीव सर्व स्तोक हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अरति, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

च्रायु, अंगोपांग, संहनन, आतप, उद्योत, विहायोगित, संस्थानके वंधकोंमें मूलके ओघवत् जानना चाहिये।

पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। शेष जातियोंके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

गदिबंधना जीवा । णिरयगदिबंधना जीवा संखेज्जगुणा । मणुसनदिबंधना जीवा अणंतगुणा । तिरिक्खनदिबंधना जीवा संखेज्जगुणा । चदुण्णं गदीणं बंधना जीवा विसेसा० । सन्वत्थोवा वेउन्विय-बंधना जीवा । ओरालियबंधना जीवा अणंतगुणा । तेजाकम्मइगबंधना जीवा विसेसा० । संठाणं णिरयभंगो । सन्वत्थोवा परघादुस्सा० वंधना जीवा । अबंधना जीवा संखेज्जगुणा । अगु० उप० बंधना जीवा विसेसा० । ५ सेसाणं युगलाणं सादासादभंगो । एवं पंचिदियतिरिक्खाणं । णवरि यं हि अणंतगुणं तं हि असंखेज्जगुणं कादन्वं ।

§४२९. पंचिदिय-तिरिक्ख-जोणिणीसु-दंशणावरण-मोहणीय-गोदे एसेव भंगो । सन्वत्थोवा मणुसायुवंधगा जीवा । णिरयायुवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । देवायु-वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । चढुणां १० आयुगाणं वंधगा जीवा विसेसा० । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । सन्वत्थोवा देवगिद-वंधगा जीवा । मणुसगदि-वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा असंखेजजगुणा । शिरयगदिवंधगा जीवा संखेजजगुणा । सन्वत्थोवा चढुरिंदिय-वंधगा जीवा । तीईदिय-वंधगा जीवा संखेजजगुणा । वीईदिय-वंधगा जीवा संखेजजगुणा । १५ एइंदिय-वंधगा जीवा संखेजजगुणा । पंचिदिय-वंधगा जीवा संखेजजगुणा । सन्वत्थोवा

देवगतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । नरक गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । मनुष्यगित के बन्धक जीव अनन्तगुणें हैं । तिर्यंचगितके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । चारों गतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। बैक्षियिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। बैक्षियक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तैजस, कामीणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

संस्थानोंके बंधकोंमें नरकगितके समान भंग हैं। अर्थात् समचतुरस्न संस्थानके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। शेषके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। परधात, उच्छ्यासके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अगुरुछघु, उपधातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेप युगलोंके बंधकोंमें साता असाताका भंग जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय तिथैचोंमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष यह है कि जहाँ 'अनन्तगुणा' है वहाँ 'अस्त्यातगुणा' है वहाँ कि

९४२९. पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमतियोंमें-दर्शनावरण, मोहनीय और गोत्रके बंधकोमें यही भंग जानना चाहिये।

मनुष्यायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। चारों आयुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

देवगतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यचगितिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यचगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। चतुरिन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। चतुरिन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दो इन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रियके बन्धक जीव

औराहिय-सरीखंधगा जीवा । वेउव्विय-वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। तेजाकम्मइग० वंधगा जीवा विसेसा०। संठाणं संघडणं पंचिंदिय-तिरिक्खमंगी। सव्वत्थोवा ओराहिय-अंगोवंग-वंधगा जीवा। दोण्णं अंगो० अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। वेउव्विय-अंगो० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। दोण्णं अंगो० वंधगा जीवा विसेसा०। सव्वत्थोवा ५ परघादुस्सा० अवंधगा जीवा। वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। अगु० उप० वंधगा जीवा विसेसा०। सव्वत्थोवा पसत्थविद्वायगदि-वंधगा जीवा। सुस्सर-वंधगा जीवा०, दोण्णं अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। अपपसत्थविद्वायगदि-वंधगा, दुस्सरवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। सव्वत्थोवा थावरादि० ४ वंधगा जीवा। तसादि ४ वंधगा जीवा संखेज्जगुणा।

संख्यातगुणें हैं । पंचेन्द्रियके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । औत्तारिक रारीरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । वैक्रियिक रारीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । तैजस, कार्याणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । संस्थान और संहननके वंधककोंमें पंचेन्द्रिय तिर्यंचका भंग जानना चाहिए । औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । दोनों अंगोपांगके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं । वेकियिक अंगोपांगके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं । दोनों अंगोपांगके वंधक जीव विशेषाधिक हैं । परघात, उद्ध्वासके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं । बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । अगुरुख्तु, उपघातके वंधक जीव विशेषाधिक हैं । प्रशस्तिवृद्योगितिके वंधक जीव सर्व स्तोक हैं । सुस्वरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । दोनोंके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं । अपशस्त विह्यायोगितिके वंधक जीर दुस्वरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । श्राहिष्ट ४ के बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । प्रशाहिष्ट ४ के बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । प्रशाहिष्ट ४ के बंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

§४३०. पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्योप्तकों में—पुरुषवेदके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। ऋर्रात, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मयं, जुगुष्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भयं, जुगुष्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक संख्यातगुणें हैं।

मनुःचगितके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। तिर्यंचगितके बंधक संख्यातगुणें हैं। दोनोंके

विसेसा० । अबंधमा णित्थ । सन्व[त्थोवा] पंचिंदिय-बंधमा जीवा० । चतुरिंदिय-बंधमा जीवा संखेज्जमुणा । तीइंदिय-बंधमा जीवा संखेज्ज० । बीइंदि० बंधमा जीवा संखेज्ज० । एइंदियबंधमा जीवा संखेज्जमुणा । सन्वत्थोवा ओरालिय-अंमो० आदा-उज्जो० बंघ० जीवा । अबंधमा जीवा संखेज्ज० । संटाण-संघडण० पर० उस्सा० दो विहा० तसथावरादि-दसयुगलं दोगोदं च पंचिंदिय-तिरिक्खभंगो । एवं सन्व- ५ अपज्जचमाणं तसाणं सन्वएइंदिय-विगलिंदिय-सन्वपंचकायाणं च । णविर वणप्किदि-काय-णिगोदेसु सन्वत्थोवा मणुसायु-बंधमा जीवा । तिरिक्खायुवंधमा जीवा अणंत-गुणा । दोण्णं बंधमा जीवा विसे० । अबंधमा जीवा संखेज्ज० ।

१४२१. मणुसेसु—सन्वत्थोवा पंचणा० अवंधगा जीवा, वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। एवं अंतराइगाणं चेव। सन्वत्थोवा चदुदंस० अवंधगा जीवा। णिद्दापचला- १०
अवंधगा जीवा विसेसा०। थीणगिद्धि०२ अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। णिद्दापचला-वंधगा जीवा विसेसा०। चदुदंस० वंधगा जीवा विसेसा०। सम्बत्थोवा सादासाद-अवंधगा जीवा। साद-वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। असाद-वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। दोण्णं वंधगा जीवा विसेसा०। सन्वत्थोवा लोम-

बंधक विशेषाधिक हैं, अबंधक नहीं हैं। पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। चौइंद्रिय जातिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। त्रीन्द्रिय जातिके वंधक संख्यातगुणें हैं। दोइन्द्रिय जातिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रिय जातिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। ओदारिक अंगोपांग, आतप, उद्योतके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। संस्थान, संहनन, परधात, उच्छ्वास, दो विहायोगिति, त्रस-स्थावगिद दस युगळ तथा दो गोत्रोंके वंधकोंमें पंचेन्द्रिय तिर्यंचके समान भंग जानना चाहिए।

इसी प्रकार सर्व छ्टम्यपर्याप्तक त्रसों, सर्व एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय और सर्व पंचकाय-बालोंमें हैं। विशेष यह है, कि वनस्पति काय-निगोदियोंमें मनुष्यायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव व्यनन्तगुर्णे हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। दोनोंके अबंधक जीव संख्यातगुर्णे हैं।

चार दर्शनावरणके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। निद्रा-प्रचलके अबंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिकके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। निद्रा-प्रचलाके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। चार दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

साता, असाता देदनीयके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। साताके बंधक जीव असंख्यात गुणें हैं। असाताके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

होभ संज्वलनके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। माया-संज्वलनके अबंधक जीव विरोपा-धिक हैं। मान-संज्वलनके अबंधक जीव विरोपाधिक हैं। क्रोध-संज्वलनके अबंधक जीव विरोपाधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अनन्तानुबंधी ४ के अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मिध्यात्यके अबंधक जीव विरोपाधिक हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विरोपाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विरोपाधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विरोपाधिक हैं। क्रोध-संज्वलनके बंधक जीव विरोपाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विरोपाधिक हैं। माया-संज्वलनके बंधक जीव विरोपाधिक हैं। होध-संज्वलनके बंधक जीव विरोपाधिक हैं।

नव नोकषायके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं । पुरुषवेदके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। शेष प्रकृतियोंके तिर्यंचोंके ओघवत् जानना चाहिए।

[ विशेष—स्त्रीवेदके बंधक संख्यातगुणें हैं । हास्य-रितके बंधक संख्यातगुणें हैं । अरित-शोकके बंधक संख्यातगुणें हैं । नपुंसकवेदके बंधक विशेषाधिक हैं । भय-जुगुष्साके बंधक विशेषाधिक हैं ।]

नरकायुके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । मनुष्यायुक् के बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । चारों आयुओंके बंधक जीव विरोषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

चारों गतिके अबंधक जीव सर्वं स्तोक हैं । देवगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । नरकगतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । तिर्यञ्च संखेज्ज । सन्वत्थोवा पंचणं जादोणं अवंध जीवा । पंचिदि व वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । सेसं वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । सन्वत्थोवा आहारसरीर-वंधगा जीवा । पंचण्णं सरीराणं अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । वेउन्वियसरीरवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । वेउन्वियसरीरवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । वेउन्वियसरीरवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । प्रस्वत्थोवा छण्णं संठाणाणं अवंधगा जीवा । सम्बदुः वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । प्रसेसं ओवं । सन्वत्थोवा आहार विद्या जीवा । सम्बदुः वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । प्रसेसं ओवं । सन्वत्थोवा आहार विद्या जीवा असंखेज्जगुः । तिण्णि अंगोवंगाणं वंधगा जीवा विसेसाः । अवंधगा जीवा संखेज्जगुः । संवदः आदाउज्जोः दो विहाः दोसर अोवं । सन्वत्थोवा वण्णः ४ णिमिण-अवंधगा जीवा । वंधगा जीवा असंखेजः । सन्वत्थोवा अगुः उप अवंधगा जीवा । परचादुस्साः वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । १० अवंधगा जीवा संखेज्जगुः । अगुरुः उप वंधगा जीवा विसेसाः । सेसाणं युगठाणं ओघ-मंगो । णविर यं हि अणंतगुणं तं हि असंखेज्जगुणं कादन्वं । सन्वत्थोवा तित्थयग्वंधगा जीवा । अवंधगा-जीवा असंखेज्जगुणा ।

गतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। पांचों जातिक अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। पंचेत्र्रिय जाति-के बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। शेष जातियोंके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। आहारक शरीरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। पाँचों शरीरोंके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तैजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। ६ संस्थानोंके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। समचतुरस्रसंस्थानके बंधक जीव असंख्यातगणें हैं।

शेष संस्थानों में ओघवत् जानना चाहिए। अर्थात् शेषके बंधक जीव संख्यातगुणे हैं। आहारक अंगोपांगके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। वैक्रियिक अंगोपांगके बंधक जीव संख्यातगुणे हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणे हैं। तीनों अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणे हैं। तीनों अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणे हैं। संहन्न, आतप, उचोत, २ विहायोगाति, २ स्वरों में ओघवत् जानना चाहिए। वर्ण् ४ और निर्माणके अवंधक जीव सर्व स्तोक हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणे हैं। अगुरुत्तवु, उपघातके अवन्धक जीव सर्व स्तोक हैं। परघात, उच्छ्वासके बंधक जीव असंख्यातगुणे हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणे हैं। अगुरुत्ववु, उपाधातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष युगलों में ओघके समान भंग जानना चाहिए। इतना विशेष है कि जहाँ 'अनन्तगुणा' कहा है वहाँ 'असंख्यातगुणा' कर छेना चाहिए।

तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

\$४२२. मनुष्यपर्याप्त, मनुष्यनियोंमें—इसी प्रकार भंग जानना चाहिए। यह विशेष है कि जहाँ असंख्यातगुणित द्रव्य कहा है, वहाँ संख्यातगुणित कर ∂ना चाहिए। णिरयगित-पंचिदिय-पच्छा काद्न्या । आहारसगिरबंधगा थोवा । पंचण्णं सरीराणं अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । ओरालि० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । वेउन्वि० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । वेउन्वि० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । तेजाक० बंधगा जीवा विसेसा० । तसादि-चदुयुगलाणं च । सन्वत्थोवा अवंधगा जीवा अप्यसत्थाणं । बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । तसादि० ४ ५ बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । विहाय० सरणामितिरिक्खिणीभंगो ।

§४३३. देवेसु-णिरयभंगो । एवं याव सदरसहस्सारित । किंचि विसेसी देवीघादो याव ईसाण त्ति, तं पुण इमं । सन्वत्थोवा पुरिसवे० वंधगा जीवा । इत्थिवे०
वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । हस्सरदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । अरदिसोग-वंधगा जीवा
संखेज्ज० । णवुंस० वंधगा जीवा विसेसा० । भयदु० वंधगा जीवा विसेसा० ।
१० सन्वत्थोवा पंचिंदियस्स वंधगा जीवा । एइंदिय-वंधगा जीवा संखेज्ज० । सन्वत्थोवा

जो गति और जाति नामकी समान प्रकृतियाँ हैं उनमें नरक गति और पंचेन्द्रिय जातिको पीछे कर लेना चाहिए।

[ विशोष—चारों गतिके अवंधक जीव सर्व स्तोक हैं । देवगतिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं; मनुष्यगतिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं; तिर्यंच गतिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं, नरकगतिके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं।

पंच जातियोंके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। पंचेन्द्रियको छोड़कर शेषके बंधक जीव संस्यातगुणें हैं। पंचेन्द्रियके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।]

आहारक शरीरके बंधक स्तोक हैं। ५ शरीरके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। औदा-रिक शरीरके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तैजस कार्माण शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

यही क्रम त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येकके युगलोंमें भी लगा लेना चाहिए।

स्थावर, सूच्म अपर्यातक साधारण इन अप्रशस्त प्रकृतियोंके अबंधक जीव सबसे स्तोक हैं। बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। त्रसादिकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। विहायोगित, स्वर नामक प्रकृतियोंमें तिर्यिख्वनीके समान भंग जानना चाहिए।

§४३३. देवोंमें नारिकयोंके समान भंग जानना चाहिए। यह बात शतार, सहस्रार स्वर्ग पर्यन्त जानना चाहिए। किन्तु देवोघकी अपेक्षा ईशान स्वर्ग पर्यन्त किंचित् विशेषता है। वह यह है।

[ त्रिज्ञोष-सौधर्मद्विक पर्यन्त एकेन्द्रिय, स्थावर, आतपका बंध होता है। सहस्रार पर्यंत तिर्यञ्जगति, तिर्यञ्जातुपूर्वी, तिर्यञ्जायु तथा उद्योतका बंध होता है।

पुरुषवेदके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । हास्य-रितके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं । अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । नपुंसक वेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । एकेन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । औदारिक अंगोपांगके श्रोरालि॰ अंगो॰ बंधगा जीवा । अबंधगा जीवा संखेज्जगुणा। संघड॰ आदा-उज्जो॰ दोबिहाय॰ दोसर॰ ओघभंगो। एवं विसेसो णादको आणद याव णवगेवज्जा ति । सक्वरथोवा
थीणगिद्धि० ३ वंधगा जीवा । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। सेसाणं वंधगा जीवा
विसेसा॰ । सक्वरथोवा मिच्छत्र-वंधगा जीवा। अणंताणुवं० ४ वंधगा जीवा
विसेसा॰ । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। मिच्छत्तस्स अवंधगा जीवा विसेसा०। सेस- ५
वंधगा जीवा विसेत। सक्वरथोवा इत्थि-वंधगा जीवा। णवुंसवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। हस्सरदि-वंधगा जीवा संखेज्जगु॰। अरदिसो॰ वंध॰ जीवा संखेज्ज॰। पुरिसवे०
वंधगा जीवा विसेसा॰। भयदु॰ वंध॰ जीवा विसेसा॰। मणुसायुवंध॰ जीवा
थोवा। अवंधगा जीवा असंखेज्ज॰। णग्गोद० वंध॰ जीवा थोवा। सादिय० वंध॰
जीवा संखेज्जगु॰। खुज॰ वंध॰ जीवा संखेज॰। वामण॰ वंध० जीवा संखेजजगु॰। १०
हंडसं० वंध॰ जीवा संखेजज०। समचदु० वंध० जीवा संखेजज०। संघडणं संठाण

बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। श्रबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। संहनन, आतप, उद्योत, २ विहा-योगति, २ स्वरका ओघवन् जानना चाहिए।

आनतसे छेकर नव प्रैवेयक पर्यन्त विशेषता निकाल छेनी चाहिए।

[ विश्लोष-आनतादि भ्यगोँ में तिर्यंचगित, तिर्यंचगत्यातुपूर्वी, तिर्यंख्वायु तथा उद्योतका बंध नहीं होता है। सानत्कुमारादिमें एकेन्द्रिय, श्र्यावर तथा आतपका बंध नहीं होता है।

ेस्त्यानगृद्धित्रिकके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। श्रबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। शेष

प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मिध्यात्वके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। अनन्तातुबन्धी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मिध्यात्वके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक विशेषाधिक हैं। सीवेदके बंधक सबसे स्तोक हैं। नपुंसक वेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अरित शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक विशेष अधिक हैं। मय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव स्तोक हैं। अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

[ विशेष-आनतादि स्वर्गों में एक मनुष्यायुका ही बंध होता है । ]

न्यप्रोधपरिमण्डल संस्थानके बंधक जीव सबसे खोक हैं। स्वाति संस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। कुञ्जकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वामनके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हुंडकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। समचतुरस्र संस्थानके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं।

- (१) "कप्पित्यीमु ण तित्यं सदरसङ्क्सारगोत्ति तिरियदुगं।

  तिरियाक उज्जोवो अत्थि तदो णित्थ सदरचक ॥" -गो० क० गा० ११२ ।
- (२) "णिरथेव होदि देवे आईसाणीचि सत्त वाम छिदी। सोछस चेव अवंधा भवणितए णित्य तित्थयरं॥" नगी० क० गा० ११३।

भंगो । अप्पसत्थवि० दूभग-दुस्सर-अणादेज्ज-णीचागोदाणं वंधगा जीवा थोवा । तप्पिडिपक्खाणं वंधगा जीवा संखेज्ज० । सेसाणं युगठाणं णिरयमंगो । तित्थयरं वंधगा जीवा थोवा । अवंधगा जीवा संखेज्ज० । अणुदिस याव सव्वद्व त्ति सव्वत्थोवा हस्सरिद वंध० जीवा । अरिदसोग-वंध० जीवा संखेज्ज० । पुरिसवे० भयदु० वंध० जीवा विसेसा० । सेसाणं युगठाणं णिरयमंगो । आयु० तित्थय० आणदमंगो । णविर सव्वद्वे आयु० वंधगा जीवा थोवा । अवंध० जीवा संखेज्ज० ।

§४३४. पंचिंदियेसु —पंचणा० सन्वत्थोवा अवंघ० जीवा । बंघगा जीवा असंखेज्ज० । चदुदंस० अवंघ० जीवा थोवा । णिद्दापचला-अवंघ० जीवा विसेसा०। थीणगिद्धि० ३ अवंघ० जीवा असंखेज्ज० । बंघ० जीवा असंखेज्ज० । णिद्दा-पचलाणं
<sup>१०</sup> बंघ० जीवा विसेसा० । चदुण्णं दंसणावरणाणं बंघ० जीवा विसेसा० । सन्वत्थोवा
लोभ-संजल० अबंघगा जीवा । माया-संज० अबंघ० जीवा विसेसा० ।
माणसंज० अबंघ० जीवा विसेसा० । कोधसंज० अवं० जीवा विसेसा० ।
पच्चक्खाणावरणी० ४ अबंधगा जीवा असंखेज्जणुणा । [ अपच्चक्खाणा०
४ अवंधगा जीवा असंखेज्ज० । ] अणंताणुवंघ० ४ अवंध० जीवा असं-

संहननोंमें संस्थानके समान भंग है। अप्रशस्त विहायोगित, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय तथा नीचगोत्रके वंधक जीव सबसे स्तोक हैं।

इनकी प्रतिपक्षी प्रकृतियाँ व्यर्थात् सुभग, सुस्वर, आदेय तथा उचगात्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । शेष युगळोंके विषयमें नरक गतिके समान भंग हैं । तीर्थकर प्रकृतिके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं । अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

अनुदिशसे लेकर सर्वार्थसिद्धिमें—हास्य-रितके बन्धक जीव सबसे स्तोक हैं। अरित-श्लोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेद तथा भय-जुगुष्साके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। शेष युगतोंमें नरक गतिके समान भंग हैं।

आयु तथा तीर्थंकरके बंधकोंमें आनतके समान मंग हैं। विशेष सर्वार्थसिद्धिमें आयुके बंधक सर्व स्तोक हैं। अबंधक जीव संस्वातगुणें हैं।

§४२४. पंचेन्द्रियोंमें—् ज्ञानावरणके अवंधक जीव सबसे स्तोक हैं । वंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं । ४ दर्शनावरणके अवंधक जीव सबसे स्तोक हैं । निद्रा-प्रचलाके अवंधक जीव विशेषा-धिक हैं । स्त्यानगृद्धित्रिकके अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । वधक जीव असंख्यातगुणें हैं । निद्रा, प्रचलाके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । ४ दर्शनावरणके वंधक जीव विशेषाधिक हैं ।

लोभ संब्वलनके अवंधक जीव सर्वे स्तोक हैं। माया संज्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। कोध संब्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। कोध संब्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। कोध संव्यलनके अवंधक जीव विशेष अधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। [अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।] अनन्तानुवंधी ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मिथ्यात्वके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

खेज्ज० | मिन्छत्त-अबंध० जीवा विसेसा० | बंधगा जीवा असंखेज्ज० | एत्ती पिछलोमं विसेसाहियं | सादा-साद-पंचजादि-संठाण-संघड० वण्ण० ४ अगुरु० ४ आदाउज्जो० दोविहाय० तसादि-दसयुगरु० तित्थय० दोगोद० पंचंतराइगाणं मणुसोधं | मणुसायुवंधगा जीवा थोवा | णिरयायुवंधगा जीवा असंखेज्ज० | देवायुवंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिरिक्खायुवंधगा जीवा असंखेज्ज० | चहुण्णं आयुगाणं ५ वंबगा जीवा विसेसा० | अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा | सव्वत्थोवा चहुण्णं गदीणं अवंधगा जीवा | देवगदि वंध० जीवा असंखेज्ज० | णिरयगदि-त्रंधगा जीवा संखेज्जगु० | मणुसगदिवंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्जगुण | मणुसगदिवंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्जगुणा | वेउव्व० वंध० जीवा असंखेज्जगुणा | ओराहि० वंध० जीवा असंखेज्जगुणा | तेजा-१० कम्मइ-वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा | आहार० अंगो० वंधगा जीवा थोवा | वेउव्व० अंगो० वंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिर्णणं अगेविगा वंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिर्णणं अगेविगा वंधगा जीवा असंखेज्ज० | तिर्णणं अगेविगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया | अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा | गदिमंगो आणुपुव्वीए |

इससे विपरीत क्रम विशेष अधिकका शेष बंधकों से लगाना चाहिए अथीत अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसी प्रकार अप्रत्याख्यानावरण ४, प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीवों से विशेषाधिकका क्रम जानना चाहिए तथा क्रोध, मान, माया तथा छोभ संज्वछनमें विशेषाधिककी योजना प्रत्येक में करनी चाहिए।

साता, असाता, पंचजाति, ६ संस्थान, ६ संहनन, वर्ण ४, अगुरुछपु ४, आँतेप, उद्योत, २ विहायोगिति, त्रसादि इस युगळ, तीर्थंकर, दो गोत्र, ५ अन्तरायोंके वंघकोंमें मनुष्योंके ओघवन् जानना चाहिए।

मनुष्यायुके बंधक जीव स्तोक हैं । नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । चारों आयुओंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

४ गतिके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं । देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तर्वचनरकगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । मनुष्यगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तिर्वचगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । आहारक शरीरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । पाँचों
शरीरोंके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं । विक्रियक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं ।
औदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तैजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं ।
आहारक अंगोपांगके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । वैक्रियिक अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । औदारिक शरीर अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तीनों अंगोपांगके
बंधक जीव विशेषाधिक हैं । अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं । आनुपूर्वीमें गतिके समान भंग
जानना चाहिए।

१४३५. पंचिदिय-पज्जत्तरोसु-एसेव भंगो । णविर आयु० पंचिदिय-तिरिक्ख-पज्जत्तभंगो । चदुगदिअवंधगा जीवा थोवा । देवगदिवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । मणुसगदिवंधगा संखेज्जगुणा । तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । णिरयगदिवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । चिरुणां गदीणं वंधगा जीवा विसेसा० । पंचजादीणं अवंधगा जीवा थोवा । चदुरिंदियवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । तीइंदि० वंध० जीवा संखेज्ज० । वीइंदि० वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । तीइंदि० वंधण जीवा असंखेज्ज० । एइंदियवंधगा जीवा संखेज्ज० । पंचिंदिय-वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । आहारस० वंध० जीवा थोवा । पंचणं सरीराणं अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । ओरालि० वंध० जीवा असंखेज्ज० । वेउव्व० वंधगा जीवा संखेज्ज० । तेजाक० वंध० जीवा विसेसाहिया । आहारस० अंगो० वंधगा जीवा थोवा । १० ओरालि० अंगो० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तिण्णं अंगोवंगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया । थावरादि० ४ अवंधगा जीवा संखेज्ज० । तिण्णं अंगोवंगाणं वंधगा जीवा विसेसाहिया । थावरादि० ४ अवंधगा जीवा थोवा । वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । तसादि ४ वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । थिरादि ६ युगल-दोगोदाणं अवंधगा थोवा । विरादिछक्क-उच्चगोदाणं च वंधगा असंखेज्जगुणा । तपादिपक्खाणं वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । १० वंधिगा असंखेज्जगुणा । विरादि ६ युगल-दोगोदाणं अवंधगा जीवा संखेजजगुणा । १० वंधगा जीवा संखेजजगुणा । विरादि ६ युगल-दोगोदाणं वंधगा जीवा संखेजजगुणा । १० वंधगा जीवा संखेजजगुणा । विरादि ६ युगल-दोगोदाणं वंधगा जीवा संखेजजगुणा । १० वंधगा जीवा संखेजजगुणा । विरादि ६ युगल-दोगोदाणं वंधगा जीवा संखेजजगुणा ।

§४३५. पंचेन्द्रिय पर्गाप्तकोमें—ऐसे ही ( पंचेन्द्रिय समान ) भंग जानना चाहिए । विशेष यह है कि आयुक्ते बंधक जीवोंमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्गाप्तकके समान भंग करना चाहिए । चारों गतिके अबंधक जीव स्तोक हैं । देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । तिर्यंचगतिके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं । नरकगतिके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं । चारों गतिके बंधक जीव विश्लेषाधिक हैं । पाँचों जातिके ख्रबंधक जीव स्तोक हैं । चौहंद्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । दो इंद्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । एकेन्द्रियके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

आहारक शरीरके बंधक जीव स्तोक हैं। पाँचों शरीरोंके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। तैजस कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

आहारक शरीरांगोपांगके बंधक जीव स्तोक हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तीनों अंगोपांगके अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक चंगोपांगके बंधक जीव
संख्यातगुणें हैं। तीनों अंगोपांगके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थावरादि चतुष्कके अवंधक
जीव स्तोक हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। त्रसादिचतुष्कके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।
स्थिरादि छह युगल, २ गोत्रोंके अबंधक जीव स्तोक हैं। स्थिरादिषट्क तथा छब गोत्रके बंधक
जीव असंख्यातगुणें हैं। इनकी प्रतिपक्षी प्रकृतियोंके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं अर्थात् अस्थिरादि पद्क तथा नीच गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। विशेष यह है कि २ विहायोगित,

दियोघं। णगरि पज्जनमेसु तिरिक्खायुवंघगा जीवा संखेज्जगुणा। णामस्स सन्दत्थावा चहुगादि-अवंघगा जीवा। देवगदिवंघगा जीवा असंखेज्जगुणा। मणुसगदि-बंघण जीवा संखेज्जगुणा। मणुसगदि-बंघण जीवा संखेज्जगुण। तिरिक्खगदि-वंघगा जीवा संखेज्जगुणा। तिरिक्खगदि-वंघगा जीवा संखेज्ज-गुणा। तीइंदियवंघगा जीवा संखेज्ज-। पाचिदियवंघगा जीवा संखेज्ज-। पाचिदियवंघगा जीवा संखेज्ज०। पाचिदियवंघगा जीवा थावा। तसादि० ४ वंघगा जीवा असंखेज्ज०। थावरादि ४ वंघगा जीवा संखेज्जगुण। एदेण वीजेण पोदव्वं पंचमण० तिण्णिवचि० छण्णं कम्मणं-पंचिदियमंगो। पाचिर वेदणी० अवंघा पादिथ। मणुसायु-वंघगा जीवा थावा। पिरयायुवंघगा जीवा असंखेज्ज०। वदुआयु-वंघगा जीवा विसेसा०। अवंघगा जीवा संखेज्जगुणा। चदुण्णं गदीणं अवंघगा जीवा थोवा। पिरयगदिवंघगा जीवा

२ स्वरोंके बंधक जीवोंमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच पर्याप्तकके समान भंग जानना चाहिए । अर्थात् बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं ।

त्रस जीवोंमें पंचेन्द्रियके ओघवत् विशेष जानना चाहिए । इतना विशेष है कि यहाँ

पर्याप्तकों में तिर्यं चायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

नामकर्मसम्बन्धी चार गतियोंके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नरकर्गातके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यवगितिके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं। गिंचों जातियोंके अवंधक जीव स्तोक हैं। चौइंद्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। त्रीन्द्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। त्रीन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोइन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

त्रस स्थावरादि चार युगलके बंधक जीव स्तोक हैं। त्रसादि चारके बंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं। स्थावरादि ४ के बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इस बीजसे अर्थात् इस ढंगसे अन्य प्रकृतियोंमें जानना चाहिए।

[ विश्लोष—त्रस-स्थावरादि चार युगळके समान शेष बचे स्थिर, शुभ, सुभगादि युगलोंका वर्णन जानना चाहिए।]

५ मनोयोगी, ३ वचनयोगियोंमें ६ कर्मों के बंधक जीवोंमें पंचेन्द्रियके समान भंग निकालना चाहिए। विशेष यह है कि वेदनीयके अबंधक नहीं हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव स्तोक हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जोव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यात गुणें हैं। चारों आयुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रबंधक जीव संख्यातगुणे हैं।

चारों गतिके अवंधक जीव स्तोक हैं। नरक गतिके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

असंखेडज । देवगदिवंधगा जीवा असंखेडज । मणुसगदिवंधगा जीवा संखेडज । तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेडज । चढुणं गदीणं वंधगा जीवा विसेसा । पंचण्णं जादीणं अवंधगा जीवा थोवा । चढुरिंदिय-वंध जीवा असंखेडज । तीइंदिय-वंधगा जीवा संखेडज । तीइंदिय-वंधगा जीवा संखेडज । पाइंदिय वंधगा जीवा संखेडज । वंधना जीवा संखेडज । वंधना जीवा संखेडज । वंधना जीवा संखेडज । वंधना जीवा असंखेडज । वंधना जीवा संखेडज । वंधना जीवा संखेडज । वंधना जीवा विसेसाहिया । संठाणं अंगोवं संघड वण्ण ४ आदा उड़जो दोविहाय तसथावरादिछ युगल -िणिमण -ितत्थयर पांचिंदियमंगे। । पादिमंगे। आणु-१० पुन्विय । अगु उप विषया जीवा विसेसाहिया । सन्वत्थोवा वाद-रादि-तिण्णि युगलाणं अवंधगा जीवा । सुहुमादितिण्णि वंधगा जीवा असंखेडज । वादरादि-तिण्णि वंधगा जीवा असंखेडज । वादरादि-तिण्णि वंधगा जीवा विसेसा ।

§४२६, विचेजागि-असचमोसवचि०–तसपज्जत्तभंगो । काजागीसु ओरालियका०–

देवगतिके बंधक जीव असंस्थातगुणें हैं। मनुष्य गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यंच-गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। चारों गतिके बंधक जीव विशेष अधिक हैं।

पाँचो जातिके अबंधक जीव स्तोक हैं। चौइन्द्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। त्रीन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोइन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रिय जातिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

पाँचो शरीरके अवंधक जीव स्तोक हैं। आहारक शरीरके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बैकियिक शरीरके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। औदारिक शरीरके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तेजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषधिक हैं।

संस्थान, अंगोपांग, संहनन, वर्ण ४, श्रातप, उद्योत, २ विहायोगति, त्रस-स्थावरादि ६ युगल, निर्माण और तीर्थंकरके बंधकोंमें पंचेन्द्रियके समान भंग जानना चाहिए।

आनुपूर्वीके बंधकोंमें गतिके समान जानना चाहिए।

अगुरुलघु, उपचातके अबंधक जीव स्तोक हैं। परचात, उच्छ्वासके अबंधक जीव असं-ख्यातगुणें हैं। वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अगुरुलघु उपचातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। बादरादि तीन युगलोंके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। सूक्तादि तीनके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बादरादि तीनके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

\$४२६. वचनयोगी, असत्यमुषा वचनयोगी अर्थात् अनुभय वचनयोगीमें त्रस पर्याप्तकके समान संग हैं। ओवभंगो, किंचि विसेसा०।

§४३७. ओरालिय-भिस्से—सन्वत्थोवा छदंसणा० अवंधगा जीवा। थीणगिद्धि ३ अवंधगा० संखेज०। अवंधगा (१) (वंधगा) जीवा अणंतगु०। छदंसणा० वंधगा जीवा विसेसा०। सन्वत्थोवा वारसक० अवंधगा जीवा। अणंताणु० ४ अवंधगा० संखेज्ज०। मिच्छ० अवंधगा जीवा असंखेज्ज०। वंधगा जीवा अणंतगुणा। अणंताणुवंधि० ४ ५ वंधगा० विसेसा०। वारसक० वंधगा० जीवा विसेसा०। तिष्णं गदीणं [ अ ] वंधगा जीवा थोवा। देवगदिवंधगा जीवा संखेज्ज०। मणुसमिदवंधगा जीवा अणंतगुणा। तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। तिष्णि गदीणं वंधगा जीवा विसेसा०। सम्बत्थोवा चदुण्णं सरीराणं अवंधगा जीवा। वेउव्वियतरीरं वंधगा जीवा संखेज्ज०। ओरालि० वंधगा० अणंतगु०। तेजाक० वंधगा० विसेसा०। वेउव्विय अंगो० वंधगा १० जीवा थोवा। ओरालि० अंगो० वंधगा जीवा अणंतगु०। दोण्णं वंधगा जीवा विसे०। अवंधगा जीवा संखेज्ज०। गदिसंगो आणुणुन्व०। सेसं ओषं।

काययोगियों तथा औदारिक काययोगियोंमें-ओषके समान भंग है। किन्तु उसमें विशेषा-धिकका क्रम जानना पाहिए।

§४२७. औदारिक मिश्रमें–६ दर्शनावरणके अवधक जीव सर्व स्तोक हैं। स्यानगृद्धित्रिकके अवधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्यानगृद्धित्रिकके अवधक (बंधक) जीव अनन्तगुणें हैं। ६ दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[ विशेष-द्वितीय बार आगत स्त्यानगृद्धित्रिकके व्यवंधकके स्थानमें बंधकका पाठ उपयुक्त प्रतीत होता है : ]

बारह कषायके अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अनन्तातुबंधी ४ के अबंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। मिध्यात्वके अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। अनन्ता-तुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। बारह कषायके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

तीन गतिके [अ] बंधक जीय स्तोक हैं। देवगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मजुष्यगतिके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। तिर्यंच गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तीनों गति-के वंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[ विशेष-यहाँ नरकगतिका वंध नहीं होता है। इस कारण तीन गतियोंका वर्णन किया गया है।]

चारों शरीरके अबंधक जीव सर्वस्तोक हैं । वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं । औदारिक शरीरके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं । तैजस-कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

वैक्रियिक अंगोपांगके बंधक जीव स्तोक हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव अनन्त-गुणें हैं। दोनोंके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

आनुपूर्वीमें गतिके समान भंग कहना चाहिए। शेष प्रकृतियोंमें ओघवत् जानना चाहिए।

§४३८. वेउव्वियका० वेउव्वियमि० देवेाघं। §४३९. आहार० आहारमि० सव्वद्वभंगो।

९४४०. कम्मइ० ओरािल्य-मिस्स-भंगो । णविर सव्वत्थोवा छदंसणा० अवंधगा जीवा । थीणगिद्धि ३ अवंधगा जीवा असंखे० । वंधगा जीवा अणंतगुणा । ५ छदंसणा० वंधगा जीवा विसेसा० । सव्वत्थोवा वारसक० अवंधगा जीवा । अणंताणु-वंधि० ४ अवंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । सिच्छ० अवंधगा जीवा विसेसािह्या । वंधगा जीवा अणंतगु० । अणंताणुवं० ४ वंधगा जीवा विसेसा० । वारसक० वंध० जीवा विसेसा० । सव्वत्थोवा तिण्णं गदीणं अवंधगा जीवा । देवगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । मणुसगदिवंधगा जीवा अणंतगु० । तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्ज-१० गुणा । एदेण कमेण णेदच्वं ।

§४४१. इत्थिवेद० — सन्वत्थोवा णिद्दापचलाणं अवंधगा जीवा। थीणगिद्धि ३ अवंधगा जीवा असंखेज्ज०। वंधगा जीवा असंखेज्ज०। णिद्दापचलाणं वंधगा जीवा विसेसा०। वेदणीयं मणमंगो। सन्वत्थोवा पच्च-क्खाणा० चद्दु० अवंधगा जीवा। अपच्चक्खाणा० ४ अवंधगा जीवा असंखेज्ज०। १५ अणंताणुवं० ४ अवंधगा जीवा असंखेज्ज०। विसेसा०। वंधगा जीवा असंखेज्ज०। वंधगा जीवा असंखेज्ज०। अणंताणुवं० ४ अवंधगा जीवा असंखेज्ज०।

§४३८. वैक्रियिक काययोगी और वैक्रियिक मिश्रयोगीमें देवोंके ओघवत् जानना चाहिए। §४३९. आहारक काययोगी और आहारक मिश्रयोगीमें सर्वीर्थसिद्धिके समान मंग हैं।

\$४४०. कार्माण काययोगियों में — कौदारिक मिश्र काययोगीके समान भंग कहना चाहिए। विरोप यह है कि ६ दर्शनावरणके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। स्त्यानगृद्धि २ के अवंधक जीव स्रमंख्यातगुर्णे हैं। वंधक जीव स्रमन्तगुर्णे हैं। ६ दर्शनावरणके ब्रावक जीव विशेषाधिक हैं। १२ कषायके व्यवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। अनन्तानुर्वाधी ४ के अवन्यक जीव असंख्यातगुर्णे हैं। मिश्यात्वके त्रवंधक जीव विशेषाधिक हैं। वंधक जीव व्यत्तन्तगुर्णे हैं। अनन्तानुर्वाधी ४ के वंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीनों गतिके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीनों गतिके अवंधक जीव सर्व स्तोक हैं। देवगतिके वंधक जीव संख्यातगुर्णे हैं। मनुष्यगतिके वंधक जीव अनन्त-गुर्णे हैं। तिर्यंचगतिके वंधक जीव संख्यातगुर्णे हैं। इस क्रमसे श्रन्यत्र जानना चाहिये।

िविशेष इस योगमें नरकगतिका बंध नहीं होता है।

हुँ ४४१ स्वीवेदमें निद्रा, प्रचलाके अबंधक जीव सर्वस्तोक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिकके स्रवंधक जीव असंख्यातगुर्णे हैं। बंधक जीव स्रसंख्यातगुर्णे हैं। निद्रा, प्रचलाके वंधक जीव विशेषाधिक हैं। चारों दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

वेदनीयके बंधक जीवों में मनोयोगीके समान भंग हैं।

प्रत्याख्यानावरण ४ के अवन्धक जीव सवस्ताक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अनन्तानुवन्धी ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मिश्यात्वके अवन्धक जीव विशेषधिक हैं। बन्धक जीव असंख्यातगुणों हैं। अनन्तानुवन्धी ४ के बन्धक जीव बंधगा जीवा विसेसा०। पञ्चक्खाणा० ४ बंधगा जीवा विसेसा०। चढसंजलण-बंधगा जीवा विसेसा० । सन्वत्थोवा पुरिसचेद-बंधगा जीवा । इत्थिवेद-बंधगा जीवा संखेज्जगु० । हस्सरदि-बंधगा जीवा संखेज्जगु० । अरदिसोग-बंधगा जीवा संखेज्ज० । णवुंस० बंधगा जीना विसेसा० । भय दुगुं० बंधगा जीना निसेसा०। णनणोक० बंधगा जीवा विसेसा० । आयुचदुक्क-पंचिंदि०-तिरिक्ख-पज्जत्तभंगो । सन्वत्थोवा ५ चदुण्णं गदीणं अवंधगा जीवा । देवगदिवंधगा जीवा असंखेज्ज । णिरयगदिवंधगा जीवा संखेजज्ञ । मणुसगदिवंधगा संखेज्ज । तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्ज-गुणा । चदुण्णं गदीणं बंधगा जीवा विसे० । सन्वत्थीवा पंचजादि-अबंधगा जीवा । चदुरिंदिय-बंधगा जीवा असंखेज्ज० । तीइंदि० बंध० जीवा संखेज्ज० । बीइंदिय-बंधगा जीवा संखेज्ज । एइंदि० बंधगा जीवा संखेज्ज० । पंच-जादीणं बंधगा जीवा १० विसेसाहिया । पंचसरीर० छसंठाणं तिष्णि-अंगो० छस्संघ० दो विहा० दोसरं मण-जोगिभंगो । सन्वत्थोवा अगु० उप० अबंघगा जीवा । परघादुस्सा० अबंघ० जीवा असंखेज्ज । बंधगा जीवा संखेज्ज । अगुरु उप वंधगा जीवा विसेसा । तस-थावरादि पंचयुगल-तित्थयर-दो गोदाणं मणजोगिभंगो । णवरि जस-अज्जस० दो विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। ४ संज्वलनके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं।

पुरुषवेदके बन्धक जीव सर्वस्तोक हैं। स्त्रीवेदके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। अरति, शोकके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। नपुंसक वेदके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुप्साके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। नव नोकषायके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। अ आयुके बन्धकोंमें पचेन्द्रिय तिर्थंचपर्याप्तकका मङ्ग जानना चाहिए।

चारों गतिके व्यवन्यक जीव सर्वस्तोक हैं । देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । नरक गतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । मनुष्यातिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । चारों गतिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं । चारों गतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं ।

पंच जातियोंके अवस्थक जीव सर्वस्तोक हैं। चौइन्द्रिय जातिके वस्थक जीव असख्यात-गुणें हैं। त्रीइंद्रिय जातिके बंधक जीव संख्यात गुणें हैं। दो इन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। एकेन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। एकेन्द्रिय जातिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[ विश्लोष-यहां पंचेन्द्रिय जातिके वंधकोंका प्रमाण वर्णन करनेसे छूट गया प्रतीत होता है। ]
4 शरीर, ६ संस्थान, ३ अंगोपांग, ६ संहनन, २ विहायोगित, २ स्वरके बंधक जीवोंमें
मनोयोगियोंके समान भंग जानना चाहिए।

अगुरुत्तघु, उपधातके अबंधक जीव सर्वस्तोक हैं। परघात, उच्छ्वासके अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अगुरुळघु, उपघातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। त्रस, स्थावरादि ५ युगल, तीर्थंकर, २ गोजके विषयमें मनोयोगियोंमें समान भंग हैं। विशेष यह है कि यशकीर्ति, अयशकीर्ति तथा दोनों गोत्रोंके सामान्यसे अबंधक नहीं हैं। गोदाणं साधारणेण अवंधगा णित्य । सन्वत्थोवा बादरादि-तिण्णि-युगल-अवंधगा जीवा । सुहुमादितिण्णि युगल (१) बंधगा जीवा असंखेडज । वादरादि-तिण्णि युगल (१) बंधगा जीवा संखेजगुणा । एवं पुरिसवे । णवुंसगवे ० ओघभंगो । णवरि विसेसो वि इत्थिवेण साथिजदि ।

§४४२. अवगद्वेदेसु-सन्वत्थोवा पंचणा० वंधगा० । अवंधगा जीवा अणंतगुणा । एवं चहुदंसणा०, साद० जस० उच्चगो० पंचंत० । सन्वत्थोवा कोध-संजल० वंधगा । माण-संजल० वंधगा जीवा विसेसा० । साया-संज० वंधगा जीवा विसेसा० । लोभ-संज० वंधण जीवा विसेसा० । तस्सेव अवंधगा जीवा अणंतगुणा । मायासंज० अवंधगा जीवा विसे० । माण-संज० अवंध जीवा विसेता० ।

, §४४२. कोघे–णबुंसकभंगो । णवरि णव णोक्तसायं ओघं । माणे–सच्वत्थोवा कोघ-संज० अवं० जीवा । सेसं ओघं । णवरि कोघ० वंघगा जीवा विसे० । माण-माय-लोभ-संजलणवंघगा जीवा विसेसा० । भायाए–सच्वत्थोवा माणसंज० अवं०

बादरादि तीन युगळ के अबंधक जीव सर्व स्तोक हैं। सूक्ष्मादि तीन युगळ (१) के वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बादरादि तीन युगळ (१) के वंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

[ विञ्चोष-यहां सूक्ष्मादि तीन तथा बादरादि तीनके बंधकोंके साथमें युगल शब्द अधिक प्रतीत होता है। कारण सूक्ष्मादि तीन युगलके ही अंतर्गत बादरादि तीन प्रकृतियाँ हैं, एवं बादरादि तीन युगलमें सूक्ष्मादि तीन प्रकृतियां हैं।]

पुरुषवेदमें — स्त्रीवेदके समान भंग है।

नपुंसकवेदमें—ओषवत् भंग है। विशेष, स्त्रीवेदसे जो विशेषता हो, उसे निकाल छेना चाहिए।

§४४२. अपगतवेदियोंमें—५ ज्ञानावरणके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । अबंधक जीव अनन्त-गुणें हैं। इसी प्रकार ४ दर्शनावरण, साता वेदनीय, यशःकीर्त्ति, उच्चगोत्र और ५ अन्तरायोंके बंधकों अबंधकोंमें भी जानना चाहिए।

कोध-संज्वलनके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोभ-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोभ-संज्वलनके अबंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोभ-संज्वलनके अबंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके अबंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके अबंधक जीव विशेषाधिक हैं।

§४४३. क्रोथमें—नपुंसकवेदके समान जानना चाहिए। विशेष यह है कि ९ नोक्पायोंके वंधकोंमें ओघवत् जानना चाहिए।

मानमें—क्रोध-संज्वलनके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। शेष प्रकृतियोंमें ओघवत जानना चाहिए। विशेष, क्रोधके यंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान, माया, लोभ, संव्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

जीवा सेसं माणकसाइ-मंगी। णवरि मायलोभसंज॰ वंघगा जीवा विसे०। लोभे-मीद्द० ओवं। सेसं कोधभंगी। अकसाइ-सन्बत्थोवा साद-वंघ०। अवंघगा जीवा अणंतगु०। एवं केवलणा० केवलदंसणा०।

§४४४. मदि० सुद०-सन्वत्थोवा भिच्छत्त-अर्वधगा जीवा । वंघगा जीवा अर्णतगुणा । सीलसक० बंघगा जीवा विसेसा० । सेसं तिरक्खोघं । णवरि सम्मत्त- ५ संपुत्तं णत्थि ।

§४४५. विभंगे—सन्वत्थोवा मिच्छत्त-अवं० जीवा । वंघगा जीवा असंखेज० ।
सोलसक० वंघगा जीवा विसेसा० । दो वेदणी० णवणोक० छस्संठाण० छस्संव०
दो विहा० तसथावरादि छथुगलाणं दोगोद० देवोच-भंगो । सन्वत्थोवा मणुसायु-वंघगा
जीवा । णिश्यायु-वंघगा जीवा असंखेज्ज० । देवायु-वंघगा जीवा असंखेज्ज० । १०
तिरिक्खायु-वंघ० जीवा असंखेज्ज० । चढुण्णं आयुवंघगा जीवा विसे० । अवंघगा
जीवा संखेज्ज० । णिरयगदि-वंघ० जीवा थोवा । देवगदि-वंघ० जीवा असंखेज्ज० ।
मणुसगदि-वंघगा जीवा असंखेज्ज० । तिरिक्खगदि-वंघगा जीवा संखेज्ज० । चढुण्णं

मायामें—मान संब्वलनके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। शेष प्रकृतियों मान कवाचियोंके समान अंग जानना। विशेष यह है कि माया, लोम संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोभमें—मोहनीयके ओष समान है। शेष प्रकृतियोंमें कोषके समान मंग हैं।

अकषाय जीवोंमें—साता वेदनीयके वंधक जीव सर्वस्तोक हैं। अबंधक जीव अनन्तगुणें हैं। इसी प्रकार केवल्रज्ञानी, केवल्दर्शनवाले जीवोंमें जानना चाहिए।

§४४४. मत्यज्ञान, श्रुताज्ञानमें — मिथ्यात्वके अबंधक जीव सर्वस्तोक हैं। बंधक जीव अनन्त-गुणें हैं। सोटह कषायके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बारेमें तिर्वचोंके ओघ-समान जानना चाहिए। विशेष यह है कि यहां सम्यक्त्वके साथ वँघनेवाटी प्रकृतियोंका अभाव है।

[ त्रिशोष-तीर्थंकर तथा आहारकद्विकका सम्यक्तवके साथ ही बंध होता है। अतः इनका वंध न होगा।]

§४८५. विसंग्रज्ञानियोंसॅ-मिथ्यात्वके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं । वन्धक जीव असंख्यात-गुणें हैं। सोलह कपायके वंधक जीव विशेषाधिक हैं। २ वेदनीय, ९ नोकपाय, ६ संस्थान, ६ संहनन, २ विहायोगिति, त्रस-स्थावरादि ६ युगल तथा दो गोत्रोंसे देवोंके खोधवन् संग हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । तिर्यंचायुके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । चारों आयुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

नरकर्गातके बंधक जीव स्तोक हैं। देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। चारों गतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। गदीणं बंधगा जीवा विसेसा० । एवं आणुपु० । चहुरिंदिय-बंधगा जीवा थोवा । तीइंदियबंधगा जीवा संखेज्ज० । बीइंदिय-बंधगा जीवा संखेज्ज० । पंचिंदि० वंध० जीवा असंखेज्ज० । एइंदिय-बंधगा जीवा संखेज्ज० । पंचजादीणं बंधगा जीवा विसेसा० । वेउन्वियसरीरवंधगा जीवा थोवा । ओरालि० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । ६ तेजाक० वंध० जीवा विसे० । सन्वत्थोवा वेउन्वि० अंगो० वंधगा जीवा । ओरालि० अंगो० वंधगा कीवा असंखेज्ज० । दोण्णं अंगो० वंधगा जीव विसेसा० । अवंथगा जीवा असंखेज्ज० । दोण्णं अंगो० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । अग्रालि० अंगो० वंधगा जीवा विसेसा० । अवंथगा जीवा असंखेज्ज० । परघादुस्सा० अवंध० जीवा थोवा । वंधगा जीवा असंखेज्ज० । अग्र० उप० वंधगा जीवा विसेसा० । आदायुज्जोव-देवोधं । सन्वत्थोवा सुद्धमादि-तिण्णि वंधगा जीवा । तप्पडिपक्खाणं वंधगा जीवा असंखेज्जगुणा । दोण्णं वंधगा

हु४४६, आभि० सुद० ओघि०-सन्वत्थोवा पंचणा० अवंधगा जीवा। वंधगा जीवा असंखेज०। एवं अंतराइगं। सन्वत्थोवा चहुदंस० अवं० जीवा। णिद्दापचला-अवं० जी० विसेसा०। वंधगा जीवा असंखेजगु०। चहुदंस० वंध० जीवा विसेसा०। दोवेदणी० देदोषं। सन्वत्थोवा लोभसंज० अवं० जीवा। जायासंज० अवं० जीवा

इसी प्रकार आनुपूर्वियों में जानना चाहिए।

चौइन्द्रिय जातिके बंधक जीव स्तोक हैं। त्रीइंद्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। द्वीन्द्रिय जातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पंचेन्द्रिय जातिके बंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रियके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। एकेन्द्रियके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

बैक्रियिक शरीरके बंधक जीव स्तोक हैं। औदारिक शरीरके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तैजस, कामीणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

वैक्रियिक अंगोपांगके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। औदारिक अंगोपांगके बंधक जीव ऋसंख्यात-गुणें हैं। दोनों अंगोपांगके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं

परघात, उच्छ्वासके अवंधक जीव स्तोक हैं । वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं । अगुरुत 🔊, उपघातके वंधक जीव विशेषाधिक हैं । आतप, उद्योतके वंधकोंमें देवोघवत् जानना चाहिए ।

सूक्त्मादि ३ के बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । इनके प्रतिपक्षी वादरादि ३ के बंधक जीव असंख्यातगणें हैं । दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं ।

§४४६. आभिनिवोधिक, श्रुत, अविधिज्ञान में ५ ज्ञानावरणके अवंधक जीव स्तोक हैं। वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। ऐसा ही अन्तरायका वर्णन जानना चाहिए अर्थात् अवंधक जीव सर्व-स्तोक है और वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

४ दर्शनावरणके अवंधक जीव सबसे कम हैं। निद्रा, प्रचलाके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।४ दर्शनावरणके वंधक जीव विशेषाधिक हैं। दो वेदनीयके वंधक अवंधक जीवोंमें देवोधवत जानना।

लोभ-संज्वलनके अबंधक जीव सबसे स्तोक हैं। माया-संज्वलनके अबंधक जीव विशेष

विसेसा० । साणसंज० अयं० जीवा विसेसा० । कोघसंज० अयं० जीवा विसेसाहिया । पच्चक्खाणावर० ४ अयंघ० जीवा संखेज्ज० । अपच्चक्खाणावर० ४ अयंघ० जीवा असंखेज्ज० । उपच्चक्खाणावर० ४ अयंघ० जीवा असंखेज्ज० । पच्चक्खाणावर० ४ अयंघ० जीवा विसेसा० । कोघसंज० वंघ० जीवा विसेसा० । साणसंज० वंघ० जीवा विसे० । मायासंज० वंघ० जीवा विसेसा० । सम्बत्योवा सम्तणोक० अयंघगा ५ जीवा । हस्सरिवंधगा जीवा असंखेजगु० । अरिद्सोग-वंधगा जीवा विसेसा० । सम्बत्योवा सम्तणोक० अयंघगा ५ सम्बत्योवा सम्तणोक० (१) पुरिस० वंघगा जीवा विसेसा० । मणुसायु-वंधगा जीवा थोवा । देवाउगं वंघगा जीवा असंखेज० । दोण्णं वंघगा जीवा विसेसा० । अयं० जीवा असंखेज० । दोण्णं वंघगा जीवा विसेसा० । सम्बत्योवा सम्तणोक० (१) पुरिस० वंघगा जीवा विसेसा० । मणुसायु-वंघगा जीवा असंखेज० । १० मणुसगदिवंधगा जीवा असंखेज० । दोण्णं वंघगा जीवा विसेसा० । सम्बत्योवा पंचिदि० समचदुर० वज्जिसम-संघ० वण्ण० ४ अगुरु० ४ पसत्यवि० तस० ४ सुप्रग-सुस्सर-आदे०-णिभिण-उच्चागोदाणं अवंधगा । वंघ० जीवा असंखेज्ज० । पंचसरी० अवंधगा जीवा थोवा । आहारसरीर-वंधगा जीवा संखेज्जगु० । वेजिव्यण वंधगा जीवा असंखेज्ज० । कोवा थोवा । आहारसरीर-वंधगा जीवा संखेज्जगु० । वेजिव्यण वंधगा जीवा असंखेज्ज० । अगेगिठ० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तेजाक० वंधगा वंधगा जीवा असंखेज्ज० । वेजव्वय० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । ओगाठ० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तेजाक० वंधगा वंधगा जीवा असंखेज्ज० । वेजव्यण्य

अधिक हैं। मान-संज्वलनके अबंधक जीव इनसे कुछ अधिक हैं। क्रोध-संज्वलनके अबंधक जीव विशेष अधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोश-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोश-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

सात नोकषायके अवन्धक जीव सबसे स्तोक हैं। हास्य-रितके बंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं। अरित शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय-जुगुप्लाके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बन्धक जीव स्तोक हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषा धक हैं। अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

दोनों गतिके अबंधक जीव स्तोक हैं। देवगातके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मनुष्य गतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्र संस्थान, वज्रवृषमसंहतन, वर्ण ४, अगुरुछपु ४, प्रशस्त, विद्यायोगति, त्रस ४, सुभग, सुस्वर, आदेय, निर्माण और उच्च गोत्रके अवंधक जीव सबसे स्तोक हैं। वंधक जीव व्यसंख्यातगणें हैं।

५ शरीरके श्रवंधक जीव स्तोक हैं। श्राहारक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। वैक्रियक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तैजस, कामीसके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

जीवा विसेसा० । सन्वत्थोवा तिष्णि-अंगो० अवंधगा जीवा । आहार० अंगो० वंधगा जीवा संखेज्ज० । वेउन्विय० अंगो० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । ओरालि० अंगो० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तिष्णं वंधगा जीवा विसे० । थिरादि-तिष्णि-युगरुं पंचिदिय-अंगो । तित्थयरं वंधगा जीवा थोवा । अवंधगा जीवा असंखेज्ज० । ५ एवं ओधिदंस० । मणपज्जवणा० ओधिभंगो । णवरि असंखेज्जपगदीओ णित्य । संखेज्जपणं कादव्यं ।

**६४४७. एवं संजद**् वेदणीयसणुसिमंगी ।

१८४८- साबाइ० छेदो०-सन्वत्थोवा भाषासंज० अवं० जीवा। माणसंज० अबं० जीवा विसेसा०। कोघ संज० अबं० जीवा विसेसा०। वंधगा जीवा असंखेज०। १० माणसंज० वंधगा जीवा विसेसा०। माया संज० वंधगा जीवा विसे०। छोभसंज० वंधगा जीवा विसे०। सेसाणं किंचि विसेसेण यणपञ्जवभंगो।

§४४९, परिहार०-आहारकाजोगिर्मगो । णवरि आहारदुगं अत्थि । सुहुमसंपरा-

तीनों अंगोपांगके अबंधक जीव सबसे कम हैं। श्राहारक अंगोपांगके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बैक्तियिक अंगोपांगके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। श्रीदारिक श्रंगोपांगके बंधक असंख्यातगुणें हैं। श्रीदारिक श्रंगोपांगके बंधक असंख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

स्थिरादि ३ युगळोंका पंचेन्द्रिय जातिके समान भंग जानना चाहिए।

तीर्थंङ्करके बंधक जीव स्तोक हैं। अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। इसी प्रकार अवधि-दर्शनमें जानना चाहिए। मनःपर्ययक्षानमें अवधिक्षानके समान मंग है। विशेष यह है कि यहाँ मनःपर्यय क्षानमें असंख्यातगुणें- का पाठ करना चाहिये। तारपर्य यह है कि मनःपर्यय क्षानमें संख्यातगुणें- का पाठ करना चाहिये। तारपर्य यह है कि मनःपर्यय क्षानमें संख्यातगुणें- कम तगाना चाहिये।

§४४७. इसी प्रकार संयममार्गणानें जानना चाहिए। वेदनीयका मनुष्यनीके समान भंग है। अर्थात् सातान्त्रसाताके अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। साताके वंधक असंख्यातगुणें हैं। श्रमाताके वंधक संख्यातगुणें हैं। श्रमाताके वंधक संख्यातगुणें हैं।

§४४८. सामायिक छेदोपस्थापना संयममें—माया-संज्वलनके अवंधक जीव सहसे कम हैं। मान-संक्वलनके श्रवंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध-संक्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध संज्वलनके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मान-संक्वलनके वंधक जीव विशेष श्रिधक हैं। माया-संक्वलनके वंधक जीव विशेष श्रिधक हैं। लोभ-संक्वलनके वंधक जीव विशेष अधिक हैं। शेष प्रकृतियोंमें कुछ विशेषताके साथ मनःपर्यय ज्ञानके समान भंग हैं।

§४४९. परिहा≀विशुद्धि संयमसें—श्राहारक काययोगीके समान भंग है। विशेष, इस संयममें आहारकद्विकका बंध पाया जाता हैं।

[ विशेष-परिहारविशुद्धि संयममें आहारकद्विकके उदयका विरोध है, वंथका नहीं है । ] स्क्ससंपरायमें अल्पबहुत्व नहीं है ।

<sup>(</sup>१) "मणपजनपरिहारे णनरि ण संढित्थिहारदुगं।" - गो० क० ३२७।

इयस्स-णित्थ अप्पावहुगं । यथाक्खादस्स-अवंधगा जीवा थोवा । वंधगा जीवा संखेजजगुणा । संजदासंजदा-पिहारभंगो । णवरि थोवा देवायु-तित्थयर-वंधगा जीवा । अवंधगा जीवा असंखेजज । असंजद-तिरिक्खोधं । णवरि अपच्चक्खाणावरणस्स अवंधगा णित्थ । तित्थयरं ओधं ।

ु४५०. चम्खुदंस०-तसपज्जत्तमंगो । अचम्खुदं० ओवं । णवरि एदेसिं दोण्णं ५ विसेसो णाटच्वो ।

१४५१. तिण्णिलेस्सा-असंजदर्भगो । तेउए-सन्वत्थोवा थीणगिद्धि ३ अवं०। वंघगा जीवा असंखेज्ज० । छदंसण० वंघगा जीवा विसेसा० । दोवेदणी० णव-णोक० छस्संठाण-छसंघ० आदाउल्जो० दोविहा० तसथाव० थिरादिछयुगं दोगोदं देवोघं । सन्वत्थोवा पच्चक्खाणा० ४ अवंघगा जीवा । अपच्चक्खाणा० ४ अवंघ० १० जीवा असंखेज्ज० । अणंताणुवं० ४ अवंघगा जीवा असंखेज्ज० । मिच्छत्त० अवं० जीवा विसेसा० । वंघगा जीवा असंखेज्ज० । अणंताणु० ४ वंघगा जीवा

[ विशेष—यहाँ ज्ञानावरण ५, अंतराय ५, दर्शनावरण ४, वशःकीर्ति, उच गोत्र तथा साता-वेदनीयका बंध होता है। इनके बंधकोंमें हीनाधिकपनेका अभाव है। यहाँ १७ प्रकृतियोंका सबके बंध होगा।]

यथाख्यातसंयममें - श्रबंधक जीव स्तोक हैं। बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

[ विशेष-यहाँ एक सातावेदनीयका ही बंध पाया जाता है ।]

संयतासंयतोंमें-परिहारविशुद्धिके समान भंग है। विशेष, देवायु तथा तीर्थंकरके बंधक स्तोक हैं। अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

असंयममें—तिर्यंचोंके ओघवत् हैं। विशेष, यहां अप्रत्याख्यानावरणके अवंधक नहीं हैं। तीर्थंकर प्रकृतिका ओघवत् जानना चाहिए।

६४५०. चन्नदर्शनमें — त्रस पर्याप्तकके समान भंग हैं।

अचन्नुदर्शनमें—ओघवत् जानना चाहिए । विशेष यह है, कि इन दोनोंमें जो विशेषता है इसे जान ठेना चाहिये।

§४५१. कृष्णादि तीन लेश्यामें—असंयतके समान भंग हैं।

तेजोलेश्यामें—स्त्यानगृद्धिके अवंधक जीव सबसे स्तोक हैं । इनके वंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं । ६ दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं ।

२ वेदनीय, ९ नोकवाय, ६ संस्थान, ६ संहनन, आतप, उद्योत, २ विहायोगित, त्रस, स्थावर, स्थिरादि ६ युगळ तथा २ गोत्रका देवोधके समान समक्रना चाहिए।

प्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव सबसे कम हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अनन्तातुवंधीचतुष्कके अवंधक जीव ऋसंख्यातगुणें हैं। मिध्यात्वके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। ऋनन्तातुवंधी ४ के बंधक विसेसा०। अपञ्चक्खाणा० ४ बंधगा जीवा विसेसा०। पञ्चक्खाणा० ४ बंधगा जीवा विसेसा०। सन्वत्थोवा मणुसायु-बंधगा जीवा। तिरिक्खायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। देवायु-बंधगा जीवा विसेसा०। तिण्णि बंधगा जीवा विसेसा०। अवं० जीवा असंखेज्ज०। एवं चिंतिज्जिति। एवं पुण ५ परिज्जिति। सन्वत्थोवा मणुसायु-वंथगा जीवा। देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। तिरिक्खायु-बंथगा जीवा असंखेज्ज०। तिण्णं बंधगा जीवा विसेसा०। अबंधगा जीवा संखेज्ज०। देवगित-बंधगा जीवा थेथा। मणुसगित्वंथगा जीवा संखेज्ज०। तिरिक्खायु-वंथगा जीवा संखेज्ज०। तिर्विक्यगित्या जीवा संखेज्ज०। तोण्णं वंथगा जीवा श्रित्य-वंथगा जीवा विसे०। यहंगित्य-वंथगा जीवा असंखेज। अरालि० वंथगा जीवा संखेज्ज०। तेजाक० बंधगा जीवा विसेसा०। तिण्णं अंगो० एवं चेव। णविर तिण्णं अंगो० वंथगा जीवा विसे०। अवं० जीवा संखेज्ज०।

\$४५२. एवं पम्माए । णवरि थोवा इत्थिवेदाणं वंध० जीवा । णबुंस० वंधगा जीव विज्ञेषाधिक हैं । अप्रत्याख्यानावरण ४ के वंधक जीव विज्ञेषाधिक हैं । प्रत्याख्यानावरण ४

के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। चारों संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव सबसे कम हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीनों श्रायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

[ विश्लेष-इस लेश्यामें नरकायुका बध नहीं होता है । यह चिंतनीय है तथा ऐसा समममें

आता है कि मनुष्यायुक्ते बंधक जीव सबसे कम हैं।]

देवायुके बंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

[ विशेष—श्रायुके विषयमें दो प्रकारकी प्रतिपादना संभवतः दो परंपराओंको बताती है। ] देवगतिके बंधक जीव स्तोक हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तियंच-गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तीनों गतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

इसी प्रकार आनुपूर्वीमें भी जानना चाहिए।

पंचेन्द्रियके बंधक जीव स्तोक हैं। एकेन्द्रियके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

आहारक शरीरके बन्धक जीव स्तोक हैं। वैक्रियिक शरीरके बन्धक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं। औदारिक शरीरके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। तैजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

तीनों अंगोपांगमें ऐसा ही है, किन्तु तीनों श्रंगोपांगके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । अबंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

§४५२. पद्मलेश्यामें इसी प्रकार जानना चाहिये।

यहाँ इतना विशेष है, स्त्रीवेदके बंधक जीव स्तोक हैं । नपुंसकवेदके बंधक जीव

जीवा संखेज्ज । हस्सरिद-मंघगा जीवा असंखेज्ज । अरिद्सोग-मंघगा जीवा संखेज्ज । पुरिस० वंघगा जीवा विसेसा० । भयदु० वंघगा जीवा विसेसा० । मणुसायु-मंघगा जीवा थोवा । तिरिक्खायु-मंघगा जीवा असंखेज्ज । देवायु-मंघगा जीवा विसे० । तिष्णं वंघगा जीवा विसे० । अवंघगा जीवा असंखेज्ज । । मणुसगिद-मंघगा जीवा थोवा । तिरिक्खगिद-मंघगा जीवा संखेज्ज । देवगिद-मंघगा जीवा असंखेज्ज । तिष्णं ५ वंघगा जीवा विसे० । एवं आणुपुन्वि० । सन्वत्थोशा आहारस० वंघगा जीवा । ओरालि० वंघगा जीवा असंखेज्ज । वेउन्वि० वंघगा जीवा असंखेज्ज । तेजाक० वंघगा जीवा असंखेज्ज । एवं अंगो० । सन्वत्थोशा णग्गोदपिर० वंघगा जीवा । सादि-यसं० वंधगा जीवा संखेज्ज । खुज्जसं० वंघगा जीवा संखेज्ज । वामणसं० वंघगा जीवा शिवा । असंखेज्ज । हंदसंठाण-वंघगा जीवा संखेज्ज । समचदुर० वंघगा जीवा १० असंखेज्ज । छण्णं वंघगा जीवा विसेसा० । वज्जिरसम-संघ० वंघगा जीवा थोवा । वज्जणाराच० वंघगा जीवा संखेज्ज । उविर संखेज्जगुणं कादव्यं । छस्संघढ ० वंघगा जीवा थोवा ।

संख्यातगुणें हैं। हास्य-रितके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अरित-शोकके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय-जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मजुष्यायुके वन्धक जीव स्तोक हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीर्नोके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं।

मनुष्यगतिके बंधक जीव स्तोक हैं। तिर्यंचगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

इसी प्रकार आनुपूर्वीमें भी समझना चाहिए।

श्राहारक शरीरके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। श्रीदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तैजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

इसी प्रकार अंगोपांगमें भी समझना चाहिये।

न्यप्रोधपरिमण्डलसंस्थानके बंधक जीव सबसे कम हैं। स्वातिकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। कुञ्जकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वामनसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हुंडकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। समचतुरस्रसंस्थानके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। छहों संस्थानोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

वज्रवृषभसंहननके बंधक जीव स्तोक हैं। वज्रनाराचसंहननके बंधक जीव संख्यात-गुणें हैं। आगेके संहननोंमें संख्यातगुणें अधिकका क्रम छगाना चाहिये। छह संहननोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं।

उद्योत, तीर्थंकरके बंधक जीव स्तोक हैं। श्रबंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं।

अवंघगा जीवा असंखेज्ज । अप्पसत्यवि० दूभग-दुस्सर-अणादे०-णीचागी० वंधगा जीवा थावा । तप्पडिपक्खं वंघगा जीवा असंखेज्ज । दोण्णं वंधगा जीवा विसेसा० । थिरादि-तिण्णि-युगलं देवेाघं ।

§४५३, सुक्काए—पंचणा० पंचिदि० वण्ण० ४ अगु० ४ तस० ४ णिमि० ५ पंचंतराइगाणं अबंधगा जीवा थोवा । वंधगा जीवा असंखेज्ज० । चढुदं० अवंधगा जीवा थोवा । णिद्दापचला० अवंधगा जीवा दिसेसाहिया । थीणगिद्धि ३ [अ] वंधगा जीवा असंखेज्ज० । वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । णिद्दा-पचला-वंधगा जीवा विसे० । चढुदं० वंधगा जीवा विसेता० । वेदणीयं देवोधं । लोभ-संज० अवंधगा जीवा थोवा । माया-संज० अवं० जीवा विसे० । माण-संज० अवं० जीवा विसे० । कोध-संज० अवं० जीवा विसे० । कोध-संज० अवं० जीवा विसे० । पच्चकखाणा० ४ अवं० जीवा संखेज्ज० । अपच्चकखाणा० ४ अवं० जीवा संखेज्ज० । अपंताणु० ४ वंधगा जीवा विसेसा० । अवंधगा जीवा संखेज्जगुणा । मिच्छत्त-अवंधगा औ विधेसा० । वंधगा जीवा विसेसा० । अपच्चकखाणा० ४ वंधगा जीवा विसेक । पच्चकखाणावरण० वंधगा जीवा विसेक । माणसंज० वंधगा जीवा विसे० ।

अप्रशस्त विहायोगति, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय और नीचगोत्रके बंधक जीव स्तोक हैं। इनके प्रतिपक्षी प्रशस्त विहायोगति, सुभग, सुस्वर, आदेय, उरुषगोत्रके बंधक जीव असं-ख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

स्थिरादि ३ युगळोंका देवोचके समान जानना चाहिए।

\$४५३. शुक्त छेश्यामें—५ ज्ञानावरण, पंचेन्द्रिय जाति, वर्ण ४, ऋगुरुत्तवु ४, त्रस ४, निर्माण स्रोर ५ अन्तरायके अवंधक जीव स्तोक हैं। वंधक जीव स्रसंख्यातगुणें हैं।

४ द्र्शनावरणके अवंधक जीव स्तोक हैं। निद्रा, प्रचलके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिकके [अ]बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। निद्रा-प्रचलके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। ४ दर्शनावरणके वंधक जीव विशेषाधिक हैं।

वेदनीयका देवोघके समान जानना चाहिए।

लोम-संब्यलनके अवंधक जीव स्ताक हैं। माया-संब्यलनके ख्रवंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संब्वलनके ख्रवंधक जीव विशेषा-धिक हैं। प्रत्याख्यानायरण ४ के ख्रवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के ख्रवंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के ख्रवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

अनंतातुर्वधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इनके अबंधक (बंधक) जीव संख्यातगुणें हैं। प्रिध्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

च्रप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध-संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। माया-संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। छोभ-संब्वलनके बंधक जीव जीवा विसेसा० । लोससंज० वंधगा जीवा विसे० । सन्वत्थोवा णवणोक० अबंधगा जीवा । इत्थिवे० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । णवुंसक० वंधगा जीवा संखेज्ज० । हस्सरदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । अरदिसोग-वंधगा जीवा संखेज्जणणा । पुरिसवे० वंधगा जीवा विसेसा० । अयदु० वंधगा जीवा विसे० । सन्वत्थोवा मणुसायु-वंधगा जीवा । देवायु-वंधगा जीवा विसेसा० । अवंधगा ५ जीवा । देवायु-वंधगा जीवा विसेसा० । अवंधगा ५ जीवा असंखेज्ज० । सन्वत्थोवा दोण्णं गदीणं अवंधगा जीवा । देवगदि-वंधगा जीवा असंखेज्ज० । अणुसगदि-वंधगा जीवा असंखेज्ज० । सणुसगदि-वंधगा जीवा असंखेज्ज० । दोण्णं गदीणं वंधगा जीवा विसेसा० । पंचण्णं सरीराणं अवंधगा जीवा थीवा । आहारस० वंध० जीवा संखेज्ज० । वेजन्विय-वंधगा जीवा असंखेज्ज० । सादिय-वंधगा जीवा हिसेसा० अवं० जीवा । णग्गोद-१० वंधगा जीवा विसे० । एवं अंगो० । सन्वत्थोवा छस्संठा० अवं० जीवा । णग्गोद-१० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । सादिय-वंधगा जीवा संखेज्ज० । खुज्जसं० वंधगा जीवा संखेज्ज० । वाहणवं० जीवा संखेज्ज० । हुंडसं० वंध० जीवा संखेज्ज० । समचद्० वंधगा जीवा संखेज्ज० । लाहणवं० जीवा संखेज्ज० । हुंडसं० वंध० जीवा संखेज्ज० । समचद्व० वंधगा जीवा संखेज्ज० । लाहणवं० जीवा संखेज्ज० । स्वर्णवं० जीवा संखेजज० । स्वर्णवं० जीवा संखेजज० । स्वर्णवं० जीवा संखेजज० । स्वर्णवं० जीवा संखेणा जीवा विसेता० । एवं छस्तंव० ।

## विशेषाधिक हैं।

नव नोकवाय के अवंधक जीव सबसे कम हैं। स्त्रीवेदके वंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं। नपुंसकवेदके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इस्य-रितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अर्रात-शोकके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके वंधक जाव विशेशाधक हैं। भय, जुगुण्साके वंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव सबसे कम हैं। देवायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। दानोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव असंख्यात गुणें हैं।

दोनों गति (देव-मनुष्यगति) के अवधक जीव सबसे स्तोक हैं । देवगतिके बधक जीव असंख्यातगुणें हैं । मनुष्यातिके बंधक जीव ऋसंख्यातगुणें हैं । दोनों गतियोंके बंधक जीव विज्ञेषायिक हैं ।

पांचीं शरीरके अवंधक जीव स्तोक हैं। चाहारक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। विक्रियिक शरीरके बंधक जीव चासंख्यातगुणें हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव आसंख्यात-गुणें हैं। तैजस, कामीणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसी प्रकार अंगोपांगमें भी जानना।

६ संस्थानोंके अबंधक जीव सबसे कम हैं। न्यप्रोधपरिमण्डल संस्थानके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। स्वातिक संस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। कुन्जकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। व्रामनसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। ब्रुंडकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इंडकसंस्थानके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। छहों संस्थानोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

इस प्रकार ६ संहननमें जातना चाहिये।

दोबिहा० सुभगादि-तिण्णि-युगल-णीचुच्चागो० अवं० जीवा थोवा। अप्पसत्थवि० दूभग-दुम्सर-अणादे० णीचागो० वंधगा जीवा असंखेज्ज०। तप्पडिपक्खाणं वंधगा जीवा संखेज्ज०। थिरादितिण्णियुग० मणभंगो । सन्वत्थोवा तित्थयरवंधगा जीवा। अबंधगा जीवा संखेजज०।

्§४५४. भवसिद्धि—ओघं ।

\$४५५. अब्भवसिद्धिया — सदिसंगो । णविर भिच्छत्त-अवंघगा जीवा णित्थ ।

\$४५६. सम्मादिद्वीसु— सव्बत्थोवा पंचणा० पर्चिदि० समचदु० वज्जिस्सभ०
वण्ण० ४ अगुरु० ४ पसत्थिविद्दा० तस० ४ सुभगादितिणियु० णिमिण-तित्थय०
उच्चागो० पंचंत० बंघगा जीवा । अवंघ० अणंतगुणा । सव्वत्थोवा णिद्दापचला
१० बंघगा जीवा । चदुदंस० बंघगा जीवा विसेसा० । अवं० अणंतगुणा । णिद्दापचला
अवंघगा जीवा विसेसा० । साद-बंघगा जीवा थोवा । असाद-बंघगा जी० संखेज्ज० ।
दोण्णं बंघगा जीवा विसेसा० । अवंघगा जीवा थोवा । अपव्चक्खाणा० ४ बंघ०
जीवा थोवा । पच्चक्खाणा० ४ बंघगा जीवा विसे० । कोघ-सं० वं० जी० विसे० ।
माणसंज० बंघ० जी० विसेसा० । मायासंज० बंघ० जी० विसेसा० । लोभसंज०
१५ बंघगा जीवा विसे० । अवंघ० अणंतगुणा । मायासं० अवं० जीवा विसे० । माणसंज०

तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। अवंधक जीव संख्यातगुणें हैं।

§४५४. भन्यसिद्धिकोंमें श्रोघवत् जानना चाहिए।

्रि४५५. अभव्यसिद्धिकोंमें—मत्यज्ञानके समान जानना चाहिए । विशेष, मिथ्यात्वके अबंधक जीव नहीं हैं।

\$४५६. सम्यग्दृष्टियोंमें—५ ज्ञानावरण, पंचेन्द्रिय जाति, समचतुरस्रसंस्थान, वऋष्वभसंहनन, वर्ण ४, अगुरुत्तपु ४, प्रशस्त विहायोगति, त्रस ४, सुभगादि तीन युगल, निर्माण, तीर्थंकर, उच गोत्र, ५ श्रन्तरायके बम्धक जीव स्तोक हैं। अबंधक अनन्तगुणें हैं।

निद्रा, प्रचलके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं । ४ दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इनके अबंधक खनन्तगुणें हैं। निद्रा, प्रचलके खबंधक जीव विशेषाधिक हैं।

साताके बंधक जीव स्तोक हैं। श्रक्षाताके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विश्लोषिक हैं। अबंधक जीव अनन्तगुणें हैं।

श्रप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव स्तोक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। सान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। माया-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोभ-संज्वलनके बंधक जीव

र विद्वायोगित, सुभगादि ३ युगल, नीच तथा उच्चगोत्रके अवंधक जीव स्तोक हैं। अप्रशस्त विद्वायोगित, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, नीचगोत्रके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। इनके प्रतिपक्षी प्रशस्त विद्वायोगित, सुभग, सुस्वर, आदेय तथा उच्चगोत्रके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्थिरिद ३ युगलोंमें मनोयोगियोंके समान भंग हैं।

अबं० जीवा विसेसा० । कोधसंज० अबं० जीवा विसे० । पञ्चक्साणा० ४ अबं० जीवा विसे० । अपच्चक्साणा० ४ अबं० जीवा विसेसा० । हस्सरिद-बंधगा जीवा थोवा । अरिदसोग-बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । भयदु० बंध० जीवा विसे० । पुरिस-चे० बंधगा जीवा विसे० । अरिदसोग-अबं० जीवा विसे० । अर्थ अर्थ अर्थ जीवा विसे० । अरिदसोग-अबं० जीवा विसे० । हस्सरिद-अबं० जी० विसे० । मणुसायु-बंधगा जीवा थोवा । देवायु- ५ बंधगा जीवा असंखेज्ज० । दोण्णं बंधगा जीवा विसे० । अर्थ ५ जीवा अर्णतगुणा । देवगिद-बं० जीवा थोवा । मणुसगिद-बंधगा जीवा असंखेज्ज० । दोण्णं बंध० जीवा विसे० । अर्थ ५ जीवा थोवा । पद्यं दो-आणुपुच्चि० । आहारसरी० बंधगा जीवा थोवा । चेउच्चि० वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तेजाक० बंधगा जीवा विसेसा० । अवंधगा जीवा अणंतगुणा । एवं तिण्णि-अंगो० । थिरादि- १० तिण्णियुगलं वेदणीय-भंगो ।

१४५७. एवं खड्ग-सम्मा० । णवरि थोवा देवायु-वंघगा जीवा । मणुसायु-वंघगा जीवा विसे० । सन्वत्थोवा अपच्चक्खाणा० ४ वंघगा जीवा । पच्च-

िशोषाधिक हैं। इसके श्रवंधक श्रानन्तगुणें हैं। माया-संब्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संब्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्रोध-संब्वलनके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव विशेषाधिक हैं।

हास्य, रितके बंधक जीव स्तोक हैं। अरितशोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। भय-जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक जीव अनन्तगुणें हैं। भय, जुगुप्साके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। अरित, शोकके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। हास्य, रितके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। हास्य, रितके अवंधक जीव

मनुष्यायुके बंधक जीव स्तोक हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबधक जीव अनन्तगुणें हैं।

देवगतिके बंधक जीव स्ताक हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इनके अबधक अनन्तगुणें हैं।

इसी प्रकार दो आनुपूर्वी (देवमनुष्यानुपूर्वी ) में भी जानना चाहिए।

आहारकशरीरके बंधक जीव स्तोक हैं। वैक्रियिकशरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। श्रोदारिकशरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। श्रोदारिकशरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। अबंधक जीव अनन्तगुणें हैं। इसी प्रकार ३ अगोपांगमें भी जानना चाहिए। स्थिरादि ३ युगळके बंधकोंमें वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए।

§४५७. क्षायिकसम्यक्त्वमें—इसी प्रकार जानना चाहिए । विशेष यह है कि देवायुके वंधक स्तोक हैं । मनुष्यायुके वंधक विशेषाधिक हैं ।

अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक

क्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसे० । एवं चहुसंजल० वंधगा जीवा विसे० । अवं० अणंतगुणा । सेसं पडिलोमेण भाणिदव्वं । इस्सरदि-वंधगा जीवा थोवा । अरदिसीग-वंधगा जीवा संखेज्ज० । भयदु० वंधगा जीवा विसे० । पुरिसवेद-वंधगा जीवा विसे० । अवं० अणंतगुणा । सेसं पडिलोमेण भाणिदव्वं ।

जीव विशेषाधिक हैं। इसीप्रकार ४ संब्दलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अबंधक अन-न्तगुणें हैं।

रोष भंग प्रतिलोमसे जानना चाहिए, अर्थात् प्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव विशेषा-धिक हैं, अप्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव विशेषाधिक हैं।

हास्य, रितके बंधक जीव स्तोक हैं। अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अर्बधक जीव विशेषाधिक हैं। अर्बधक जीव अनन्तगुणें हैं। शेष अंगमें प्रतिछोमसे जानना चाहिए अर्थात् भय, जुगुप्साके अर्बधक जीव िशेषाधिक हैं। अरित-शोकके अर्बधक जीव विशेषाधिक हैं। हास्य-रितके अर्वधक जीव भी संख्यातगुणें हैं।

§४५८. वेदकसम्यक्त्वमें-प्रत्याख्यानावरण ४ के अवंधक जीव सर्वस्तोक हैं। अप्रत्याख्या-नावरण ४ के अवंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। प्रत्याख्याना-वरण ४ के बन्धक जीव विशेषाधिक हैं। ४ संब्बतनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[ चित्रोप—संब्वलनचतुष्कके अबंधक जीवोंका यहाँ वर्णन नहीं किया गया। कारण वेदक सम्यक्त्व ४ से ७ वें गुणस्थान तक पाया जाता है, और संब्वलन क्रोध, मान, माया, लोसकी बंधव्युच्लिल अनिवृत्तिकरणमें होती है। अतः वेदकसम्यक्त्वकी अपेक्षा संब्वलन ४ के अबंधक जीवका अभाव होनेसे वर्णन नहीं किया गया।]

हास्य-रतिके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । ऋरति-शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । सय-जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । पुरुषवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं ।

[ विश्लोष-पुरुषवेदके अबंधकका यहाँ उल्लेख नहीं किया है, कारण इसकी बंधव्युच्छित्ति नवमें गुणस्थानमें होती है किन्तु वहाँ वेदकसम्यक्त्य नहीं पाया जाता है। इस कारण यहां अबंबक नहीं कहे गये हैं।]

मनुष्यायुके बंधक जीउ स्तोक हैं । देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुर्णे हैं । दोनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । अबंधक जीव असंख्यातगुर्णे हैं ।

देवगतिके बंधक जीव स्तोक हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। दोनोंके बंधक

दोण्णं बंधगा जीवा विसे० । एवं दो आणुपुन्वि० । आहार० बंधगा जीवा थोवा । वेउन्विय० बंधगा जीवा असंखेज्ज० । ओरालि० बंधगा असंखेज्ज० । तेजाक० बंधगा जीवा विसे० । एवं तिण्णि अंगोवंग० । वज्जरिसम-संघ० ओधिमंगो । सेसं युगलं देवीघं ।

§४५८. उवसमसं०-ओधिभंगो ।

१४५९. सासणे—वेदणीय-पंचसठा० उज्जोव-दोविहाय० थिरादि-छयुग० दोगोदं ५ णिरयोघं। सन्वत्थोवा पुरिसवे० बंधगा जीवा। हस्सरदि-बंधगा जीवा विसे०। हित्यवे० वंधगा जीवा संखेज्ज०। अरिद्सोग-बंधगा जीवा विसे०। भयदु० बंधगा जीवा विसे०। भयदु० बंधगा जीवा विसे०। भणुसायु-बंधगा जीवा थोवा। देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। तिण्णं बंधगा जीवा विसे०। अबं० जीवा असंखेज्ज०। तेवा असंखेज्ज०। देवगदि-बंधगा जीवा थोवा। मणुसगदि-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। १० तिरिक्खगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। तिण्णं बंधगा जीवा विसे०। एवं आणुपुन्वि०। वेउन्वियस० बंधगा जीवा थोवा। ओरालि० बंधगा जीवा असंखेज्ज०। तेजाक०

जीव विशेषाधिक हैं।

इसी प्रकार दोनों आनुपूर्वियोंमें भी जानना चाहिये।

आहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यात-गुणें हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तैजस-कार्माण-शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसी प्रकार तीनों अंगोपांगमें भी जानना चाहिए। वज्रवृषभनाराच-संहननमें अविधिकानके समान भंग है। शेष गुगलोंमें देवोंके ओघ समान जानना चाहिए।

§४५८, उपशमसम्यक्त्वमें अवधिज्ञानके समान भंग जानना चाहिए।

§४५९. सासावनसम्यक्त्वमें-वेदनीय, ५ संस्थान, उद्योत, २ विद्वायोगति, स्थिरादि ६ युगळ, २ गोत्रके बंधकोंमें नरकके ओघवत जानना चाहिए।

पुरुषवेद्के बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। हास्य-रितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। क्षीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अरित-शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय-जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

मनुष्यायुके बंधक जीव स्तोक हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इनके अबंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

[ विशेष-नरकायुका मिथ्यात्वगुणस्थान तक वंध होनेसे यहां उसका अभाव है । ]

े देवगतिके बंधक जीव स्तोक हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तियंच-गतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

इसी प्रकारका कम आनुपूर्वीमें भी जानना चाहिए।

वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव स्तोक हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें तेजस, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इसी प्रकार अंगोपांगमें भी जानना चाहिए। बंधगा जीवा विसे०। एवं अंगोवंग०। पंचसंघ० अवंधगा जीवा थोवा। वज्जरिसम० बंधगा जीवा असंखेज्ज०। उवरि संखेज्जगुणा। पंचण्णं वंधगा जीवा विसे०।

१४६०. सम्मामिच्छे-वेदणी० सत्तणोक० दोगदि-दो-सरीर-दोअंगो० वज्जरिसम० धिरादितिण्णियुगरुं वेदभंगो । मिच्छादिद्वि-असण्णि-अब्भवसिद्धिय-मंगो ।

§४६१. सण्णी-मणजोगि-भंगो ।

§४६२, आहार-ओघमंगो ।

§४६३. अणाहार०-पंचणा० पंचंत० वण्ण० ४ णिमि० अवंधगा जीवा थोवा ।
बंधगा जीवा अणंतगुणा । छदंस० अवंधगा जीवा थोवा । थीणगिद्धि ३ अवंधगा
जीवा विसे० । वंधगा जीवा अणंतगु० । छदंस० वंधगा जीवा विसे० । सेसं ओषं ।
१० णवरि थोवा देवगदि-वंधगा । तिण्णं गदीण अवंधगा जीवा अणंतगुणा । मणुसगदिबंधगा, तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा० संखेज्ज० । तिण्णं वंधगा जीवा विसे० । एवं
आणुपुव्वि० । अंगो० कम्महगभंगो ।

एवं सत्थाण-जीव-अप्पाबहुगं समत्तं।

+>1388EH

५ संहननके अवंधक जीव स्तोक हैं। वज्रवृषभनाराचसंहननके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। वज्रनाराच, नाराच आदि संहननोंके बंधक जीवोंमें संख्यातगुणित क्रम जानना चाहिए। पांचों संहननोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[विश्लेष-हुंडक संस्थानकी बंधव्युच्छित्ति प्रथम गुणस्थानमें होनेसे उसका वर्णन नहीं हुआ।] §४६०. सम्यक्त्व-मिथ्यात्वमें, २ वेदनीय, ७ नोकषाय, २ गति, २ शरीर, २ अंगोपांग, वज्र-वृषमसंहनन, स्थिरादि ३ थुगळमें वेदके समान भंग जानना चाहिए।

मिथ्यादृष्टि तथा असंज्ञीमें अभन्यसिद्धिकोंका भंग जानना चाहिए।

§४६१. संज्ञीमें-मनोयोगियोंका भंग जानना चाहिए।

§४६२. आहारकमें-ओघवत् भंग हैं।

§४६३. अनाहारकोमें-५ ज्ञानावरण, ५ अन्तराय, वर्ण ४, निर्माणके अवंधक जीव स्तोक हैं। इनके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। ६ दर्शनावरणके अवंधक जीव स्तोक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिकके अवंधक जीव विशेषाधिक हैं। बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। ६ दर्शनावरणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रक्रुतियोंमें ओघवत हैं। विशेष यह है कि देवगतिके वंधक जीव स्तोक हैं। तीनों गतिके अवंधक जीव अनन्तगुणें हैं। मनुष्य, तिर्थचगितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तीनोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

[विद्येष-त्र्यनाहारकोंमें नरकगतिके बंधकोंका अभाव है इससे उसकी यहां परिगणना नहीं हुई हैं ] इसी प्रकार आनुपूर्वीमें भी जानना चाहिए। अंगोपांगमें कार्माण काययोगके समान भंग जानना चाहिए।

इस प्रकार स्वस्थान-जीव-अल्प-बहुत्वका वर्णन समाप्त हुआ।

## [ परत्थाण-जीव-श्रणा-बहुगपरूवणा ]

## [ परस्थान-जीव-अल्प-बहुत्व ]

§४६४. अब परस्थान जीव अल्पबहुत्व अनुगमका ओघ और आदेशसे दो प्रकार वर्णन करते हैं।

\$४६५. ओषकी अपेन्ता आहारफ शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मज़ष्यायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नरकगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नरकगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नज़ष्यातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मज़ष्यातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मज़ष्यातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशक्षातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशक्षातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशक्षातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता-वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। साता-वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। त्याप्तिक वंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगतिक बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगतिक बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें हें। अप्तात्तिक बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें हो। के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें हो। के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें हो। के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुणें हो। विशेषाधिक हैं। स्थानगुण्डिजिक, अननतानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अप्तात्वक बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थानगुण्डिजिक,

बंधगा जीवा विसे । पञ्चक्खाणा० वंध० जीवा विसे । णिद्दापचला-बंधगा जीवा विसे । तेजाक वंधगा जीवा विसे । भयदु० बंधगा जीवा विसे । कोध-संज ० वंधगा जीवा विसे । माणसं ० वं० जीवा विसे । माया-सं ० वंधगा जीवा विसे । लोभसं ० वंधगा जीवा विसे । पंचणा०, चदुदंस०, पंचंत०, वंधा तुल्ला विसेसाहिया।

धिक हैं। प्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। निद्रा, प्रचलांके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तैजस, कार्माण शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुप्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। साया-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। लोग-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। ५ ज्ञानावरण, ४ दर्शनावरण, ५ अन्तरायके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

§४६६. आदेशसे—नारिकयोंमें—मतुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं (?)। तिर्थंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं (?)। तिर्थंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। प्रस्वांतक बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता-वेदनीय, यशःक्रीर्त्त, हास्य, रितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तपुंसकवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असाता-वेदनीय, अरित, शोक, अयशःक्रीत्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थातगुख्यिक, अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंमें बंधक जीव समान रूपसे अधिक क्रमवाले हैं। इसी प्रकार प्रथम प्रध्यीमें जानना चाहिए।

मध्यवर्त्ती ५ प्रथ्वियोंमें अर्थात् दूसरीसे छठवीं पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, उन्नगोत्रके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

सातवीं प्रथ्वीमें-मनुष्यगति, उच्चगोत्रके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तिर्यचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। स्वीवेदके बंधक गुणा। पुरिसवे० वंधगा जीवा असंखेज्ज०। इत्थि० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। उवरि सो चेव भंगो। णवरि मिच्छत्त-बंधगा जीवा विसेसा०। थीणगिद्धितियं अणंता-पुर्विष्ठ ४ तिरिक्खगिदि-णीचागो० वंधगा जीवा सरिसा विसेसा०। सेसाणं वंधगा जीवा विसेसा०।

१४६७. तिरिक्खेस-सन्वत्थोवा मणुसायु-बंधगा जीवा। णिरयायु-बंधगा जीवा ५ असंखेज्ज०। देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। देवगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। णिरयगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। विजिन्वय० वंधगा जीवा विसेसा०। तिरिक्खायु-बंधगा जीवा अर्णतगुणा। उच्चागोदस्स बंधगा जीवा संखेज्ज०। मणुसगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। पुरिस० वंधगा जीवा संखेज्ज०। इस्थि० वंधगा जीवा संखेज्ज०। जस० वंधगा जीवा संखेज्ज०। साद-इस्सरदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। असाद-१० अरदि-सोग-बंधगा जीवा संखेज्ज०। अज्जस० वंधगा जीवा विसेसा०। णांचागो० वंधगा जीवा विसेसा०। गिर्चागो० वंधगा जीवा विसेसा०। गिर्चागो० वंधगा जीवा विसेसा०। औराछि० वंधगा जीवा विसेसा०। मिच्छत्त-बंधगा जीवा विसेसा०। श्रीणिगिद्धि-तियं अणंताणुवंधि० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। अपच्चक्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। सेसाणं पगदीणं वंधगा जीवा सिरेसा०। स्विसेसा०। एवं पंचिदिय-१५ तिरिक्ख०। णवरि असंखेज्जगुणं कादव्वं।

जीव संख्यातगुणें हैं। आगे इसी प्रकार संख्यातगुणें संख्यातगुणेंका भंग है। विशेष यह है कि मिथ्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, अनन्तानुबंधी ४, तिर्यंचगित और नीच गोत्रके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

§४६७. तिर्थंचगितमें—मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्ताक हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।
नरकातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैकियिक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।
तिर्यंचायुके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। उच्च गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशःकीर्त्तिके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता-वेदनीय, हास्य,
रितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं।
अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषिक हैं। निष्यात्मके बंधक जीव विशेषिक हैं। तिर्यंचगितिके बंधक जीव विशेषिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषिक हैं। स्यानगृद्धित्रक,
अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषि
धिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूप से विशेषिक हैं।

पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ असंख्यातगुणा क्रम करना चाहिये।

§४६ द्र. पंचिंदिय - तिरिक्ख - पज्जत्त - जोणिणीसु—सन्वत्थोवा मणुसायुवंधगा जीवा । णिरयायु-बंधगा जीवा असंखेज्जरा० । देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज० । तिरिक्खायु-बंधगा जीवा संखेज्ज० । देवगिदि-बंधगा जीवा संखेज्ज० । उच्चागोद बंधगा जीवा संखेज्ज० । मणुसगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज० । पुरिस० ५ बंधगा जीवा संखेज्ज० । इत्थिवे० बंधगा जीवा संखेज्ज० । जस० बंधगा जीवा संखेज्ज० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेज्ज० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेज्ज० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेज्ज० । कार० बंधगा जीवा संखेज्ज० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेज्ज० । कार० बंधगा जीवा संखेज्ज० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा संखेजज्ञराणा । वेउव्वि० बंधगा जीवा विसेसा० । असाद-अरदि-सोगवंधगा जीवा विसेसा० । अजस० बंधगा जीवा विसेसा० । णाचागो० बंधगा जीव विसेसा० । मिच्छत्त-बंधगा जीवा विसेसा० । थीणगिद्धितियं अणंताणुवंधि० ४ बंधगा जीवा विसेसा० । अपच्चक्खाणा० ४ बंधगा जीवा विसेसा० । सेसाणं पगदीणं वंधगा सरिसा विसेसा० ।

§४६९. पंचिदिय-तिरिक्ख-अपरुजत्तगेसु-सन्वत्थोवा भणुसायु-वंथगा जीवा । तिरिक्खायु-वंधगा जीवा असंखेज्जगु० । उच्चागी० बंधगा जीवा संखेज्जगु० । मणुसगिद
१५ बंघगा जीवा संखेज्ज० । पुरिस० वंधगा जीवा संखेज्जगु० । इत्थिवे० वंधगा जीवा
संखेज्ज० । जस० बंधगा जीवा संखेज्ज० । सादहस्सरिद-वंधगा जीवा संखेज्जगु० ।

\$४६८. पंचेन्द्रिय तियँच पर्याप्त पंचेन्द्रिय-तियँच-योनिमतियोंमें—मनुष्यायुके वंधक जीव सर्वस्तिक हैं। नरकायुके वन्धक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तियँचायु के वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायिक वन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। उच्च गोत्रके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्वीवेदके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। व्याःकीर्त्तिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तियँच-गितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तियँच-गितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तियँच-गितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। व्याःकितिक वंधक जीव विशेषधिक हैं। नरक-गितके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक श्रीरके वंधक जीव विशेषधिक हैं। असाता, अरित, शोकके वंधक जीव विशेषधिक हैं। अयशःकीर्तिके वंधक जीव विशेषधिक हैं। असाता, अरित, शोकके वंधक जीव विशेषधिक हैं। नीच गोत्रके वंधक जीव विशेषधिक हैं। सिध्यात्वके वंधक जीव विशेषधिक हैं। स्थानगुद्धित्रक, अनन्तानुवंधी ४ के वंधक जीव विशेषधिक हैं। शिध्यात्वके वंधक जीव विशेषधिक हैं। शिध प्रकृतियोंक वंधक जीव विशेषधिक हैं। शिष प्रकृतियोंक वंधक जीव विशेषधिक हैं।

§४६९. पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्याप्तकोंमें मतुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। उच्च गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। सनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हैं। यदाःकोत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, द्वास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असाद-अरिद-सो० बंघगा जीवा संखेज्ज० । अज्जस० बंघगा० जीवा विसे० । णबुंस० बंघगा जीवा विसे० । तिरिक्खगदिवंघगा जीवा विसे० । णीचागो० बंघगा जीवा विसे० । सेसार्ण पगदीर्ण बंघगा सरिसा विसेसाहिया ।

§४७०. मणुसेसु—सन्वत्थोवा आहार० वंधगा जीवा । [तित्थयर वंधगा जीवा ] संखेज्जगुणा । णिरयायु वंधगा जीवा संखेज्ज० । देवायु-वंधगा जीवा संखेज्जगु० । ५ देवगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । णिरयगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । वेउन्वि० वंधगा जीवा० विसे० । मणुसायु-वंधगा जीवा असंखेज्ज० । तिरिक्खायुवंधगा जीवा असंखेज्ज० । उच्चागोद० वंधगा जीवा संखेज्ज० । मणुसगदिवंधगा जीवा संखेज्ज० । पुरिस० वंधगा जीवा संखेज्ज० । इत्थिव० वंधगा जीवा संखेज्ज० । जस० वंधगा जीवा संखेज्ज० । तस० वंधगा जीवा संखेज्ज० । हस्सरदि-वंधगा जीवा संखेज्ज० । साद-वंधगा जीवा विसेसा० । १० असाद-अरदि-सोग-वंधगा जीवा संखेज्ज० । अज्जस० वंधगा जीवा विसेसा० । णवुंस० वंधगा जीवा विसेसा० । तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा विसे० । णीचागो० वंधगा जीवा विसे० । अगराठ० वंधगा जीवा विसेत० । अवस० वंधगा जीवा विसेत० । अवस० वंधगा जीवा विसे० ।

§४७१. मणुस-पन्जत्त-मणुसिणीसु-सन्वत्थोवा आहार० वंधगा जीवा । तित्थय० १५

असाता, अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। तियँचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विश्वाधिक हैं।

\$४७०. मनुष्य गितमें आहारक शरीरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। [तीर्थंकरके बंधक] संख्यातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नेरकायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वेवगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वेिक्रियक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मनुष्यायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्थंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। उच्च गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मुक्ष्यवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युक्षवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्तिर्वेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युक्षवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अतिर्वेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युक्षवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युक्षवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अतात वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगतिके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। आनित्रिक ग्रतिक वंधक जीव विशेष अधिक हैं। तिर्यंचगतिके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। अगेतिकी प्रकृतियोंमें अर्थात् स्त्यानगृद्धित्रक, अनंतानुवंधी ४, अप्रत्याख्यानावरण ४, प्रत्याख्यानावरण ४, प्रत्याक्यानावरण, ४ वर्शनावरण, ५ अंतराय मुळके ओधवत् जानना चाहिए।

**६४७१. मनुष्यपर्याप्तक, मनुष्ययोनियोंमें आहारक शरीरके बंधक सर्वस्तोक हैं। तीर्थंकर** 

वंधगा जीवा संखेज्जगु०। मणुसायुवंधगा जीवा संखेज्जगु०। णिरयायुवंधगा जीवा संखेज्जगु०। देवायु-वंधगा जीवा संखेज्जगु०। तिरिक्खायु-वंध० जीवा संखेज्जगु०। देवगदि-वंधगा जीवा संखेज्जगु०। उच्चागो० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। मणुसगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज०। पुरिस० वंधगा संखेज्ज०। इत्थि० वंधगा जीवा संखेज्ज०। साद-वंधगा जीवा विसे०। तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज०। साद-वंधगा जीवा विसे०। तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा संखेज्ज०। बेउिव० वंधगा जीवा विसे०। असाद-अरदि-सोगवंधगा जीवा विसे०। अज्जस० वंधगा जीवा विसे०। णचुंस० वंधगा जीवा विसे०। णचागो० वंधगा जीवा विसे०। मिच्छत्तवंधगा जीवा विसे०। उचिर कृत्वीयं। मणुस अपजजत्त-पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्तभंगो।

्र ४७२, देवेसु सन्वत्थोवा मणुसायु-बंधगा जीवा। तित्थय० वंधगा जीवा असंखेज्जगु०। तिरिक्खायु-बंधगा असंखेज्ज०। उच्चागो० वंधगा जीवा संखेज्ज०। मणुसगदि-बंधगा जीवा संखेज्जगु०। पुरिस० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। इत्थि० वं० जी० संखे०। साद-हस्सरदि-जसगि० वंधगा सरिसा संखेज्जगु०। असाद-अरदि-१५ सोग-अज्जसगि० वंधगा जीवा सरिसा संखेज्जगु०। णबुंस० वंधगा जीवा विसे०।

प्रकृतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तरकायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। रवगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। प्रकृषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशःकीत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। सातावेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। सातावेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तरकगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वौदारिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नरकगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक विशेष अधिक हैं। अयशःकीर्त्तिके बंधक विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक विशेषाधिक हैं।

आगेकी प्रकृतियोंमें अथीत् ज्ञानावरण ५, दर्शनावरण ४, त्रांतराय ५, स्त्यानगृद्धित्रिक, अनंतातुर्वधी ४ आदिमें मूलके ओघवत् जानना चाहिए।

मनुष्यळब्ध्यपर्याप्तकोंमें-पंचेन्द्रियतिर्यंच अपर्याप्तकके समान भंग है।

§४७२. देवगितमें—मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तीर्थंकर प्रकृतिके बंधक जीव असं-ख्यातगुणें हैं। तिर्थंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। उच्च गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। कीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रित, यज्ञाकीत्तिके बंधक जीव समान रूपसे संख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयक्षाकीर्तिके बंधक जीव समान रूपसे संख्यातगुणें तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा विसेसा०। णीचागो० वंधगा जीवा विसे०। मिच्छ० वंधगा जीवा विसेत। थीणगिद्धि ३ अनंताणुवं० ४ वंधगा जीवा विसेत। सेसाणं वंधगा जीवा सिरेसा विसे०। एवं भवण० याव ईसाणित । णविर जोदिसियसोधम्मी-साणे उच्चागोदस्स वंधगा जीवा असंखेज्ज०। सणक्कुमार याव सहस्सारित विदियपुट्टविभंगो। आणद् याव उवरिभगेतआत्ति सच्वत्थोवा मणुसाधुवंधगा जीवा। इत्थिवे० ५ वंधगा जीवा असंखेज्ज०। णवंस० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। णीचागो० वंधगा जीवा विसे०। सिच्छत्तवंधगा जी० विसे०। थीणगिद्धि-तिय० अणंताणुवं० ४ वंधगा जीवा विसे०। साद-हस्स-रदि-जसिग० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। असाद-अरित-सोग-अज्ज० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। उच्चागो० वंधगा जीवा विसे०। पुरिसवे० वंधगा जीवा विसे०। सेसाणं वंधगा जीवा सिरेसा०। अणुहिस-अणुत्तर० सव्यत्थोवा १० मणुसायु-वंधगा जीवा। साद-हस्स-रदि-जसिग० वंधगा जीवा असंखेज्ज०। असाद-अरिद-सोग-अज्जस० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। सोसाणं वंधगा जीवा सिरेसा०। एवं सव्यहे। णविर संखेज्जगुणे कादव्यं।

हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मिथ्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्यानगृद्धि ३, अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियों के अर्थात् अप्रत्याख्यानावरणादि-के बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

भवनवासियोंसे ईशान स्वर्गपर्यंत इसी प्रकार जानना चाहिए।

विशेष यह है कि ज्योतिष्कदेव तथा सौधर्म, ईशान स्वर्गवासियोंमें उच्चगोत्रके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं।

सनत्कुमारसे सहस्रार स्वर्गतक दूसरे नरकके समान भंग जानना चाहिए।

आनतसे उपिम प्रैनेयक तक मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। सीवेदके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। मिथ्यात्वके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। मिथ्यात्वके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। स्त्यानगृद्धित्रिक, अनन्तानुबंधी ४ के बंधक विशेषधिक हैं। साता, हास्य, रति, यशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असाता, अरति, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। उपच गोत्रके बंधक जीव विशेषधिक हैं। युक्षवेदके बंधक जीव विशेषधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेष अधिक हैं।

अनुदिश-अनुत्तरवासी देवोंमें-मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। साता, हास्य, रित, यशःकीत्तिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेष अधिक हैं।

सर्वोर्थसिद्धिमें ऐसा ही जानना चाहिए । विशेष, वहां 'संख्यातगुणें' क्रमकी योजना करनी चाहिये। \$४७२. सन्वएइंदिय-सन्विवगिलिदिय-सन्वर्षचकायाणं पंचिदियतस-अपन्जनाणं च पंचिदिय-तिरिक्ख-अपन्जनमंगो । णविर एइंदिय-वणकिद-णिगोदेसु तिरिक्खायु-बंधगा जीवा अणंतगुणा। तेज-वाज० — मणुसायु-मणुसगिदि-मणुसाणुपु० उच्चागो० बंधगा जीवा णित्थ।

§४७४. पंचिदिय-तसाणं मूलोषं । णगिर तिरिक्सायु-बंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। पंचिदिय-पज्जत्तगेसु—सन्वत्थोवा आहार-बंधगा जीवा । मणुसायु-बंधगा जीवा असंखेज्जगुणा। णिरयायुवंधगा जीवा असंखेज्ज०। देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। तिरिक्खायुवंधगा जीवा संखेज्ज०। देवगिद्वंधगा जीवा संखेज्ज०। उचागो० वंधगा जीवा संखेज्ज०। मणुसग० वंधगा जीवा संखेज्ज०। पुरिसवे० वंधगा जीवा संखेज्ज०। इत्थिवे० वंधगा जीवा संखेज्ज०। जस० वंधगा जीवा संखेज्ज०। साद०-वंधगा जीवा विसेसा०। तिरिक्खगदिवंधगा जीवा संखेज्ज०। ओरालि० वंधगा जीवा विसे०। णिरयगिदिवंधगा जीवा संखेज्ज०। ओरालि० वंधगा जीवा विसे०। णिरयगिदिवंधगा जीवा संखेज्ज०। वेऽव्यिय० वंधगा जीवा विसे०। असाद-अरदि-सोग-वंधगा जीवा विसे०। अज्ज० वंधगा जीवा विसे०। ण्यंस० वंधगा जीवा विसे०। णीचा-००० वंधगा जीवा विसे०। मिच्छत्तवंधगा जीवा विसे०। सेसं मूलोषं।

§४७३. सर्व एकेन्द्रिय, सर्व विकलेन्द्रिय, सर्व पंचकायवालोंमें तथा पंचेन्द्रियत्रस लब्ध्य-पर्योप्तकोंमें—पंचेन्द्रिय तिर्यंच लब्ध्यपर्योप्तकके समान भंग जानना चाहिए । विशेष, एकेन्द्रिय बनस्पति निगोद जीवोंमें तिर्यंचायुके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं।

तेजकाय वायुकायमें-मनुष्यायु, मनुष्यगति, मनुष्यानुपूर्वी, उच्चगोत्रके बन्धक जीव नहीं हैं। §४७४. पंचेन्द्रिय त्रसोंमें-मूळके ओघवत् जानना चाहिए। विशेष यह है कि तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुर्ण हैं।

पंचेन्द्रिय पर्याप्तकों में आहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। मनुष्यायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। त्वायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। उप्च्य गोत्रके बन्धक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशकोत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशकोत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशकोत्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तथ्येचगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तथ्येचगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बौकियिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यातके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेषक प्रकृतियों मुलके ओधवत् जानना चाहिए।

§४७५. तस-पज्जचगेसु—सन्बत्थोवा आहार० वंघगा जीवा । मणुसायुवंघगा जीवा असंखेज्ज० । णिरयायुवंघगा जीवा असं० ग्० । देवायुवंघगा जीवा असं-खेज्ज० । तिरिक्खायुवंघगा जीवा संखे० गु० । देवगदिवंघगा जीवा संखेज्जगु० । उचागो० वंघगा जीवा संखेज्जगु० । मणुसगदिवंघगा जीवा संखेज्ज० । पुरिस० वंघगा जीवा संखेज्ज० । हत्थिव० वंघगा जीवा संखे० गु० । जस० वंघगा जीवा ६ संखे० गु० । हस्सरदिवंघगा जीवा संखे० गु० । वेउव्विय० वंघगा जीवा विसे० । तिरिक्खगदिवंघगा जीवा संखेऽजगु० । बोरालिय० वंघगा जीवा विसे० । असाद-अरदि-सोगवंघगा जीवा विसे० । अज्ज० वंघगा जीवा० विसेसा० । णांचुस० वंघगा जीवा विसे० । णीचागो० वंघगा जीवा विसे० । मिच्छच० अवंघगा (१) जीवा विसे० । सेसं मुलोघं ।

१४७६. पंचमण० तिण्णिवचि०—सन्वत्थोवा आहार० बंधगा जीवा। मणुसायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। णिरयायुबंधगा जीवा असं० गु०। देवायुबंधगा जीवा असखेज्ज०। णिरयगदि-बंधगा जीवा संखेज्ज०। तिरिक्खायुबंधगा जीवा असं-खेज्ज०। देवगदिबंधगा जीवा संखेज्जगु०। वेजन्विय० बंधगा जीवा विसे०। जच्चागो० बंधगा जीवा संखेज्ज०। मणुसग० बंधगा जीवा संखेज्ज०। पुरिस० बंधगा १६

§४०५. त्रसपर्याप्तकों में—आहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। मतुष्यायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। उच्चगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। उच्चगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। उच्चगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। युरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता-वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नरकगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। बैक्षियक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असता, अरति, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असता, अरति, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असता, अरति, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नाच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नाच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नाच गोत्रक बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नाच गोत्रक बंधक जीव विशेषक शिष्त चार्यत्वके अवंधक (१) जीव विशेषाधिक हैं। नोच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नाच गोत्रके बंधक जीव विशेषक गोत्रके विशेषक शांधिक लें नाच गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके विशेषक गोत्रके गोत्रके गोत्रके गोत्रके गोत्रक जीव गित्रके गोत्रक गोत्रके गोत्रक जीव गित्रके गोत्रक गोत्रक गोत्रक गोत्रक जीव गोत्रक गोत

[ विशेष-यहाँ मिथ्यात्वके अबंधकके स्थानमें बंधक पाठ **उपगुक्त प्रतीत होता है** । ]

§४७६. पांच मन, तीन वचनयोगमें-आहारक शरीरके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। मनुष्यायुक्त बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। नरकातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वेकियिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। उच्च गोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके

जीवा संखेज्ज । इत्थिवे० बंधगा जीवा संखेजगु० । जस० वंधगा जीवा संखेज० । हस्सरिद-बंधगा जीवा संखेजगु०, अथवा विसेसाहियं । साद-बंधगा जीवा विसे० । असाद-अरिद-सो० बंधगा जीवा संखेजगु० । अज्ञ० बंधगा जीवा विसे० । णांचुंस० बंधगा जीवा विसे० । तिरिक्खगदिबंधगा जीवा विसे० । णींचागोद० बंधगा जीवा भ विसे० । ओराछि० बंधगा जीवा विसे० । मच्छ० बंधगा जीवा विसे० । उविर ओधमंगो । विचजोगि—असच्चमोस० तसप्रजन्मगो ।

§४७७, काजोगि-ओरालिय-काजोगि-ओवमंगो !

\$४७८. ओरालियिभिस्से— सन्वत्थोवा देवगदि-वेगुन्नि० बंधगा जीवा । मणुसायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज० । तिरिक्खायु-बंधगा जीवा अणंतगुणा । उच्चागो० बंधगा १० जीवा संखेज्ज० । मणुसगदि बंधगा जीवा संखेज्ज० । पुरिसवे० वंधगा जीवा संखे-ज्जगुणा । इत्थिवे० बंधगा जीवा संखेज्ज० । जस० बंधगा जीवा संखेज्जगु० । हस्स रदिबंधगा जीवा संखेज्ज० । साद-बंधगा जीवा विसे० । असाद-अरदि-सो० बंधगा जीवा संखेज्ज० । अज्ज० बंधगा जीवा विसे० । णबुंस० बंधगा जीवा विसेसा० । तिरिक्खगदि-बंधगा जीवा विसेसा० । णीचागो० बंधगा जीवा विसे० । मिच्छच०

बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यराःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अथवा विशेषाधिक हैं। साता वेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अयशक्तिकि बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तियँच-गितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तियँच-गितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। औदारिक शरीर-के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अवशेष आगेकी प्रकृतियोंमें ओधवत् जानना चाहिए।

असत्यमुषा अर्थात् अनुभयवचनयोगमें-त्रसपर्यातकके समान भंग हैं। ६४७७. काययोगी, श्रीदारिक काययोगीमें ओघभंग है।

हुँ४७८. औदारिक मिश्र काययोगीमें-देवगित, वैक्रियिक श्रीरके बंधक जीव सर्वस्तोक है । मनुष्यायुके बंधक जीव श्रसंख्यातगुणें हैं । तिर्वंचायुके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं । उच्च गोत्र-के बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । पुरुवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । पुरुवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । पुरुवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । स्त्रीवंदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । यशःकीत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । हास्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । सायक बंधक जीव विशेषाधिक हैं । श्रमकातगुणें के बंधक जीव विशेषाधिक हैं । स्र्यक्षात्रगुणें के बंधक जीव विशेषाधिक हैं । निर्वंचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । निर्वंचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । स्यान-

विसेसा० । सेसाणं बंधगा सरिसा विसेसा० ।

§४७९. वेउन्विय-काजो०, वेउन्वियमि०—देवोघं। णवरि मिस्से आयुगं णित्थ । ऽ४८०. आहार० आहारमिस्स०—सन्वत्थोवा तित्थयरवंघगा जीवा। देवायु-वंघगा जीवा संखेज्जगुणा। साद-हस्स-रदि-जसिगत्ति-वंघगा जीवा संखेज्जगुणा। असाद-अरदि-सोग-अज्जसिगत्तिवंधगा जीवा संखेज्जगुणा। सेसाणं वंघगा सरिसा ५ विसेसाहिया।

्रध्रद्धः कम्मइगका०- सन्वस्थोवा देवगदि-वेउन्विय० वंघगा जीवा । उच्चागो० वंघगा जीवा अणंतगुणा । मणुसग० वंघगा जीवा संखेळ गुणा । पुरिस० वंघ० जीवा संखेळगुणा । इत्थिवे० वंघगा जीवा संखेळगु० । जस० वंघगा जीवा संखेळगुणा । इस्स-रि-वंघगा जीवा संखेळगुणा । साद-वंघगा जीवा विसेसा० । असाद-अरिद-१० सो० वंघगा जीवा संखेळगु० । अळ० वंघगा जीवा विसेसा० । णांचुंस० वंघगा जीवा विसेसा० । तिरिक्खगदि-वंघगा जीवा विसेसा० । णांचागो० वंघगा जीवा विसेसा० । भिच्छत्तवंघगा जीवा विसेसा० । थीणिगद्धि ३ अणंताणुवं० ४ वंघगा जीवा विसेसा० । ओरालि० वंघगा जीवा विसेसा० । सेसाणं वंघगा जीवा सरिसा विसेसा० ।

मृद्धित्रिक, अनन्तालुवंधी ४ तथा श्रौदारिक शरीरके वंधक जीव विशेषाधिक हैं । शेष प्रकृतिके बंधक जीवोंमें समान रूपसे विशेष अधिकका क्रम है।

§४८०. आहारक, आहारक मिश्रकाययोगियोंमॅ-तीर्थंकरके बंधक सर्वस्तोक हैं । देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । साता, हास्य, रति, यशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । असाता, अरति, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं ।

\$8८१. कार्माण काययोगियोंमें—देवराति, वैकियिक श्रीरके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। उन्न गोत्रके बंधक जीव अनन्तगुणें हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्तीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। यशःकीत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। इस्ताता, त्रिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। सातावेदनीयके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अयशःकीर्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। निर्यंच गितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। सिथ्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्थानगृद्धित्रिक तथा अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष श्रीदारिक श्रीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं। §४८२. इत्थिवे० पुरिस०-सन्वत्थोवा आहार० वंधगा जीवा। मणुसायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। णिरयायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। तिरिक्खायुवंधगा जीवा संखेज्ज०। देवगद्व-वंधगा जी० संखेज्जगु०। णिरयगदि-वंधगा जीवा संखे० गुणा। वेउिव्यय-वंधगा जी० विसेसा०। उच्चागो० ५ वंधगा जीवा संखेज्जगु०। मणुसगदि० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। पुरिसवे० वंधगा जीवा संखेज्जगु०। जस० वंधगा जीवा संखे० गुणा। हस्सरदि-वंधगा जीवा संखेज्जगु०। अथवा हस्सरदि० वंधगा जीवा संखे० गुणा। हस्सरदि-वंधगा जीवा संखे० गुणा। हस्सरदि-वंधगा जीवा संखे० गुणा। हस्सरदि-वंधगा जीवा विसेसा०। असाद-अरदि-सोग-वंधगा जीवा संखे० गुणा। अज्ज० वंधगा जीवा विसेसा०। णद्यंसवंधगा जीवा विसेसा०। जीवा विसेसा०। जीवा विसेसा०। मिच्छत्तवंधगा जीवा विसेसा०। थीणगिद्धि ३ अणंताणुवंधि० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। विसेसा०। अपच्चक्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। पच्चक्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। णद्यंसवंधगा जीवा विसेसा०। णद्यंसवंधगा जीवा विसेसा०। ज्यच्चक्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। णद्यंसवंधगा जीवा विसेसा०। जविसे०। सेसाणं वंधगा सिसा विसेसा०। णवुंसगवे० — मृठोघं। णविरि भयदुणुंच्छादो उविर तुव्छा विसेसा०।

§४८२. स्नीवेद, पुरुषवेदमें—आहारक शरीरके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं। मतुष्यायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके वंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवगतिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तरकातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तरकातिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। विकियक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। उन्न गोत्रके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मतुष्यगतिके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। सुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। हास्य, रतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अथवा हास्य, रतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिर्यंचगितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। आवारातगुणें हैं। अयत्राक्षीत्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। आवारातगुणें हैं। अपत्राक्षीतिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्यानगुद्धि ३, अनन्तानुवंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। निद्रा, प्रचलके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तिज्ञ, कार्माणके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुत्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्रा, प्रचलके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। भय, जुगुत्साके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रेष प्रकृतियंकि बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

नपुंसक वेदमें मूळके ओघवत जानना चाहिए। विशेष, भय, जुगुप्साके आगेकी प्रकृतियोंमें चर्थात् संज्वळन क्रोधादि ४ ज्ञानावरण, दर्शनावरण, अंतरायमें समान रूपसे विशेषाधिकता है। §४८२, अवगदवे०—सन्वत्थोवा कोष-संज० बंघगा जीवा । माणसंज० बंघगा जीवा विसेसा० । माया-संज० बंघगा जीवा विसे० । रोम-संज० बंघगा जीवा विसे० । पंचणा० चढुदंस० जस० उच्चागो० पंचंत० बंघगा जीवा विसेसा० । साद-बंघगा जीवा संखेज्ज० ।

१४८४. कसायाणुनादेण—कोघादि० ४ याव भयदुगुं० ताव मूलोघं। उनिरं ५ साधेद्ण भाणिदच्यं।

\$१८५. मदि० सुद०—ितिस्खोघं। णविर मिन्छत्त-बंधगा जीवा विसेसा०। सेसाणं बंधगा जीवा सिरसा विसेसा०। विभंगे—सन्वत्थोवा मणुसायु-बंधगा जीवा। णिरयायु-बंधगा जीवा असंखे०। देवायु-बंधगा जीवा असंखेऽज०। णिरयादि-बंधगा जीवा असंखेऽज०। वेउन्विय० बंधगा जी० १० विसेसा०। तिरिक्खायु-बंधगा जी० असंखेऽज०। उन्चागो० बंधगा जीवा संखेऽजगु०। मणुसगदि-बंधगा जीवा संखेऽजगु०। पुरिसवे० बंधगा जीवा संखेऽजगु०। इत्थिवे० बंधगा जीवा संखेऽ गुणा। इत्थिवे० बंधगा जीव संखेऽ गुणा। जस० बंधगा जीवा संखेऽजगु०। साद-इस्स-रदि-बंधगा जीवा विसेसा०। असाद-अरदि-सो० बंधगा जीवा संखेऽजगु०। अञ्ज० बंधगा जीवा विसेसा०। णावुंस० बंधगा जीवा विसे०। तिरिक्खगदि-बंधगा जी० विसे०। णीचा-१५ गोद० बंधगा जीवा विसे०। ओरािल० बंधगा जीवा विसे०। मिन्छत्तवंधगा जीवा विसे०। सेसाणं बंधगा सिरसा विसेसा०।

§४८३. अपगतवेदमें –क्रोध-संज्वलनके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । मान-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । माया-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । लोभ-संज्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । ५ झानावरण, ४ दर्शनावरण, थशःकीत्तिं, उच गोत्र तथा ५ अन्तरायोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । सातावेदनीयके वंधक जीव संख्यातगुणें हैं ।

§४८४. कषायातुवादसे-कोधादि ४ से लेकर भय, जुगुष्सापर्यन्त मूलके ओधवत् संख्या है। आगेकी प्रकृतियोंका व्यल्पबहुत्व योग्य रीतिसे निकाल लेना चाहिये।

\$४८५. मत्यज्ञान श्रुताज्ञानमें तिर्यंचोंके ओघवत् जानना चाहिए । विशेष, मिध्यात्वके बन्धक जीव विशेषाधिक हैं । शेषके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं ।

विभंगाविधमें — मतुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। तरकायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तरकगितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देव
गितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव विशेषिक हैं। तिर्यंचायुके
बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। उच्चगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मतुष्यातिके बंधक जीव
संख्यातगुणें हैं। पुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव विशेषिक
हैं। यशःक्रीत्तिके बंधक [ जीव ] संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रितके बंधक जीव विशेषिक
हैं। असाता, अरित, शोकके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। अयशःक्रीत्तिके बंधक जीव विशेष अधिक
हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। तिर्यंचगितके बंधक जीव विशेष अधिक
है। नीच गोत्रके वंधक जीव विशेष अधिक हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव विशेष अधिक

§४८६. आभि० सुद् अोधि०—सन्वत्थोचा आहारस० वंघगा जीवा। मणु-सायु-बंघगा जीवा संखेज्जगु०। देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्ज०। देवगदिवेउिच्व० वंघगा जीवा असंखेज्ज०। हस्स-रिद-वंधगा जी० असं० गुणा। जस० वंघगा जीवा विसेसा०। साद-बंघगा जीवा विसे०। असाद-अरिद-सोग-अज्जस० वंघगा जीवा ५ संखेज्जगुणा। मणुसगदि-ओरालि० वंघगा जीवा विसेसा०। अपच्चकखाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। पञ्चकखाणा० ४ वंधगा जीवा विसेसा०। णिहापचला-बंधगा जीवा विसेसा०। तेजाक० वंघगा जीवा विसेसा०। अयदु० वंघगा जीवा विसे०। पुरिसके० वंधगा जीवा विसे०। कोधसंज० वंघगा जीवा विसेसाहिया। माणसं० वंघगा जीवा विसेसा०। सायासं० वंघगा जीवा विसे०। लोभसं० वंधगा जीवा विसे०। पंचणा० १० चहुदंस० उच्चागो० पंचंत० वंधगा जीवा विसे०।

§४८७. मणपञ्जव०—सन्त्रत्थोवा आहार० बंधगा जीवा । देवायु-बंधगा जीवा संखेजजगुणा । हस्स-रिद-बंधगा जीवा संखेजगु० । जस० बंधगा जीवा विसे० । सादबंधगा जीवा विसे० । असाद-अगदि-सोग-अज्ज० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । णिद्दा-पचला-बंधगा जीवा विसे० । देवगदि-वेजन्त्रिय० तेजाक० बंधगा जीवा १५ विसे० । पुरिसवे० बंधगा जीवा विसे० । कोधसंज० बंधगा जीवा विसे० । माणसं०

हैं। सिभ्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

४८६. श्राभिनिवोधिक-श्रुत-श्रविध-श्रानमें—आहारक शरीरके वंघक जीव सबसे स्तोक हैं। मनुष्यायुके वंघक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायुके वंघक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवात, वैक्रियिक शरीरके वंघक जीव असंख्यातगुणें हैं। यशस्क्रीत्तिके शंघक जीव विशेषाधिक हैं। यशस्क्रीत्तिके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। असाता, अरति, शोक अयशःक्रीतिके वंघक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगित, श्रीदारिक शरीरके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। अस्याख्यानावरण ४ के वंघक जीव विशेषाधिक हैं। अत्याख्यानावरण ४ के वंघक जीव विशेषाधिक हैं। अत्याख्यानावरण ४ के वंघक जीव विशेषाधिक हैं। तेजस, क्रामीण के वंघक जीव विशेषाधिक हैं। से क्रियाखिक वेंचक जीव विशेषाधिक हैं। मन्यजुगुप्साके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। मनसंज्यतनके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। मानसंज्यतनके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। मानसंज्यतनके वंघक जीव विशेषाधिक हैं। सावासंज्यतनके वंघक जीव विशेषाधिक हैं।

§४८७. मनःपर्ययज्ञानमें — ष्ट्राहारकश्चरीरके बंधक जीव सबसे स्तोक हैं । देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । दार्य, रितके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । यशःकीर्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । साताके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । प्रसाता, अरित, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । नेद्रा, प्रचलाके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । देवगति, वैक्रियिक तेंजस कार्मीण श्वरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । कोध-

बंधगा जीवा विसे०। मायासं० बंधगा जीवा विसे०। लोभसं० बंधगा जीवा विसेसा०। पंचणा० चदुदस० उच्चागो० पंचंत० बंधगा जीवा विसे०।

१४८८. एवं संजद-सामाइ० छेदो०। णवरि याव मायासंजलणं ताव मणपज्जव-भंगो। उवरि सेसाणं बंधगा सरिसा विसेसाहिया।

§४⊂९. परिहारे—सन्त्रत्थोवा देवायुर्वघगा जीवा । आहार० बंधगा जीवा ५ संखेज्ज० । साद-हस्स-रदि-जसगि० सरिसा संखेज्जगुणा । असाद-अरदि-सोग-अज्ज० बंधगा जीवा संखेज्जगुणा । सेसाणं सरिसा विसेसा० ।

§४९०. संजदासंजदा—सञ्चत्थोवा देवायु-बंधगा जीवा । साद-हम्स-रिद-जस० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । असाद-अरिद-सोग-अज्ज० वंधगा जीवा संखेज्जगु० । सेसाणं बंधगा जीवा सम्सा विसेसाहिया ।

६४९१. असंजदेसु— तिरिक्खोघं । णवरि थीणगिद्धि ३ अणंताणुवंधि ४ वंधगा जीवा विसेसा० । सेसाणं वंधगा जीवा सरिसा विसेसा० ।

१४९२. चक्खुदंसणी-तस-पज्जत्तमंगो । अचक्खुदंसणी-ओघं । ओधिदंसणी-ओधिणाणिमंगो ।

§४९३. तिण्णि लेस्सा-असंजदभंगो । तेउलेस्सि०-सन्वत्थोवा आहार० १५

संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । मानसंब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक है। माया-संब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । लोभसंब्वलनके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। ५ ज्ञाना-वरण, ४ दर्शनावरण, उच्चगोत्र, ५ श्चन्तरायके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

§४८८. संयम, सामायिक छेदोपस्थापना संयममें इसी प्रकार हैं। विशेष, मायासंज्वलनपर्यन्त मनःपर्ययके समान भंग है। आगेकी शेष प्रकृतियोंके बंधक जीवोंमें सहश रूपसे विशेषाधिकता है।

§४८९. परिहारिवशुद्धि संयममें—देवायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। आहारकशरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रित, यशःकीर्तिमें सदृश रूपसे संख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। शेष प्रकृतिके बंधक सदृश रूप विशेषाधिक हैं।

§४९०. संयतासंयतोंमें—देवायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। साता, द्वास्य, रति, यशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। घ्यसाता, अरति, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव सदश रूपसे विशेषाधिक हैं।

§४९१. असंयतोंमें—ितर्यचोंके ओघवत् जानना चाहिए। विरोष, स्त्यानगृद्धित्रिक, अनन्तातु-बंधी ४ के बंधक जीव विरोषाधिक हैं। रोष प्रकृतियोंके बंधक जीव सहरा रूपसे विरोषाधिक हैं।

§४९२. चज्जुदर्शनवालोंमें—त्रसपर्याप्तकके समान भंग जानना चाहिए । अचज्जुदर्शनवालोंमें— अोघवत् जानना चाहिए । अवधिदर्शनवालोंमें—अवधिज्ञानके समान भंग हैं ।

§४९३. कृष्णादि तीन लेश्यावालोंमें—असंयतोंके समान भंग हैं। तेजोलेश्यावालोंमें—

वंधगा जीवा। मणुसायु-वंधगा जीवा संखेज्ज०। देवायु-वंधगा जीवा असंखेज्जगु०। तिरिक्खायु-वंधगा [जीवा] असंखेज्जगुणा। सणुसग० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। सणुसग० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। मणुसग० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। पुरिसवे० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। इत्थिवे० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। साद-इस्स-रिद-जस० वंधगा जीवा संखेज्जगुण। असाद-अरिद-सोग-अज्ज० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। णवुंस० वंधगा जीवा संखेज्जगुणा। तिरिक्खगदि-वंधगा जीवा विसे०। णीचागो० वंधगा जीवा विसे०। ओरालि० वंधगा जीवा विसे०। मिच्छत्त-वंधगा जीवा विसे०। थीणगिद्धि ३ अणंताणुवंधि ४ वंधगा जीवा विसेता० हिया। अपच्चक्खाणावर० ४ वंधगा जी० विसे०। पच्चक्खाणावर० ४ वं० जीवा १० विसे०। सेसाणं वंधगा सरिसा विसेसा०।

§४९४. पम्माए─आहार० थोवा । मणुसायु-वंधगा जीवा संखेज्जगुणा । तिरिक्खायु-वंध० जीवा असंखेज्जगु० । देवायु-वंधगा जीवा विसेसा० । मणुसग०
कंधगा जीवा संखेज्जगु० । इत्थिव० वं० जीवा संखेज्जगु० । णवुंस० वंधगा जीवा
संखेज्जगु० । तिरिक्खगदि-वंधगा जी० विसे० । णीचागो० वं० जीवा विसे० ।
१५ ओराळि० वंधगा जीवा विसे० । साद-हस्स-रिद-जस० वंधगा सिरसा असंखेज्जगुणा । असाद-अरदि-सो०-अज्जस० वंध० सिरसा संखेज्जगुणा । देवगदि-वेउव्व०

श्राहारक शरीरके बंघक जीव सर्वस्तोक हैं। मनुष्यायुके वंघक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके वंधक [ जीव ] श्रसंख्यातगुणें हैं। देवायित विक्रियिक शरीरके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। उच्चगोत्रके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रित, यशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रित, यशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असता, अपशःकीर्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तर्यंचगितके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीचगोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रीदगरिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्यानगृद्धि ३, अनन्तानुवंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अप्रत्याख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रेष प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रेष प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। श्रेष प्रकृतियोंके बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

§४९४. पद्मलेश्यामें—च्याहारक शरीरके बंबक जीव रतोक हैं। मनुष्यायुके बंबक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंबक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंबक जीव विशेषाधिक हैं। मनुष्यगतिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नपुंसकवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। तिर्यंचगितके बंबक जीव विशेषाधिक हैं। नीचगोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। साता वेदनीय, हास्य, रित, यशकीर्तिके बंधक जीव समान रूपसे असंख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशकीर्तिके बंधक जीव समान रूपसे संख्यातगुणें हैं। देवगित, बैक्षियक शरीरके बंधक

बंधगा जीवा विसे॰ । उच्चागो॰ वंध॰ जी॰ विसे॰ । पुरिस॰ बंधगा जीवा विसे॰ । मिच्छत्त-बंधगा जीवा विसे॰ । उबरि तेउभंगो ।

§४९५. सुकाए—सञ्चत्थोवा आहारस० वंधगा जीवा । मणुसायु-बंधगा जीवा संखेऽजगु० । देवायु-बंधगा जीवा विसे० । देवगदि-वेउव्वि० वंधगा जीवा असंखेऽजगु० । इत्थिवे० वंधगा जीवा असंखेऽजगु० । णवुंस० वंधगा जीवा संखेऽजगु० । ६ णीचागी० वंधगा जीवा विसे० । मिन्छत्त-वंधगा जीवा विसे० । थीणगिद्धि ३ वं०, अणंताणुवं० ४ वंधगा विसे० । हस्स-रदि-वंधगा जीवा संखेऽजगु० । जस० वंधगा जीवा विसे० । साद-वंधगा जीवा विसे० । साद-वंधगा जीवा विसेता० । असाद-अरदि-[सोग] अज्ज० वंधगा जीवा संखेऽजगुणा । उच्चागो० वंधगा जीवा विसेता० । पुरिस० वंध० जीवा विसेता० । मणुसग० औरालि० वंधगा जी० विसेता० । अपच्चकखाणा० ४ वंध० जीवा विसेता० । १० पच्चकखाणा० ४ वंधगा जीवा विसेता० । उविर ओधभंगो ।

१४९६. भवसिद्धि—म्लोघं। अन्भवसिद्धि—मदिभंगो। णवरि मिच्छत्त-सोलस-कसा० एकत्थ भाणिदव्वा।

§४९७, सम्मादिष्टि – ओधिभंगो। खइग-सम्मा० – सव्वत्थोवा आहार० बंधगा जीवा।

जीव विशेषाधिक हैं । उन्नगोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । पुरुषवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । मिथ्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं । आगेकी प्रकृतियोंमें तेजोलेश्याके समान भंग हैं ।

§४५५. शुक्ललेरयामें—आहारक शारीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। मनुष्यायुके बंधक जीव संस्यातनुणें हैं। देवायुके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। देवगति, वैक्रियिक शारीरके बंधक जीव असंस्थातनुणें हैं। स्रोवदके बंधक जीव असंस्थातनुणें हैं। नीचगोत्रके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मिध्यात्वके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्यानगुद्धित्रकके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अनन्तानुबंधी ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संस्थातनुणें हैं। यशःकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। हास्य, रितके बंधक जीव संस्थातनुणें हैं। यशःकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। साताके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। इस्ताता, अरित, [शोक] इध्यशःकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। मनुष्यगति, औदारिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अत्रत्यास्थानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अग्रत्यास्थानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं।

९४९६. भव्यसिद्धिकोंमें—मूळ ओघवत् जानना चाहिए। श्रभव्यसिद्धिकोंमें—मत्यझानवत् भंग जानना चाहिए। विशेष, मिथ्यात्व और सोलह कषायके बंधकोंका भंग एक साथ रुगाना चाहिये।

[ विशेष—यहां मिथ्यात्वके साथ १६ कषायका सदा वंध होता है । इस कारण उनका प्रथक् भंग नहीं कहा है । ]

९४९७. सम्यग्दृष्टियोंमें—अवधिज्ञानके समान भंग जानना चाहिए । क्षायिकसम्यक्त्व-में—ऋाहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं । देवायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं । देवायु-वंघ० जी० संखेज्ज० । मणुसायु-वंघगा जीवा विसे० । देवगदि-वेउन्वि० वंधगा जीवा विसे० । उनरि ओधिभंगो ।

§४९८. वेदगे—सन्वत्थोवा आहार० वं० जीवा । मणुसायु-बंधगा जीवा संखे-ज्जगु० । देवायु-बंधगा जीवा असंखेज्जगु० । देवगदि-वेउन्वि० वंधगा जीवा असंखे-५ ज्जगु० । साद-हस्स-रदि०-जस० वंधगा जी० असंखे० गु० । असाद-अरदि-सो० अज्जस० वंधगा जीवा संखेज्जगु० । मणुसग० ओराहि० वंधगा जीवा विसे० । अपच्चक्खाणा० ४ वंधगा जीवा विसे० । पच्चक्खाणा० ४ वंध० जीवा विसे० । सेसाणं वंधगा जीवा सरिसा विसे० ।

§४९९, उवसम-सं०-सव्वत्थोवा आहार० बंधगा जीवा। देवगदि-वेउव्विय-१० बंधगा जी० असंखेज्जगु०। उवरि ओधिमंगो।

§४००. सासणे—सट्वत्थोवा मणुसायु बंधगा जीवा । देवायु बंधगा जीवा असंखेज्जगु० । देवगदि-वेजिव्व० बंधगा जी० असंखे० गुणा । तिरिक्खायु-बंधगा जी० असंखे० गुणा । मणुसगदि-बंधगा जी० संखेज्जगुणा । पुरिसवे० बंधगा जीवा संखे० गुणा । साद-हस्स-रदि-जस० बंध० जीवा विसे० । इत्थिवे० बंधगा जी० संखेज्ज-१५ गुणा । असाद-अरदि-सो० अज्ज० बं० जीवा विसेसा० । अथवा असाद-अरदि-सो० अज्ज० वंधगा जीवा संखेज्जगु० । इत्थिवे० बंधगा जीवा विसेसा० । तिरिक्खगदि०

मनुष्यायुक्ते बंधक जीव विशेष अधिक हैं। देवगति, वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव विशेष अधिक हैं। आगे अवधिज्ञानके समान भंग है।

§४९८. वेदकसम्यक्त्वमें—आहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। मजुष्यायुके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवाति, बैंकियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, राति, यशःकीर्तिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशःकीत्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मजुष्यगति, औदारिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अपरयाख्यानावरण ४के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। अपरयाख्यानावरण ४ के बंधक जीव विशेषाधिक हैं। औष प्रकृतिके बंधक जीव समानक्ष्यसे विशेषाधिक हैं।

§४९९. उपशमसम्यक्त्वमं—आहारक शरीरके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। देवगति, बैक्रियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगृणें हैं। आगेकी प्रकृतियोंमें अवधिज्ञानका भंग है।

§५००. सासादनसम्यक्त्यों—मनुष्यायुके बंधक जीव सर्वस्तोक हैं। देवायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। देवगति, बेंक्रियिक शरीरके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। तिर्यंचायुके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। मुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। मुरुषवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। साता, हास्य, रित, यशकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशकीर्त्तिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। स्त्रीवेदके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीर्यंचगितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। तीर्यंचगितिके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। नीच गोत्रके बंधक बंधक जीव

वंधगा जी० विसे०। णीचागो० वंधगा जी० विसे०। ओरालि० बंधगा जी० विसे०। सेसाणं पगदीणं वंधगा जीवा सरिसा विसेसा०।

६५०१. सम्मामिच्छ०-सन्वत्थावा देवगदि-वंघगा जीवा, वेजन्वि० वंघगा जीवा। साद-हस्सरदि-जस० वंघगा जीवा असंखे० गुणा । असाद-अर्राद-सो० अज्ज० वंघगा जी० संखेज्जगु०। मणुसग० ओराछि० वंघगा जी० विसे०। सेसाणं पगदीणं ५ वंघगा जीवा सरिसा विसे०। मिच्छादिद्धि अन्मवसिद्धिभंगा।

३५०२. सण्णीसु—सन्वत्थोवा आहार० वंघगा जीवा । मणुसायु-वंघगा जी० असंखे० गुणा । णिरयायु-वं० जीवा असंखे० गुणा । देवायु-वंधगा [जीवा] असंखे० गुणा । णिरयगदि-वंधगा जी० संखेज्जगुणा । तिरिक्खायुवंधगा जी० असंखे० गुणा । देवगदि-वंधगा जी० संखेज्जगु० । वेउन्वि० दंधगा जी० विसे० । उच्चागो० १० वंधगा जी० संखेज्जगु० । मणुसग० वंधगा जी० संखेज्जगु० । पुरिस० वंधगा जीवा संखेज्जगु० । इत्थिवे० वंधगा जी० संखेज्जगु० । जस० वधगा जी० संखेज गु० । हस्स-रदि-वंधगा जी० विसे० । साद-वंधगा जीवा विसेसा० । उवरि मणजोगिभंगो । असण्णी-मिच्छादिहि-मंगो ।

§५०३. आहारा-ओघभंगो । अणाहारा-कम्मइगभंगो । एवं परत्थाण-जीव-अप्पावहुगं समत्तं ।

84

विशेषाधिक हैं। औदारिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

§५०१ सम्यग्मिथ्यात्यमें —देवगतिके बंघक जीव सबस्तोक हैं। वैक्रियिक शरीरके बंघक जीव भी इसी प्रकार हैं। साता वेदनीय, हास्य, रित, यशःकोर्त्तिके बंधक जीव असंख्यातगुणें हैं। असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधक जीव संख्यातगुणें हैं। महुष्यगित, औदारिक शरीरके बंधक जीव विशेषाधिक हैं। शेष प्रकृतियोंके बंधक जीव समान रूपसे विशेषाधिक हैं।

मिध्याद्य मिं - अभव्य सिद्धिकों के समान भंग हैं।

§५०२. संज्ञीमें—ष्टाहारक शरीरके बंधक जीव सर्व स्तोक हैं। मनुष्यायुके बंधक जीव असंस्थातगुणें हैं। नरकायुके बंधक जीव असंस्थातगुणें हैं। देवायुके बंधक [जीव] असंस्थातगुणें हैं।
नरकगितके बंधक जीव संस्थातगुणें हैं। तिर्याचायुके बंधक जीव असंस्थातगुणें हैं। देवगितिके
बंधक जीव संस्थातगुणें हैं। वैक्रियिक शरीरके बंधक जीव विशेषधिक हैं। उच्च गोत्रके बंधक
जीव संस्थातगुणें हैं। मनुष्यगितिके बंधक जीव संस्थातगुणें हैं। पुरुषवेदेके बंधक जीव संस्थात
गुणें हैं। श्लीवेदके बंधक जीव संस्थातगुणें हैं। यशःकीर्तिके बंधक जीव विशेषधिक हैं। स्रागेकी शेष
प्रकृतियोंमें मनोयोगीके समान मंग हैं। असंज्ञीमें—मिण्यादृष्टिके समान मंग हैं।

§५०३. आहारकमें—स्रोघके समान भंग हैं। स्रनाहारकोंमें-कार्माण काययोगीके समान भंग हैं। इस प्रकार परस्थान जीव अल्प बहुत्व समाप्त हुआ।

### [ अद्धा-अप्पा-बहुंगपरूवणा ]

ु५०४. अद्धा-अप्पानहुगं दुविहं । सत्थाण-अद्धा-अप्पानहुगं चेव, परत्थाण-अद्धा-अप्पानहुगं चेव । सत्थाण-अद्धा-अप्पानहुगं पगदं । दुविहो णिट्देसो ओघेण आदेसेण य ।

ूप०५, तत्थ ओघेण-एत्तो परियत्तमाणियाणं अद्धाणं जहण्णुक्कस्सपदेण एक्कदो ५ कादण चोद्दसण्णं जीवसमासाणं ओघियअप्पाबहुगं वत्तइस्सामो ।

६५०६. चोइस्सण्णं जीवसमासाणं—सादासादं दोण्णं पगदीणं जहण्णियाओ वंध-गद्धाओ सिस्साओ थोवाओ । सुहुम-अपन्जत्तस्स सादस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्य उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । वादर-एइंदिय-अपज्जत्तस्स सादस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा

#### [अद्धा अल्प बहुत्व ]

§५०४. श्रद्धा-अल्पबहुत्वका श्रर्थ है कालसम्बन्धी हीनाधिकपना । यहाँ स्वस्थान-अद्धा-श्रल्प-बहुत्व तथा परस्थान-श्रद्धा-अल्प-बहुत्व से अद्धा-अल्प-बहुत्व दो प्रकारका है । स्वस्थान-अद्धा-अल्प-बहुत्व प्रभुत है । उसका ओघ तथा आदेशसे दो प्रकारसे निर्देश करते हैं ।

§५०५. ओघसे यहाँ से आगे चौदह 'जीवसमासोंमं ओघसम्बन्धी श्राल्प-बहुत्वका परिवर्तमान प्रकृतियोंके कालको जघन्य और उत्कृष्ट पदके द्वारा एक-एक करके, वर्णन करेंगे।

§५०६. चौदह जीव समासोंमें साता-ऋसाता इन दोनों प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे स्तोक है।

[ विद्रोष—सूक्त एकेन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चौइन्द्रिय, असंज्ञी पंचेन्द्रिय, इन सातोंमेंसे प्रत्येकके पर्याप्त-ऋपर्याप्त भेद करने पर चौदह जीव-समास होते हैं। यहाँ वेदनीय २, वेद ३, हास्यादि ४, गति ४, जाति ५, रारीर २, संस्थान ६, संहनन ६, श्रानुपूर्वी ४, विहायोगति, त्रसस्थावरादि ४, स्थिरादि ६ युगल, अंगोपांग २, गोत्र २ ये परिवर्तमान प्रकृतियां जधन्य उत्कृष्ट काळके भेदसे चौदह जीवसमासोंमें वर्णित की गई हैं। ]

सूच्म-श्रपर्याप्तकमें साताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। असाताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। बादर एकेन्द्रिय श्रपर्याप्तकमें साताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यात-

<sup>(</sup>१) "अत्थि चोह्स जीवसमासा । के ते ? एइंदिया दुविहा वादरा सुहुमा । वादरा दुविहा, पञ्जता, अपञ्जता । सुहुमा दुविहा पञ्जता अपञ्जता । वीहन्दिया दुविहा पञ्जता । विहन्दिया दुविहा पञ्जता । विहन्दिया दुविहा पञ्जता । पंचिदिया दुविहा सिण्णणो असिण्णणो । सिण्णणो दुविहा पञ्जता । असिण्णणो दुविहा पञ्जता । असिण्णणो दुविहा पञ्जता अपञ्जता । असिणणो दुविहा पञ्जता । असिणणो दुविहा । असिणणो दुविहा पञ्जता । असिणणो दुविहा पञ्जता । असिणणो दुविहा । असिणणो दुविहा पञ्जता । असिणणो दुविहा पञ्जता । असिणणो दुविहा । असिणणो दुविहा । असिणणो दुविहा । असिणणो दुविहा । । असिणणो दुविहा । । । । । । । । । । । । । । । । ।

संखेज्जगुणा । सुहम-पज्जन्तस्य सादस्य उक्कस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्स उक्कस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । बादर-एइंदिय-पज्जन्तस्य सो चेव भंगो । वेइंदिय-अपज्जन्तस्य सादस्य उक्कस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । तेइंदिय-अपज्जन्तस्य सादस्य उक्कस्तिया वंधगद्धा विसेसाहिया । चदुरिंदिय-अपज्जन्तस्य सादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा विसेसाहिया । वेइंदिय-अपज्जन्तस्य असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्ज- ५ गुणा । तेइंदिय अपज्जन्तस्य असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा विसेसाहिया । चदुरिंदिय-अपज्जन्तस्य असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा विसेसाहिया । एवं पज्जन्तेमु वि सादासादाणं णेदव्वं । पंचिदिय-असण्णि-अपज्जन्तस्य सादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । पंचिदिय-असण्णिस्य पज्जन्तस्य सादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्य उक्किस्तिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा ।

§५०७, चोहसण्णं जीवसँमासाणं तिण्णि वेदाणं जहण्णिया वंधगद्धा सिरसा थोवा । सुहुम-अपज्जनस्स पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । इत्थिवेदस्स १५ - उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । णृष्ठंसकवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । गृणा है । असाताके वंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । असाताके वंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । असाताके वंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । बादर एकेन्द्रिय पर्यातकमें सुक्ष्म अपर्यातकके समान भंग है ।

दोइन्द्रिय अपर्याप्तकमें—साताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकमें साताके बंधकका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमें साताके बंधकका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। दोइन्द्रिय अपर्याप्तकमें, असाताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकमें, असाताके वंधकका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमें, असाताके वंधकका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चौइद्रियोंके पर्याप्तकोंमें, साता, असाताके वंधकका काल पूर्ववत् जानना चाहिए।

पंचित्त्रिय-असंझी-अपर्याप्तकमें—साताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। असाताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। पंचित्त्रिय-संझी-अपर्याप्तकमें—साताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। असाताके बंधकका चर्छष्टकाल संस्थातगुणा है। पंचित्त्रिय असंझी-पर्याप्तकमें साताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। असाताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। पंचित्त्रिय-संझी पर्याप्तकमें—साताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है। असाताके बंधकका चर्छष्ट काल संस्थातगुणा है।

\$२०७. चौदह जीव-समासोंमं—तीन वेदोंके बंधकोंका जधन्य बंधकाळ समान रूपसे स्तोक है। सूत्त्म-अपर्याप्तकमें—पुरुषवेदके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। स्त्रीवेदके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। नपुंसकवेदके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। बादर-अपर्याप्तक- बादर-अपज्जत्तस्स तं चेव भाणिद्व्यं । सुहुम-वादर-पज्जत्ताणं च तं चेव भंगो । वेइंदिय अपज्जत्तस्स पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखे० गुणा । तेइंदिय-अपज्जत्तस्स पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसाहिया । चदुर्रिदिय अपज्जत्तस्स पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसाहिया । चदुर्रिदिय अपज्जत्तस्स पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसा० । चदुर्रिदिय-अपज्जत्तस्स इत्थिवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसा० । चदुर्रिदिय-अपज्जत्तस्स इत्थिवेदस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसा० । चदुर्रिदिय-अपज्जत्तस्स णवुंसकवेदस्स उक्किस्सया वधगद्धा संखे० गुणा । तेइंदिय-अपज्जत्तस्स णवुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा विसेसा० । चदुर्रिदिय-अपज्जत्तस्स णवुंसकवेदस्स उक्क० वंधगद्धा विसेसा० । एवं पज्जत्तगेसु वि तिण्णं वेदाणं णेदव्वं । पंचिदिय-असण्ण-अपज्जत्तस्स पुरिस-१० वेदस्स उक्क० वंधगद्धा संखेज्जगुणा । इत्थिवेदस्स उक्किरस्स वंधगद्धा संखेज्जगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेजगुणा । गुणुंसकवेदस्य उक्कि० वंधगद्धा संखेजजगुणा । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्स उक्कि० वंधगद्धा संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्य उक्कि० वंधगद्धा संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्स प्रतिविद्य संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्य प्रतिविद्य संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्य विद्य संखेणजगुण्या । गुणुंसकवेदस्य विद्य संखेणवेदस्य विद्य संखेष्य संखेणवेदस्य संखेणवेदस्य संखेणवेदस्य संखेणवेदस्य संखेणवेदस्य स

§५०८. हस्स रदि-अरदि-सागाणं सादासाद-भंगो ।

६५०९, चदुण्णं गदीणं बंधगद्धाओ लहण्णियाओ सिरसाओ थोवाओ । १५ सुहुम-अपज्जत्त-मणुसगदि-उक्कस्सिया बंधगद्धा संखेज्जगुणा । तिरिक्खगदि-उक्क-स्सिया बंधगद्धा संखेज्जगुणा । बादर-वेदणीयभंगो । एवं याव सण्णि-असण्णि-

एकेन्द्रियमं—उपरोक्त ही भंग है। सूहम पर्याप्तक तथा बादर पर्याप्तकमं—यही भंग जानना चाहिए। दोइन्द्रिय-अपर्याप्तकमं—पुरुषवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय-अपर्याप्तकमं—पुरुषवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय-अपर्याप्तकमं—पुरुषवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—सिवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—स्वीवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—स्वीवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—व्यवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—व्यवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। चौइन्द्रिय अपर्याप्तकमं—व्यवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल विशेषाधिक है। इसि प्रकार दोइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चौइन्द्रिय पर्याप्तकों तीन वेदोंका काल जानना चाहिए।

पंचेन्द्रिय-असंज्ञी-अपर्याप्तकमें —पुरुषवेदके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। ब्री-वेदके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। नपुंसकवेदके बंधकका उत्कृष्टकाल संख्यातगुणा है। पंचेन्द्रिय-संज्ञी-अपर्याप्तकमें —पूर्वोक्त भंग जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय-असंज्ञी-पर्याप्तकमें भी ऐसा ही जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय-संज्ञी-पर्याप्तकमें भी पूर्वोक्त भंग जानना चाहिए।

§५०८ चौदह जीव-समासोंमं—हास्य-रति, अरति-शोकके बंधकोंका उत्क्रष्ट तथा जघन्यकाल साता तथा श्रसाता वेदनीयके समान जानना चाहिए।

§५०९. चौत्ह जीव-समासोंमें—चारों गतिके बंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे स्तोक हैं। सूच्म अपर्याप्तकमें—मनुष्यगतिके बंधकका उत्क्रष्टकाल संख्यातगुणा है। तिर्यचगतिके बंधकका उत्क्रष्टकाल संख्यातगुणा है। बादर-श्रपर्याप्तकमें—चेदनीयके समान भंग है। इसी प्रकार संज्ञी, अपज्जत्तमा ति वेदणीयभंगो । पंचिदिय-असण्णि-अपज्जत्तस्स देवगदि-उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । मणुसगदि-उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । तिरिक्खगदि-उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । णिरयगिद-उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । णिरयगिद-उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । एवं पंचिदिय-सिण्ण-पज्जत्तस्स । पंचिष्यस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा भर्ससिओ थोवाओ । सहुम-अपज्जत्तस्स पंचिदियस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा भर्सखेज्जगुणा । चहुरिदियस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । एइदियस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेजजगुणा । वेइदिय-अपज्जत्तस्स पंचिदियस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेजजगुणा । तेइदियस्स अपज्जत्तस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसाहिया । चहुरिदिय- १० अपज्जत्तस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा विसेसा। ए एवं सेसाणं जादीणं । एवं पज्जत्ताणं च णेदव्वं । पंचिदियं-सिण्ण-असिण्ण-अपज्जत्ता सहुम-अपज्जत्तभंगो । पंचिदिय-असिण्ण-पज्जत्तस्स –चहुरिं० उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । तेइदियस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । एइदियस्स विधगद्धा संखेज्जगुणा । एइदियस्स

असंज्ञी अपर्याप्तक पर्यन्त वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय-असंज्ञी अपर्याप्तकमें— देवगतिके बधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। मतुष्यगतिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। तिर्यंचगतिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। नरकगतिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है।

पंचेन्द्रिय-संज्ञी-पर्याप्तकमें-इसी प्रकार जानना चाहिए।

पंचर्जातयोंके बंधकोंका जधन्य काळ समानरूपसे स्तोक है। सून्त-अपयीप्तकों— पंचेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। चौइंद्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रियके बंधकका उत्कृष्टकाळ संख्यातगुणा है। दोइंद्रियके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। एकेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। बादर अपयीप्तकों इसी प्रकार भंग है। सून्त-बादर-एकेन्द्रिय-पर्याप्तकों भी इसी प्रकार जानना चाहिए।

दोइंद्रिय-श्रपर्याप्तकमें —पंचेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय अपर्याप्तकमें —पंचेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काळ विशेषाधिक है। चौइंद्रिय-अपर्याप्तकमें — पंचेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काळ विशेषाधिक है। चौइंद्रिय जाति, त्रीन्द्रिय जाति, दोइंद्रिय जाति, एकेन्द्रिय जातिके बंधकोंका काल इसी प्रकार जानना चाहिए। इसी प्रकारका वर्णन दोइंद्रिय पर्याप्तक, त्रीन्द्रिय-पर्याप्तक, चौइंद्रिय-पर्याप्तकमें जानना चाहिए। पंचेन्द्रिय संज्ञी-असंज्ञी-अपर्याप्तकमें सूत्तम-अपर्याप्तकके समान भंग जानना चाहिए।

पंचेन्द्रिय-असंझी पर्याप्तकमें—चौइंद्रियके बंधकका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रीन्द्रिय-के बंधकका उत्क्रष्ट काळ संख्यातगुणा है। दोइंद्रिय जातिके बंधकका उत्क्रष्ट काळ संख्यात- उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। पंचिदियस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं सिण्ण-पञ्जत्ता। दोण्णं सरीराणं जहण्णिगाओ वंधगद्धाओ सिरसाओ थोवाओ। सुहुम-अपञ्जत्तस्स ओरालियसरीरस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं याव पंचिदिय-असण्णि-सिण्णि-[अ] पञ्जत्तगति। तेसिं चेव पञ्जतेसु ओरालियसरीरस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। येउिव्ययसरीरस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं पंचिदिय-सिण्ण-पञ्जत्तयस्स०। छस्तंद्राणं छस्तंघर्डणं चदु-आणुपुव्य-दो-विहायगदि-तसथावरादि० ४ थिरादिछयुगलं सादासादाणं भंगो याव पंचिदिय-असण्ण-पञ्जत्तात्ति। णवरि पंचिदिय-असण्णि-पञ्जत्तस्स थावर० उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। तसस्स उक्किस्सया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं पंचिदिय-वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं पंचिदिय-वंधगद्धा संखेज्जगुणा। तसस्स उक्किस्सया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एवं पंचिदिय-वंधगद्धा संखेज्जगुणा। देवे-गोवं वेदणीय-भंगो।

९५१०, आदेसेण-णेरहएसु दोण्णं जीवसमासाणं दोण्णं पगदीणं जहण्णियाओ बंधगद्धाओ सरिसाओ थोवा । अवज्जत्तचम्स सादस्स उक्कस्सिया बंधगद्धा संखेज्ज-

गुणा है। एकेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। पंचेन्द्रिय जातिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। पंचेन्द्रिय-संज्ञी-पर्याप्तकमें—इसी प्रकार भंग है।

दोनों शरीरों—वैक्रियिक श्रौदारिक शरीरके बंधकोंका जधन्य काल समान रूपसे स्तोक है। सूच्म-अपर्याप्तकमें—औदारिक शरीरके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। पंचेन्द्रिय असंबी-सङ्की अपर्याप्तक पर्यन्त इसी प्रकार जानना चाहिए। इनके ही पर्याप्तकों अर्थात् पंचेन्द्रिय असंबी-सङ्की-पर्याप्तक पर्यन्त औदारिक शरीरके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। वेक्रियिक शरीरके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। पंचेद्रिय-संबी-पर्याप्तकोंमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए।

६ संस्थान, ६ संहमन, ४ आनुपूर्वी, २ विहायोगित, त्रस, स्थावरादि ४, स्थिरादि ६ युगलों के विषयमें पंचेन्द्रिय असंज्ञी-संज्ञी-पर्याप्तक पर्यन्त साता, असाताके समान जानना चाहिए। विशेष, पंचेन्द्रिय-असंज्ञी-पर्याप्तकमें स्थावर प्रकृतिके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रसके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। त्रसके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। इसी प्रकार पंचेन्द्रिय-संज्ञी-पर्याप्तकमें भी जानना चाहिए। वादर-सूक्ष्म-पर्याप्त-अपर्याप्त-प्रस्वक-साधारणमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। अर्थात् जिस प्रकार तथा त्रसके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा कहा है, उसी प्रकार यहां भी बादर, सूक्ष्मादिके बंधकोंमें जानना चाहिए। दो अंगोपांग अर्थात् औदारिक वेकियिक अंगोपांगके बंधकोंमें शरीरके समान मंग जानना चाहिए अर्थात् औदारिक, वेकियिक शरीरके बंधकोंके समान इनके मंग हैं। नीच, उच्च गोत्रके बंधकोंमें वेदनीयके सदद्य मंग है।

६५१०. श्रादेशसे—नारिकवोंमें-पर्याप्तक, अपर्याप्तक रूप दो जीव समासोंमें साता-श्रसाता इन दो प्रकृतियोंका जघन्य बंधकाल समान रूपसे स्तोक है। अपर्याप्तक नारकीमें-साताके बंधकका गुणा । असादस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेष्वागुणा । पष्वात्तस्स सादस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेष्वगुणा । एवं तिण्णि-वंधगद्धा संखेष्वगुणा । एवं तिण्णि-वेदाणं हस्स-रिद-अरिद-सोगाणं दोगिद-छस्संठाणं छस्संवडणं दो-आणुपुन्वि-दोविहायगिद-धिरादिछयुगळं दोगोदाणं च सादासादभंगो । एवं याव छद्वित्ति । सत्तमाए एवं चेव । णविर दोगिदि-दोआणुपुन्वि-दोगोदाणं च णस्थि अप्पावहुगं ।

§५११. तिरिक्क[क्ख]गदि-णबुंसगवेद-मदिअण्णाणि-सुदअण्णाणि-असंजद-अचक्खु-दंसणि-भवसिद्धिय-अब्भवसिद्धिय-मिच्छादिद्धि-असण्णि-आहारग त्ति ओघभंगो । णगरि असण्णीसु बारस जीवसमासा ति भाणिदव्यं ।

६५१२. पंचिदिय-तिरिक्खेसु-चदुण्णं जीवसमासाणं कादव्यं। पंचिदिय-तिरिक्ख-पञ्जत्तजोणिणीसु दोजीवसमासाणं भाणिदव्यं सण्णि-असण्णित्ति । पंचिदिय-१० तिरिक्ख-अपञ्जत्तगेसु दोजीवसमासा सण्णि-असण्णिति ।

§५१३. मणुसेसु-दो जीवसमासा । पज्जत्तजोणिणीसु एक्कं चेव । सादासादाणं

उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। अस्ताताके बंभकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। पर्याप्तक नारकी में—साताके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। अस्ताताके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। अस्ताताके बंधकका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। तीन वेद, हास्य, रित, अरित, शोक, २ गित (मनुष्य-तियँचगित), ६ संस्थान, ६ संहनन, २ आनुपूर्वी, २ विहायोगित, स्थिरादि छह युगळ तथा दो गोत्रोंके बंधकोंमें साता, अस्ताता वेदनीयके समान भंग जानना चाहिए। यह क्रम प्रथम पृथ्वीसे छठवीं पृथ्वी पर्यन्त जानना चाहिए। सातवीं पृथ्वीमें—इसी प्रकार भंग है। विशेष, दो गित, २ आनुपूर्वी, २ गोत्रोंके बंधकोंमें अल्पबहुत्व नहीं है।

[ विक्रोष—सातनी प्रश्वीमें मिश्यात्व, सासादन गुणस्थानमें ही तिर्यंचगति तिर्यंचातुपूर्वी तथा नीचगोत्रका बंध होता है। तृतीय तथा चतुर्य गुणस्थानमें ही मतुष्यगति मतुष्यातुपूर्वी तथा उच्च-गोत्रका बंध होता है। खतः इनके निमित्तसे सप्तम प्रश्वीमें खल्पबहुत्वपना नहीं पाया जाता है।]

§५११. तिर्यंचगति, नपुंसकवेद, मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, असंयमी, श्रचज्जुदर्शनी, भव्यसिद्धिक, अभव्यसिद्धिक, मिथ्यादृष्टि, असंज्ञी, आहारक पर्यन्त ओघके समान भंग जानना चाहिए । विशेष, असंज्ञी जीवोंमें बारह जीवसमास कहना चाहिए ।

[ विद्रोष-इनमें संज्ञी पर्याप्तक तथा संज्ञी अपर्याप्तक ये दो जीवसमास नहीं होते हैं।]

-६५१२. पंचेन्द्रिय-तिर्यंचोंसे-सिज्ञी, असंज्ञी तथा इन दोनोंके पर्याप्तक, अपर्याप्तक भेदरूप चार जीवसमास हैं।

पंचेन्द्रिय-तिर्यंच पर्याप्तक तथा पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-योनिमित्योंमें—संज्ञी तथा असंज्ञी चे दो जीवसमास कहना चाहिए। पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-अपर्याप्तकोंमें—संज्ञी तथा असंज्ञी चे दो जीव समास हैं।

§५१३. मनुष्योंमें—संज्ञी पर्यातक तथा संज्ञी-अपर्यातक ये दो जीव समास हैं।

[ विशेष-मनुष्योंमें असंज्ञीभेद नहीं होता । लब्ध्यपर्याप्तक मनुष्य भी संज्ञी ही होते हैं । ]

जहण्णिया वंधगद्धा सरिसा थोवा । सादस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । असादस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा । एदेण कमेण भाणिदव्वं । एवं मणुस-अपज्जत्ता ।

§५१४. देवाणं-णिरयभंगो याव सहस्सार ति । णवरि भवणवासिय याव ईसाण ५ ति । दोण्णं जादीणं तसथावरादीणं दोण्णं जीवसमासाणं जहण्णिया वंधगद्धा सरिसा थोवा । अपञ्जत-पंचिदिय-तसस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। एइंदिय-थावरस्स उक्किस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। तं चेव पञ्जत्ते० । आणद याव उविस-गेवज्ञात्ति णेरहयभंगो । णवरि मणुसगदि० २ धुवं कादव्वं । अणुदिसादि याव सवद्वति—दोण्णं जीवसमासाणं दोवेदणीय-हस्स-रिद-अरिद-सोग-थिरादि-तिण्णियुगरुं १० णिरयमंगो। सेसाणं णस्थि अप्पाबहुगं।

§४१५. एइंदिएसु-चदुण्णं जीवसमासाणं ओघभंगो । एवं वादर० दोण्ण० [णां] जीवसमासाणं । सुहुम० दोण्णं जीवसमासाणं, बादर-पज्जत्त-अपज्जत्त-सुहुम-पज्जत्ता-पज्जत्तगेसु पत्तेगं पत्तेगं एगं जीवद्वाणं । एवं पुढविकाइय-आउकाइय-तेउकाइय-

मनुष्य-पर्योप्तक तथा मनुष्यनीमें—एक पर्याप्तक रूप ही जीवसमास है। साता-असाता-के बंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे स्तोक है। साताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। असाताके बंधकका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। इस क्रमसे अन्य प्रकृतियोंके बंधका क्रम जानना चाहिए।

अपर्याप्तक मनुष्योंमें—इसी प्रकार जानना चाहिए।

§५१४. देवगतिमें —सहस्रार स्वर्ग पर्यन्त नारिकयों के समान भंग है। विशेष, भवनित्रक तथा सौधर्म ईशानमें त्रस-स्थावरिक वंधकों का जघन्यकाल दोनों जीवसमासों में समान रूपसे स्तोफ है। अपर्याप्तक-पंचेन्द्रिय-त्रसक्त उत्कृष्ट वंधकाळ संस्थातगुष्णा है। एकेन्द्रिय-स्थावरका उत्कृष्ट वंधकाळ संस्थातगुष्णा है। पर्याप्त पंचेन्द्रिय त्रस तथा पर्याप्त एकेन्द्रिय-स्थावरके वंधकों के विषयमें अपर्याप्तकों के समान मंग है। बानति उपरिम प्रवेचक पर्यन्त-नारिकयों के समान मंग है। विशेष यह है, कि यहां मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वीका श्रुध भंग करना चाहिए। कारण वहां तिर्यन्व-गितिद्विकका वंध नहीं होता है। अनुदिशते सर्वाधितिद्व-पर्यन्त-पर्याप्त अपर्याप्त रूप दोनों जीव समासोंमें—दो वेदनीय हास्य-रित, अरित-शोक, स्थिरादि तीन युगळके बंधकोंका नरकके समान भंग जानना चाहिए। शेष प्रकृतियोंमें अल्पवहत्व नहीं है।

§५१५. एकेन्द्रियों में —सूच्म, बादर तथा इनके पर्याप्तक तथा अपर्याप्तक रूप चार जीव-समास होते हैं, उनमें ओघवत् भंग है। इसी प्रकार बादरमें पर्याप्त, अपर्याप्त रूप दो जीव-समास हैं। सूच्ममें भी पूर्वोक्त पर्याप्त, अपर्याप्तमें दो जीव-समास हैं। बादर, पर्याप्त-अपर्याप्त तथा सूच्म पर्याप्त-अपर्याप्तमें प्रत्येक प्रत्येकका एक जीव समास है।

[ विशेष-एकेन्द्रियों में बादर, सूच्म तथा इनके पर्याप्त अपर्याप्त इस प्रकार चार प्रथक्-प्रथक् जीवसमास होते हैं । ]

पृथ्वीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक, वायुकायिक तथा निगोदियोंमें इसी प्रकार जानना

वाउकाइय-णिगोदाणं । णवरि तेउ-वाऊणं मणुसगदितियं णित्थ । वणप्पदि-काइय-छण्णं जीवसमासाणं । वादर-वणप्पदि-पत्तेय ० दोण्णं जीवसमासाणं । विकलिदि० दोण्णं जीवसमासाणं । पञ्जत्तायञ्जत्ताणं एक्कं चेव जीवसमासा । पंचिदिएसु चढुण्णं जीवसमासाणं । पञ्जत्ते दोण्णं जीवसमासाणं । अपञ्जते दोण्णं जीवसमासाणं । तसेसु-दस-जीवसमासाणं एज्जत्ताप्रज्जत्ताणं पंच जीवसमासाणं।

§५१६, पंचमण० पंचवचि० वेउव्विय० वेउव्वियमिस्सका० [ आहार ] आहारमिस्सका० कम्महग० अवगद० कोधादि० ४ सुहुमसांपराय-सासणसम्माइहि-सम्मामिच्छाइहि-अणाहारगत्ति णिरथ अप्याबहुगं।

्र५१७. काजोगीसु–देउव्वियछक्कं वज्ज सेसाणं ओघमंगो कादव्यो । एवं .ओराहिय-काजोगि-ओराहियभिस्स-काजोगीसु । णवरि सत्तर्णं जीवसमाप्ताणं ति १० माणिदव्यं ।

§५१८. इत्थिवेद-पुरिसवेदेसु-चदुण्णं जीवसमासात्ति भाणिद्व्वं ।

चाहिए । विशेष, तेजकायिक, वायुकायिकमें मनुष्यगति, मनुष्य-गत्यानुपूर्वी तथा मनुष्यायुका वंध नहीं होता है । वनस्पतिकायिकमें साधारण तथा प्रत्येक ये दो भेद हैं । इनमेंसे प्रत्येकके पर्याप्त तथा अपर्याप्त ये दो भेद हैं । वानस्पतिकायिकमें साधारणके वादर तथा सुक्तम ये दो भेद हैं । वादरकेपर्याप्त तथा अपर्याप्त और सूक्तम के भी पर्याप्त तथा अपर्याप्त इस प्रकार वनस्पतिकायिकमें ६ जीव-समास हैं । वादर-वनस्पति प्रत्येकके पर्याप्तक, अपर्याप्तक ये दो जीव-समास हैं । विकलेन्द्रियके पर्याप्तक, अपर्याप्तक ये दो जीव-समास हैं । इनके पर्याप्तकों तथा अपर्याप्तकोंमें एक एक जीव-समास हैं । पंचिन्द्रियोंमें चार जीव-समास हैं । पर्याप्तकोंमें संज्ञी और असंज्ञीमें दो जीव-समास हैं । अपर्याप्तकोंमें भी संज्ञी और असंज्ञी ये दो जीव-समास हैं ।

त्रसोंमें—दस जीव समास हैं, पर्याप्तकोंमें पांच अर्थात् दोइंद्रिय, त्रीन्द्रिय, चौइंद्रिय, असंझी पंचेन्द्रिय, संझी पंचेन्द्रिय ये पांच हैं तथा अपर्याप्तकोंमें भी पांच जीव समास हैं। इस प्रकार दोनों मिछकर दस जीव समास होते हैं।

§५१६. ५ मनोयोगी, ५ वचनयोगी, वैक्रियिक, वैक्रियिक मिश्रकाययोगी, [ आहारक ] आहा-रकमिश्रकाययोगी, कार्माणकाययोगी, अपगतवेद, क्रोधादि ४ कषाय, सूक्तमसंपराय, सासादन-सम्यक्ती, सम्यन्मिथ्यादष्टि, अनाहारकपर्यन्त अल्पबहुस्व नहीं है।

§५१७. काययोगियोंमें—वैकियिकषट्कको छोड़कर शेष प्रकृतियोंका ओषवत् भंग करता चाहिए । द्यौदारिककाययोगी, औदारिकमिश्रकाययोगीमें—इसी प्रकार जानना चाहिए । विशेष, यहां सात जीव-समास करना चाहिए । अर्थात् पर्योभकोंके सूक्त्म-बादर-एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चौइन्द्रिय, द्यांक्तिय, संज्ञी पंचेन्द्रिय, संज्ञी पंचेन्द्रिय ये सात भेद हैं तथा अपर्याप्तकोंके भी ये सात जीव-समास हैं ।

§५१८. स्त्रीवेदियों, पुरुषवेदियोंमें—पर्याप्त, अपर्याप्त भेद युक्त संज्ञी तथा असंज्ञी पंचेन्द्रिय ये चार जीव-समास कहना चाहिए । ६५१९, विभंगे वेउच्चिय-छक्कं तिण्णिजादि-सुहुम-अपज्जत्त-साधारणाणं णात्थि अप्पावहुगं । सेसाणं देवभंगो ।

ुँ५२०. आभि० सुद् ० ओघिणाणीसु—दोण्णं जीवसमासाणं दोवेदणीय-चदु-णो-कसाय-थिरादि-तिण्णि-सुगलाणं ओघं। सेसाणं णित्थ 'अप्पावहुगं। एवं ओघिदं० ५ सम्मादिद्वी-खइग-सम्मादिद्वी-चेदग-सम्मादिद्वी-उचसम-सम्मादिद्वी त्ति । मणपज्जव-णाणि ओघिमंगो। णवरि एक्कं जीवद्वाणं।

६५२१. एवं संजद-सामाइय-छेदोवटावणं परिहार-संजदासंजद० । चक्खु-दंसणी तिण्णि जीवसमासाणि ।

्रधरर, तिण्णिलेस्सि॰ वेउन्वियछक्कं पंचजादि-तसथावरादि ४ णित्थ २० अप्पाबहुगं । सेसाणं णिरय-भंगो । तेउलेस्सि॰-देवगदि॰ ४ वज्ज सेसाणं देवोघभंगो । एवं पम्भाए । णवरि सहस्सार-भंगो । सुक्काए-आणद-भंगो ।

> §५२३. सण्णिस्त दोण्णं जीवसम।साणं ओघं । एवं सत्थाणं अद्धा अप्पाबहुगं समत्तं । एवं पत्तेगेण णीदं ।

९५१९. विभंगाविधिमें—वैकिचिकषट्क, तीन जाति, सृक्ष्म, अपर्याप्तक-साधारएके वंधकोंमें अरूपबहुत्व नहीं है। शेव प्रकृतियोंके विषयमें देवगतिके समान भंग हैं।

§५२० आभिनिवोधिक-शृत-अवधिज्ञानियोंमें—पर्यातक, अपर्यातकरूप दो जीव-समास हैं। इनमें दो वेदनीय, चार नोकपाय, स्थिरादि तीन युगलके बंधकोंमें ओघवन जानना चाईए। शेष प्रकृतियोंमें अल्पवहुत्व नहीं हैं।

अवधिदर्शन, सम्यन्दष्टि, क्षायिक सम्यन्दष्टि, वेदकसम्यन्दष्टि, उपश्चासम्यन्दिष्टिमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। मनःपर्ययज्ञानीमें—अवधिज्ञानके समान भंग है। विशेष, यहाँ संज्ञी पर्याप्तक रूप एक ही जीव-स्थान है।

§ट२१ संयमी, सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, संयतासंयतोंमें—मनःपर्ययज्ञानके समान एक जीव-स्थान है। चज्जदर्शनीमें—चौइंद्रिय पर्याप्तक तथा पंचेन्द्रिय पर्याप्तक संज्ञी एवं पंचेन्द्रिय पर्याप्तक असंज्ञीमें तीन जीव-समास हैं।

§५२२. कृष्ण-नील-कापोत-लेश्याओंमें—वैक्रियिकण्ट्क, ५ जाति, त्रस-स्थावरादि ४के बंधकोंमें
अल्पवहुत्व नहीं है। शेष प्रकृतियोंमें नरकगति के समान भंग हैं।

तेजोलेश्यामें—देवगति ४ को छोड़कर शेष प्रकृतियोंके विषयमें देवोंके ओघवत् भंग है। पद्मलेश्यामें—इसी प्रकार भंग है। विशेष यह है कि यहाँ सहस्रार स्वर्गके समान भंग है। शुक्रुक्लेश्यामें—आनत स्वर्गके समान भंग है।

§५२३. संज्ञीमें—पर्यातक, अपर्यातक ये दो जीव-समास हैं। उनमें ओघवत् जानना चाहिए। इस प्रकार स्वस्थान अद्धा-अल्पवहुत्व समाप्त हुआ। इस प्रकार प्रत्येक रूपसे वर्णन किया।

# [ परत्थाण-अद्धा-अप्पाबहुगपरूवणा ]

§ ५२४. एत्तो परत्थाण-अद्धा-अप्पाबहुगेण पगदं । एत्तो परियत्तमाणियाणं अद्धाणं जहण्णुक्कस्सेण पदेण एक्कदो काद्ग्ण ओघियं परत्थाण-अद्धा-अप्पाबहुगं वत्तइस्सामो ।

६५२५. आयुगावज्ञाणं सत्तारस पगदीणं जहिण्णयाओ वंधगद्धाओ सिरसाओ थोवाओ। चदुण्णं आयुगाणं जहिण्णया वंधगद्धा सिरसा संखेज्जगुणा। उक्क- ५ स्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। उक्क- ५ स्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। देवगिद्दिउक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। उज्जागोदस्स उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। मणुसग० उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। प्रतिस्वदस्य उक्कस्सिया वंधगद्धा संखेज्जगुणा। हित्यवेदस्स उक्क वंधगद्धा संखेज्जगुणा। सादावे० हस्सरिद-जसिगित्तिस्स उक्कस्सि० वंधगद्धा संखेज्जगुणा। णिरयग० १० उक्कस्सि० वंधगद्धा संखे० गुणा। तिरिक्खगदि-उक्कस्सि० वंधगद्धा संखेज्जगुणा। णिरयग० १० उक्कस्सि० वंधगद्धा संखे० गुणा। असाद-अरिद-सोग-अज्जसिगिति० उक्कस्सि० वंधगद्धा विसेसा०। णीचागोदस्स उक्कस्सि० वंधगद्धा विसेसा०। णीचागोदस्स उक्कस्सि० वंधगद्धा विसेसा०। विसेसा०।

#### [ परस्थान-अद्धा-अल्पबहुत्व ]

§५२४ अव परस्थान-अद्धा अल्पबहुत्व प्रकृत है। यहांसे परिवर्तमान प्रकृतियोंके कालको जघन्य तथा उत्कृष्ट पद द्वारा प्रथक्-प्रथक् करके ओघसम्बन्धी परस्थान-अद्धा-अल्पबहुत्व कहेंगे।

[ विशेष-यहां परिवर्तमान प्रकृतियोंका परस्थानमें जघन्य तथा उत्कृष्ट स्थानों द्वारा अल्प-बहुत्वका प्रतिपादन करते हैं। यहां ४ गति, ३ वेद, २ गोत्र, २ वेदनीय, ४ आधु, हास्यरित्युगल तथा यशःकीर्तियुगल इन २१ प्रकृतियोंका ओघ तथा आदेशसे जघन्य, उत्कृष्ट कालका वर्णन किया गया है। ]

§५२५. आयुको होड्कर (पूर्वोक्त ) सन्नह प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे अल्प है । ४ आयुके बंधकोंका जघन्य काल सहस्र रूपसे संख्यातगुणा है । उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । देवगति के बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । पुरुषवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । स्त्रीवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । स्त्रीवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । सत्रावेदकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । सत्रावेदकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । सत्रावेदकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । असाता, घरति, शोक, अयशःकीर्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है । नीच गोत्रके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है । नीच गोत्रके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है ।

४५२६. एवं ओघभंगो तिरिक्खा-पंचिदिय-तिरिक्ख, पंचिदिय-तिरिक्ख-पज्जत्त, पंचिदिय-तिरिक्ख-जोणिणीसु-मणुस० ३ पंचिदिय-तस० २ इत्थि० पुरिस० णद्यंस० मिच्छाणाणि० सुद्द्रजणाणि० असंजद० चक्खुदं० अचक्खुदं० भवसिद्धि० अञ्भवसिद्धि० मिच्छादि० सण्णि-असण्णि-आहारमत्ति ।

§५२६. तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच प्योप्तक, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमितियोंमें, मनुष्य, मनुष्यपर्योप्तक, मनुष्यनी, पंचेन्द्रिय, पंचेन्द्रिय-पर्योप्तक, त्रस-पर्योप्तक, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद, मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, असंयम, चन्नुदर्शन, अचन्नुदर्शन, भन्यसिद्धिक, अभन्यसिद्धिक, मिथ्यादृष्टि, संज्ञी, असंज्ञी, श्राह्मएक पर्यन्त श्रोधवत् भंग जानना चाहिए।

ुंपर्७. श्रादेशसे, नारकियोंसें─श्रायुको छोड़कर १५ प्रकृतियों के बंधकोंका समान रूपसे स्रोक है।

[ विशेष—यहां पूर्वोक्त २१ प्रकृतियोंभेंसे चार आयु तथा नरकर्गत, देवगतिको घटानेसे शेष १५ प्रकृति रहती हैं। नरक गति, देवगतिका बंध नार्राकृयोंके नहीं पाया जाता है। (गो०क०गा० १०५) ]

मनुष्यायु, तिर्यंचायुके बंधकोंका जधन्य काल समान रूपसे संख्यातगुणा है। उरकृष्ट बंधकोंका काल संख्यातगुणा है। उरकृष्ट वंधकोंका काल संख्यातगुणा है। सनुष्यगतिके बंधकोंका उरकृष्ट काल संख्यातगुणा है। सनुष्यगतिके बंधकोंका उरकृष्ट काल संख्यातगुणा है। स्निवेदके बंधकोंका उरकृष्ट काल संख्यातगुणा है। साता, हास्य, रित, यशःकीर्तिके बंधकोंका उरकृष्ट काल विशेषाधिक है। नपुंसकवेदके बंधकोंका उरकृष्ट काल संख्यातगुणा है। असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्तिके बंधकोंका उरकृष्ट काल विशेषाधिक है। नीच गोत्रके बंधकोंका उरकृष्ट काल विशेषाधिक है। नीच गोत्रके बंधकोंका उरकृष्ट काल विशेषाधिक है।

इस प्रकार छह प्रधिवयोंमें जानना चाहिए।

सातवीं पृथ्वीमें — आयुको छोड़ कर ११ प्रकृतियों के वंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे स्तोक है।

[ विशेष-नारिकयोंकी सामान्यसे १५ प्रकृतियां हैं। उनमें से मनुष्यगति, तिर्यंचगित तथा

गुणा । उक्किस्सिया बंधगद्धा संखेल्जगुणा । पुरिसवेदस्स उक्किस्सिया बंधगद्धा संखेजजगुणा । इत्थिवेदस्स उक्किस्सि० बंधगद्धा संखेजजगुणा । साद-इस्स-रिंड्-ज्स० उक्किस्सिया बंधगद्धा विसेसा० । णबुंसगवेदस्स उक्किस्सि० बंधगद्धा संखेजगुणा । असाद-अरित्से अंधगद्धा विसेसा० । पंचिंदिय-तिरिक्ख-अपज्ज्तेसु-आयुगवज्ञाणं पण्णारसण्णं पगदीणं जहण्णिया बंधगद्धा सिरसा थोवा । दोण्णं आयुगाणं ५ जहण्णिया वंधगद्धा सिरसा संखे० गुणा । उक्किस्स० वंधगद्धा सिरसा संखे० गुणा । उच्चागोदस्स उक्किस्स० वंधगद्धा संखे० गुणा । मणुस० उक्किस्स० वंधग० संखे० गुणा । इत्थिवे० उक्किस्स० वंधग० संखे० गुणा । इत्थिवे० उक्किस्स० वंधग० संखे० गुणा । वांसगवे० गुणा । असाद-अरिद-सोग० अल्ज० उक्किस्स० वंधगद्धा संखे० गुणा । णबुंसगवे० १०

दो गोत्रको घटानेसे ११ शेष रहती हैं। इसका कारण यह है कि सातवें नरकों मनुष्यगित तथा उचिगोत्रका बंध सम्यक्त्व मिध्यात्व तथा अविरतसम्यक्त्व गुणस्थानमें ही होता है; मिध्यात्व, सासादनमें नहीं होता । प्रथम द्वितीय गुणस्थानमें ही तिर्यचगित तथा नीचगोत्रका बंध होता है। इस प्रकार ये चार प्रकृतियां परिवर्तमान नहीं रहती हैं। कारण, प्रतिपक्षी प्रकृतियोंका अभाव हो जाता है।

तिर्यंचायुके बंधकोंका जघन्य काल संस्थातगुणा है। उत्कृष्ट काल संस्थावगुणा है। पुरुषवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संस्थावगुणा है। स्रोवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संस्थावगुणा है। स्रावा, हास्य, रित, यशःकीर्त्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। नपुंसकवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संस्थावगुणा है। असावा, अरित, शोक, अथवाःकीर्त्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है।

पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-अपर्याप्तकों में — आयुको छोड़कर पन्द्रह प्रकृतियों के बंधकोंका जघन्य-काल समान रूपसे स्तोक है।

[ विशेष-पंचेन्द्रिय-तिर्यंच-लब्ध्यपर्याप्तकों में नरकगित तथा देवगितका बंध नहीं होता है? । इस कारण आयुको छोड़कर शेष बची १७ प्रकृतियों मेंसे हो घटानेपर पन्द्रह प्रकृतियाँ रह जाती हैं । ] मनुध्य-तिर्यंचायुके बंधकोंका जघन्य काल समान रूपसे संख्यातगुणा है । दोनों आयुओंके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । उच्चगोत्र के बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । मनुष्यगितिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । पुरुषवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है । नपुंसकवेदके

<sup>(</sup>१) "मिरसाभिरदे उर्च मणुबदुगं सत्तमे हवे बंघो । मिच्छा सासणसम्मा मणुबदुगुचं ण बंघति ॥" —गो० क० १०७ ।

<sup>(</sup>२) "सामण्या-तिरियपंचिदियपुण्णगजोणिणीसु एमेव । सुरणिरयाउ अपुण्णे वेगुव्रियस्त्रक्कमवि णस्यि ।" —गो० क० १०९ ।

उक्कस्सि० बंधग० विसेसा० । तिरिक्खग० उक्कस्सिया बंधग० विसेसा० । णीचा-गोदस्स उक्कस्सिया बंधगद्धा विसेसा० ।

ुं५२८, एवं सच्व-अपज्जत्ताणं तसाणं सव्वष्ड्ंदि० सव्वविगलिंदि० सव्वपुढवि० आउ० वणप्प्रदिणिगोदाणं च ।

५ ६५५९, देवेसु—भवणवासिय याव ईसाण ति पंचिंदिय-तिरिक्ख-अपज्जत्त-मंगो । सणक्कुमार याव सहस्सार ति णिरयमंगो । आणद याव उविरिम्नेवल्जात्ति-आयुग-वज्जाणं तेरसण्णं पगदीणं जहण्णिया बंधगद्धा सिरसा थोवा । आयु० जहण्णिया बंधगद्धा संखे० गुणा । उक्क० वंधग० संखे० गुणा । उच्चागो० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । पुरिसवे० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । इत्थिवे० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । साद० हस्स-रिद-जस० उक्किरिसया वंधगद्धा विसेसा० । णांतुसवे० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । आसाद-अरिद-सो० अज्ज० उक्क० वंधग० विसेसा० । णीचागो० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । अणुदिस याव सच्बद्धति—आयुगवज्जाणं अटण्णं पगदीणं जहण्णिया वंधगद्धा सरिसा थोवा । आयुग० जह० वंधगद्धा संखेज्जगुणा । उक्क०

बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। तिर्यंचगतिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है। नीच गोत्रके बंधकोंका उत्कृष्ट काल विशेषाधिक है।

§५२८. सर्व अपर्याप्तक त्रसों, सर्व एकेन्द्रिय, सर्व विकलेन्द्रिय सर्व प्रथ्वीकाय-श्रप्काय तथा बनस्पतिनिगोदोंका इसी प्रकार भंग जानना चाहिए।

ु९५२९. देवोंमें—भवनवासियोंसे ईशान पर्यन्त पंचेन्द्रिय-तिर्यंच अपर्याप्तकोंके समान भंग है। सनत्कुमारसे सहस्रारपर्यन्त नरकातिके समान भंग है। आनतसे उपरिम प्रैवेयक पर्यन्त आयुको छोड़कर १३ प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्य काळ समान रूपसे स्तोक है।

[ विश्लोष-म्यानतादि स्वर्गों में केवल मनुष्यगतिका वंध होता हैं। अतः परिवर्तमान १७ प्रक्ल-तियों मेंसे गति चतुष्क घटा ली गईं। इस प्रकार १३ प्रकृतियाँ शेष रहीं। ]

मनुष्यायुके बंधकोंका जधन्य काळ संख्यातगुणा हैं। उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। उच्च-गोत्रके बंधकोंका उत्कृष्टकाळ संख्यातगुणा है। पुरुषवेदके बधकोंका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। स्त्रीवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। साता, हास्य, रित, यशःकिर्त्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काळ विशेषाधिक है। नपुंसकवेदके बंधकोंका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है। असाता, अरित, शोक, अयशःकीर्त्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काळ विशेषाधिक है। नीचगोत्रके बंधकोंका उत्कृष्ट काळ संख्यातगुणा है।

अनुदिशसे सर्वार्थसिद्धि पर्यन्त आयुको छोड़कर आठ प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्यकाल समान रूपसे स्तोक है।

[ विशेष-अनुदिशादि स्वर्गों में सम्यग्दष्टि जीव ही होते हैं। उनके नीच गोत्र, स्त्रीवेद तथा नपुंसकवेदका वंध नहीं होता है। अतः गोत्रद्वय तथा तीन वेदनिमित्तक परिवर्तन न होनेसे आनतादिकी १३ प्रकृतियोंमेंसे ५ प्रकृतियां घटानेपर ८ प्रकृतियां शेष रहती हैं।] बंधग० संखे० गुणा। साद-इस्सरिद-जस० उक्क० बंधग० संखे० गुणा। असाद-अरिद सो० अज्जस० उक्क० बंधगद्धा संखे० गुणा।

६५३०. तेउ० वाउ०-आयुगवज्जाणं एक्कारसण्णं पगदीणं जहण्णिया वंधगद्धा सिरसा थोवा। आयु० जहण्णिया वंधगद्धा संखे० गुणा। पुरिसवे० उक्क० वंधगद्धा संखे० गुणा। इत्थिवे० उक्कस्सि० वंधग० संखे० गुणा। साद-५ हस्स-रदि-जस० उक्क० वंधग० संखे० गुणा। असाद-अरदि-सो० अल्जस० उक्क० वंधगद्धा संखे० गुणा। णवुंस० उक्क० वंधगद्धा विसेसा०।

ुँ५३१, पंचरण० पंचवचि० वेउन्वि० वेउन्वियमि० आहार० आहारिम० कम्मइग० अवगदवे० कोधादि० ४ सासण० सम्मामि० ति साधेद्ण णेदन्वं। णविर कोधा० ४ कसायाणं साधेद्ण णेदन्वं। कसायकालो थोवो। उक्क० बंधगद्धा १० संखे० गुणा। ओरालि० ओरालिमि० पंचिदिय-तिरिक्ख-अपज्जनभंगो।

६५२२, विभंगे-णिरयभंगो। आभि० सुद० ओधि० आसुगवज्जाणं अद्वर्णपगदीणं जहण्णिया बंधगद्धा सरिसा थोवा। आयु० जह० बंधगद्धा संखे० गुणा। उक्क०

मतुष्यायुके बंधकोंका जघन्य काल संख्यातगुणा है। उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। साता, हास्य, रित, यशःकीर्तिके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। असाता, अरित, शोक, अयशः-कीर्तिके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है।

९५३०. तेजकाय, वायुकायमें—आयुको छोड़कर १९ प्रकृतियोंके बंधकोंका जधन्यकाल समान रूपसे स्तोक हैं।

[ विशेष-अनुदिश सम्बन्धी पूर्वोक्त आठ प्रकृतियोंमें त्रर्थात् हास्य, रति, अरति, शोक, यशः-कीति, अयशःकीर्ति, साता, असातामें वेदत्रयको जोड़ने ११ प्रकृतियां होती हैं। यहां वेदत्रयका बंध होनेसे परिवर्तमान प्रकृतियोंमें उनको परिगणित किया है। ]

तिर्यचायुके बंधकोंका जघन्य काल संख्यातगुणा है। पुरुषवेदके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। स्रात, हास्य, र्रात, यशः-कीर्त्तिके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। साता, हास्य, र्रात, यशः-कीर्त्तिके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। असाता, अरित, श्रोक, अयशःकीर्त्तिके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। नपुंसकवेदके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है। नपुंसकवेदके बंधकोंका उत्क्रष्ट काल संख्यातगुणा है।

९५३१. ५ मनोयोगी, ५ वचनयोगी, वैक्रियिककाययोगी, वैक्रियिकमिश्रकाययोगी, आहारक-आहारकमिश्रयोगी, कामीणकाययोगी, अपगतवेद, क्रोधादि चार कवाय, सासादनसम्यक्ती, सम्यक् मध्यात्वी पर्यन्त परिवर्तमान प्रकृतियोंके इंधकींका बंधकाछ निकालकर जान लेना चाहिए। विशेष-क्रोधादि चार कवायोंमें विचार करके मंग जानना चाहिए। क्रमथका काल स्तोक है। बंधकींका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है।

औदारिक तथा औदारिकसिश्रकाययोगके—पंचेन्द्रिय तिर्यंच-ट्यप्यीतकके समान मंग हैं। §५३२. विमंगाविधेमें—नरकगतिके समान मंग है अर्थात् वहां १५ प्रकृतियाँ हैं। आभिनि-बोधिक, श्रुत-अविधज्ञानमें—च्यायुको छोड़कर शेष ८ प्रकृतियोंके बंधकोंका जघन्य काल समान कृपसे स्तोक है। बंधगद्धा संखे० गुणा । साद-हस्स-रदि-जस० उक्क० वंधग० संखे० गुणा । असाद-अरदि-सोग० अज्ज० उक्कस्सिया बंधगद्धा संखे० गुणा । एवं मण०ज्जव० । णवरि दो-आग्रुगाणं माणिदव्वं ( व्वे ) एकं चैव भाणिदव्वं ।

§५३३. संजदा—सामाइ० छेदो० परिहार० संजदासंजद० मणपञ्जव० भंगो।

५ ओधिदं० ओधिणाणिभंगो ।

९५२४. किण्णणीलकाउलेस्सि० णिरयभंगो । तेउ०-देवोघं।पम्म०-सहस्सारमंगो । सुक्कले०-आणदभंगो ।

९५३५, सम्मादिद्वी-खड्ग० वेदग० उवसम० ओधिणाणि-भंगो । णवरि उवसम० आग्रगाणं णरिथ अप्यावहगं ।

### एवं परत्थाण-अद्धा-अप्वावहुगं समत्तं । एवं पगदिवंधो समत्तो ।

+275 8 Sect

[ विञ्ञेष-यहां साता, हास्य, रति, अरति, शोक, श्रसाता, शःकीर्ति, अयशःकीर्त्ति ये ८ परिवर्तमान प्रकृतियां हैं। ]

आयुके बंधकोंका जधन्य काल संख्यातगुणा है। उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। साता-हास्य, र्रात, यशःकीर्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। असाता, अरित, शोक, अयशः-कीर्तिके बंधकोंका उत्कृष्ट काल संख्यातगुणा है। मनःपर्ययज्ञानमें—इसी प्रकार जानना चाहिए। विशेष, यहाँ बंधकोंमें दो आयुके स्थानमें एक देवायुका ही बंध कहना चाहिए।

९५३३. संयत,सामायिक,छेदोपस्थापना,परिहारविशुद्धि तथा संयतासंयतोंनं-मनःपर्ययवत् भंग है। अवधिदर्शनमें-अविश्वानका भंग है।

§५३४. कृष्ण-नील-कापोत लेश्यामें—नरकगतिके समान मंग है। तेजीलेश्यामें—देवींके स्त्रोध-वत् है। पद्मलेश्यामें—सहस्रार स्वर्ग समान भंग है। शुक्ललेश्यामें—स्वानत-स्वर्गका भंग है।

§५३५. सम्यग्हिष्ट, क्षायिकसम्यग्हिष्ट, वेदकसग्यग्हिष्ट, उपशाम, सम्यग्हिष्टमें—स्त्रवधि-ज्ञानके समान भंग है। विशेष, उपशामसम्यक्त्वमं आयुक्त अल्पबहुत्व नहीं है।

[ विशेष-सम्यन्दिष्टिके मनुष्य श्रयथा देवायुका ही बंघ होता है, उपशम सम्यक्त्वमें इन दोनोंका भी बंघ नहीं होता है। विशेष

§५२६. आहारानुवादसे—आहारकोंमं मूलके ओघवत् जानना चाहिए । अनाहारकमें—कार्माण काययोगवत् जानना चाहिए ।

> इस प्रकार परस्थान अद्धा-श्रवपबहुत्त्र समाप्त हुआ। इस प्रकार प्रकृतिबंध समाप्त हुआ।

<sup>(</sup>१) ''णवरि य सन्वृवसम्मे णरसुरआऊणि णत्थि णियमेण ।'' —गो० क० १२०।

## महाबन्ध मूलगत-गाथानुक्रमणिका

| 하시면 경기가 없다고 하나요?    | g <sub>o</sub> |                  | पूर       |
|---------------------|----------------|------------------|-----------|
| अयणं संवच्छर पिहदो  | २१             | वेजासरीरलंभो     | <b>२३</b> |
| असुराणमसंखेजा       | २२             | पणुवीसं जोयणाणं  | २२        |
| अंगुलमावलियाए       | २१             | परमोधि असंखेज्जा | 23        |
| आणद्पाणदवासी        | २३             | परमोधिमसंखेजा    | \         |
| आवितयपुधत्तं पुण    | २१             | भरदं च अद्धमासं  |           |
| उक्तरसमणुरसेसु य    | २३             |                  | २१        |
| ओगाहणा जहण्णा       | २१             | सकीसाणे पढमं     | २२        |
| काले चदुण्हं बुड्डी | २२             | सन्वं पि छोगणाछि | २३        |
| तेजाकम्मसरीरं 🖁     | २२             | संखेजदिमे कालं   | २१        |



#### 'राब्द् सूची

| अहपद ३१,३।                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------|
| अथिरादिपंच १४८,१।                                                        |
| अधिरादिछक १४४,६। १५०,३ ।                                                 |
| अद्धा अप्पा बहुग २७९,१। ३३४,१।                                           |
| अप्पडिवादी २३,८ ।                                                        |
| अप्पाबहुग २७९,१।                                                         |
| अभिक्खणं णाणोपयुत्तदा ३६,५।                                              |
| अरहकमा २७,४।                                                             |
| अरहंतमत्ती ३६,४।                                                         |
| असंखेज्ज पोग्गलपरियद्व ४७,१ । 🦂                                          |
| आदिकमा २७,३।                                                             |
| आदेस ७१,१। १३४,४। १४३,७। १७७,१। १८७,६।                                   |
| १९४,४। २३७,३। २५०,९। २६२,३।                                              |
| २८२,११। ३१६,५। ३३८,१५। २४४,५ ।                                           |
| आवासएसु अपरिहीणदा ३६,१ ।                                                 |
| इब्सम २५,२।                                                              |
| उज्जुमदिणाण ( तिविष ) २४,४ I                                             |
| 마양하다 1루딩하다 이 원인 전문 전문 경기에 많아 있는 요즘 경기를 받았다. 그는 학생들이 다른 사람들이 다른 사람들이 없었다. |

उब्भम २५,२।

उवसमिग २५९,४। २५९,६। एइंदियदंडग ८८,७ । ओच ६९,३। ९५,३। ११६,३। १३३,३। १४१,२। १७६,३। १८६,३। १९१,३। २३६,३। २५०,३। २५९,३।२७९,४।३१५,२।३३४,४। ओदइग २९९,३। २५९,५। ओधी २१,५। ओधिविषय २२,१०। ओधिणाणावरणीय २४,२। ्रअंतराणुगम ६९,२। २५०,२। का २७,३। कालाणुगेम २३६,३। केवलणाणावरणीय २७,१। खइ्ग २५९,४। २५९,६। खणलवपडिवुज्झणदा ३६,२। खायोवसमिग २५९,६। खुद्दाभवग्गहण ४६,११। खेत्ताणुगम १८६, २।

नहण्होधी २२,८। २३,६। नीव अप्पाबहुग २७९,१। २७९,२। नीवसमास ३२,२। नुदि २७,३। तक २७, ३। तसथावरादिसत्तयुगळ २०२,५। तसथावरादिणवयुगळ १०३,३। ११७,६। १४८,२। १५१,९। १५९,९।१६६,५।

तसथावरादि अहुयुगल १६४,१२। तसथावरादि छक्कयुगल १५२,१०। तसादि दसयुगल ७६,९। ७९,११। तित्थयर ३५,१३। तित्थयरणाम गोदकम्म ३५.१५। थावरअथिरादिपंच १५९,३। थिरादि छक्क १५१.६। १५२.२। थिरादि छ यगछ १०.३९ । थिरादि तिण्णियग्ल १०१,९। थिरादिदोणियुगल ८३,६। ८४,५। थिरादि पंचय्गल १०६,४। १९५,१। दंसणविसुज्झदा ३५,१६। पम्मतित्थयर ४१,१। घविग १५१,१। १६०,१०। १७७,७। पगदिबंधवोच्छेद ३२,३। पडिवादी २३,८। पडिसेविद २७,३। परत्थाण २७९.२। परस्थाण अद्धा अप्पाबहुग ३३४,१। ३४३,१। परस्थाण जीव अप्या बहुनाणुगम ३१५,१। परस्थाणसण्णियास ९५,१ । ११६.२ ।

परिमाणाणुगम १७६,२। परमोधि २२.५। पवयण भत्ती ३६.४। पवयण भावणदा ३६,५। पवयणबच्छल्लदा ३६,४ । पुरिसवेददंडग ४८,१। पंचेंदियदंडग ४८,२। फोसणाणुगम १९१,२। बहरसुद्भत्ती ३६,४। बंधसामित्तविचय ३२,१। भागाभागाणुगम १४१,२। भावाण्यम २५९,२। भंगविचयाणुगम १३३,२। मणपज्जवणाणावरणीय २४,३। यथा छामे (थामे) तवे ३६.२। लिंदसंवेशसंपण्यदा ३६.२। विणयसंपण्णदा ३६,१। विपुलमदिणाण ( छिन्बह ) २४,४ । वेडिवय छक १७२,२। १७६,८। हस्सादि दो युगल १७०,४। सत्थाण २७९.२ सत्थाण सण्णियास ९५,१। सादवंडग ४८.१। सादियमंध ३१.१। सामाणं वेजावच्जोगयुचदा ३६,३। सामाणं समाधिमरणदा ३६,३। सीलवद णिरिविचारदा ३६.१। सोलस कारण ३५,१६। संभम २५,२।

#### ERRATA

Refer page 15 of the preface, line No. 13-15

"Date of the Author:—The exact date of the author has not been known but it appears that the work must have been compiled in the beginning of the Christian era."\*

<sup>\*</sup> Refer Hindi Introduction, Page 40